N12<503518992 021

UB Tubingen










LUKAS VISCHER
Ist das die ,,Einheit, die wir suchen*?

JOHANNES BROSSEDER
Okumenische Katholizit:t

HERMANN GOLTZ/H.E. FICHTNER
KEK/CCEE in Santiago — KEK zu Mission

GUNTER KRUSCHE
Der Okumenische Rat im Aufwind

IRMGARD KINDT-SIEGWALT
Leidenschaft fiir das Erreichbare

Beitrdge u.a. zu Siidafrika, Drewermann,
Européische Evangelische Versammlung
Budapest

'/
n VERLAG OTTO LEMBECK FRANKFURT/M.




INHALT

Seite
Klaus Engelhardt, Zum Gedenken an den Okumenischen Patriarchen Dimitrios I 1
Johannes Dyba, Gedenken an Bischof Dr. Hans-Gernot Jung 5
Lukas Vischer, Ist das wirklich die ,,Einheit, die wir suchen*? 7
Johannes Brosseder, Okumenische Katholizitit 24
Wolfeang Huber, Theologische Erklidrung von Barmen und das Kairos-Dokument 40
Dietrich Ritschi, Das Lehrverstdndnis der Bischofe und die Lehre von Dr. Drewermann 57
Heing Réhr, Friedrich Heiler - ein Bahnbrecher der Okumene 62
Europdische Vorginge
Hermann Goltz, Tauwetter in europdisch-6kumenischer Eiszeit? —
KEK/CCEE in Santiago 66
John Arnold, Eine Konsultation in Basel — Erwiderung auf zwei Vortrige 75
John Arnold, Eine Konsultation in Basel — ein Bericht 767/
Dokumente und Berichte
Das Zeugnis der evangelischen Kirchen auf europdischer Ebene. Zusammenfassung
einer Basler Tagung vom 23. bis 27. August 1991 80
Der Okumenische Rat im Aufwind. Der Zentralausschul} tagte. (Giinter Krusche) 85
Leidenschaft fiir das Erreichbare. 4 Jahre Mitarbeit im ORK.
(Irmgard Kindt-Siegwalt) 90
Der Lima-ProzeB. 10 Jahre nach Beginn. Eine Besprechung. (Lothar Coenen) 98

Theologische Fakultit an der Universitdt Dorpat/Tartu wiedererdffnet. (Reinhart Staats) 102

Die Miihen des Mit-Teilens. Konsultation der KEK {iiber Mission auf Kreta.
(Hans-Eberhard Fichtner) 106

Chronik /VonPersonen/ Zeitschriftenschau /NeueBiicher /Nachwortder Schriftleitung 112
Dieser Ausgabe liegt das Jahres-Inhaltsverzeichnis 1991 bei.

OKUMENISCHE RUNDSCHAU - Eine Vierteljahreszeitschrift

In Verbindung mit dem Deutschen Okumenischen Studienausschufl herausgegeben von
Giinther Gafmann / Genf; Gerhard Grohs / Mainz; Ako Haarbeck / Detmold; Heinz Joachim
Held / Hannover; Viorel Ionita / Bukarest; Walter Klaiber, Frankfurt; Giinter Krusche / Ber-
lin; Christian Oeyen/Bonn; Otto Hermann Pesch/Hamburg; Theodor Schneider / Mainz;
Reinhild Traitler / Ziirich; Lothar Ullrich / Erfurt.

Schriftleitung: Konrad Raiser/Bochum; Hans Vorster / Frankfurt (presserechtlich verant-
wortlich); Uwe-Peter Heidingsfeld /Berlin; Matthias Sens/Magdeburg; Redaktionssekreta-
riat: Doris Appel.

Anschrift der Schriftleitung: Neue Schlesingergasse 24, Postfach 101762, 6000 Frankfurt 1,
Ruf (069) 20336, Fax (069) 289347. Nachdruck nur mit Genehmigung der Schriftleitung.
Verlag: Otto Lembeck, LeerbachstraBe 42, 6000 Frankfurt am Main 1, Ruf (06171) 53708
Postgirokonto Frankfurt (BLZ 50010060) Kto.-Nr. 614 54-602

Bankkonto: Frankfurter Sparkasse von 1822 (BLZ 50050201) Kto.-Nr. 357936
Bezugsbedingungen: Die Okumenische Rundschau erscheint vierteljahrlich mit je ca. 128 Seiten.
Jahresbezugspreis 47,60 DM (inkl. Versandkosten). Einzelheft 12,— DM. Die Rundschau ist
durch alle Buchhandlungen oder direkt vom Verlag zu bezichen. Abbestellungen kénnen mit
zweimonatiger Kiindigungsfrist nur zum Jahresende angenommen werden. (Stand: 1.1.1992)
ISSN—0029—8654 Druck: Otto Lembeck, Frankfurt am Main und Butzbach



Ohkumenilde Rundldhau

INHALTSVERZEICHNIS 1992 41.JAHRGANG

VERLAG OTTO LEMBECK, FRANKFURT AM MAIN



Verfasser
Aagaard, Anna Marie
Asendorf, Ulrich

Brosseder, Johannes
Collange, Jean-Francois
Dyba, Johannes

Engelhardt, Klaus
Falcke, Heino
Gapfmann, Giinther
Gnanadason, Aruna
Goltz, Hermann

Hinson, E. Glenn

Huber, Wolfgang

Just, Wolf-Dieter
Koerrenz, Ralf

Kratzert, Thomas

Kiihn, Ulrich
Meyer, Harding
Planer-Friedrich, Gétz

Ritschl, Dietrich

Réhr, Heinz
Schifer, Heinrich
Ucko, Hans

Vischer, Lukas

Hauptartikel

Titel Seite
Kirche und Welt 137
Rechtfertigung und Vergottung in Luthers

Theologie und als Briicke zur Orthodoxie 173
Okumenische Katholizitit 24
Welche Seele, fiir welches Europa? 294
Gedenken an Bischof Dr. Hans-Gernot Jung 5

Zum Gedenken an den Okumenischen Patriarchen
Dimitrios I. 1

Verdringen, vergelten oder verséhnen? Uber den

Umgang mit der Wahrheit 346
Fiinfte Weltkonferenz fiir Glauben und
Kirchenverfassung 1993 273
Okumenische Dekade: Solidaritit der Kirchen mit

den Frauen 335
,,Gott eint — in Christus eine neue Schépfung.
KEK-Vollversammlung Prag, September 1992 284
Christlicher Fundamentalismus 449
Theologische Erklirung von Barmen und das
Kairos-Dokument 40
Ethische Orientierungen fiir den EG-Binnenmarkt 314
Einheit in der Vielfalt 160
,»Antijudaismus® nur ein westliches
Ubersetzungsproblem? 190
Den einen Glauben bekennen 405
Die Weltweiten Christlichen Gemeinschaften 419
Wirtschaftliche Prosperitét als Religionsersatz 305
Das Lehrverstindnis der Bischéfe und die Lehre

von Dr. Drewermann 57
Friedrich Heiler — ein Bahnbrecher der Okumene 62
Religigser Fundamentalismus 434

Christlich-jiidischer Dialog: Diagnose und
Prognose 147

Ist das wirklich die ,,Einheit, die wir suchen?* 7



Verfasser Titel Seite

Vorster, Hans Die Glaubenskongregation zur Kirche als
Communio 464
Nachbemerkungen der katholischen Herausgeber
zum Beitrag von H. Vorster 475

Europdische Vorginge

Arnold, John Eine Konsultation in Basel — Erwiderung auf zwei
Vortrige 75

Arnold, John Eine Konsultation in Basel — ein Bericht TiE

Goltz, Hermann Tauwetter in europiisch-6kumenischer Eiszeit? —
KEK/CCEE in Santiago 66

Dokumente und Berichte

Das Zeugnis der evangelischen Kirchen auf europiischer Ebene.
Zusammenfassung einer Basler Tagung vom 23. bis 27. August 1991 80

Der Okumenische Rat im Aufwind. Der ZentralausschuB} tagte

(Giinter Krusche) 85
Leidenschaft fiir das Erreichbare. 4 Jahre Mitarbeit im ORK

(Irmgard Kindt-Siegwalf) 90
Der Lima-Prozef3. 10 Jahre nach Beginn. Eine Besprechung (Lothar Coenen) 98
Theologische Fakultdt an der Universitidt Dorpat/Tartu wiedereréffnet

(Reinhart Staats) 102
Die Miihen des Mit-Teilens. Konsultation der KEK iiber Mission

(Hans-Eberhard Fichiner) 106
»,Komm heriiber und hilf uns (Apg 16,9) — Atheismus, Indifferenz und

christliche Verkiindigung*‘. Konsultation 1988-1991 203
Basisokumene in Lateinamerika (Gerhard Tiel) 211
Okumenische Existenz heute (Gotz Planer-Friedrich) 223
Zu Besuch in Mizoram (Frank Kiirschner-Pelkmann) 226
,,Das Kreuz auf dem Marktplatz!* Erinnerung an George F. MacLeod

(Christof Kétter) 231
Ernst Lange-Institut fiir 6kumenische Studien (Gottfried Orth) 233

Arbeitsgemeinschaft Okumenische Forschung (AOF) — Bericht von der
3. Jahrestagung (Dietrich Werner) 236

Arbeitsgemeinschaften Christlicher Kirchen zusammengefiihrt (Hans Vorster) 238



Einheit — Versdhnung — Solidaritit
I. Bemerkungen zur Botschaft der Vorsteher der orthodoxen Kirche vom
15. Mérz 1992 (Anastasios Kallis)

I1. Botschaft

Eine dkumenische Achse. Beziehungen des OR Berlin zum OR Prag

(Karl Heinz Voigt)

Zwischenruf: Kein Proselytismus? (Wolfgang Miiller)

Die reformatorischen Kirchen Europas (Harding Meyer)

Okumenische Anfragen an die Gemeindewirklichkeit (Gnana Robinson)

Empfindungen und Uberlegungen zum vorstehenden Bericht (Henje Becker)

Brief an Gnana Robinson (Klaus v. Stieglitz)

Kongref3 der Befreiungstheologen. ,,Ein Kontinent in den Zeiten der Cholera®

(Nikolaus Klein)

Okumenisches Studienzentrum Budapest (Karoly T6th)

Zentralausschufisitzung des ORK in Genf. Aufbruch und Kontinuitit 1992

(Margot Kdfimann)

Verfasser

Ahlers, Reinhild/
Krimer, Peter (Hg.)

Alberts, Louw /
Chikane, Frank (Hg.)

Amirtham, Samuel/
Pryor, Robin (Hg.)
Anhelm, Fritz Erich (Hg.)
Ateek, Naim Stifan
Balzer, Friedrich-Martin

Barth, Hans-Martin

Batisweiler, M./
Felmy, K.- Chr./
Kotowski, N. (Hg.)

Neue Biicher

Titel

Das Bleibende im Wandel. Theologische Beitrége
zum Schisma von Marcel Lefebvre

The road to Rustenberg

The invitation to the feast of live. Resources for
spiritual formation in theological education

1992 — Finfhundert Jahre danach. Vom kolo-
nialen Blick zum interkulturellen Dialog?

Recht, nichts als Recht! Entwurf einer palidstinen-
sisch-christlichen Theologie

Miszellen zur Geschichte des deutschen Protestan-
tismus. Gegen den Strom

Sehnsucht nach den Heiligen? Verborgene Quellen
dkumenischer Spiritualitit

Der Okumenische Patriarch Jeremias II. von
Konstantinopel und die Anfinge des Moskauer
Patriarchats

361
365

370
373
479
487
495

497

500

504

506

Seite

395

256

129

525

265

134

394

526



Verfasser

Besier, Gerhard/
Wolf, Stephar} (Hg.)

Bethge, Eberhard
Beyerhaus, Peter/

v. Padberg, Lutz E. (Hg.)

Bocklet, Paul (Hg.)
Cokhamela
Denzler, Georg/

Grasmiick, Ludwig (Hg.)

Drumm, Joachim

Evang.-method. Kirche (Hg.)

Evangelische Arbeitsstelle
Oekumene Schweiz (Hg.)

Evangelische Arbeitsstelle
Oekumene, Schweiz (Hg.)

Everett, William J.
Falcke, Heino

Greive, Wolfgang

Groupe des Dombes (Hg.)

Hasenhiittl, Gotthold

Hoffmann-Richter, Andreas

Khoury, Adel Theodor

Titel

,,Pfarrer, Christen und Katholiken‘“. Das
Ministerium fiir Staatssicherheit der ehemaligen
DDR und die Kirchen

Erstes Gebot und Zeitgeschichte. Aufsitze und
Reden 1980—1990

Der Konziliare Prozefi — Utopie und Realitdt

Zu viele Fremde im Land? Aussiedler, Gast-
arbeiter, Asylanten

Lobpreis des gottlichen Namens. Hymnen der
Befreiung aus der indischen Bhakti-Spiritualitit

Geschichtlichkeit und Glaube. Gedenkschrift zum
100. Todestag Ignaz von Déllingers

Doxologie und Dogma. Die Bedeutung der Doxo-
logie fiir die Wiedergewinnung theologischer Rede
in der evangelischen Theologie

Unterwegs mit Christus. Glaubensbuch

Christsein in der Schweiz — weltweit heraus-
gefordert

Wachsende Kirchengemeinschaft

Gottes Bund und menschliche Offentlichkeit

Die unvollendete Befreiung. Die Kirchen, die
Umwéilzungen in der DDR und die Vereinigung
Deutschlands

Die Kirche als Ort der Wahrheit. Das Verstdndnis
der Kirche in der Theologie Karl Barths

Pour la conversion des Eglises. Identité est
changeable dans la dynamique de communion

Schwarz bin ich und schén. Der theologische
Aufbruch Schwarzafrikas

Ahn Byung-Mu als Minjung-Theologe
Was ist los in der islamischen Welt?

Kirchliches Jahrbuch fiir die EKD. 115. Jhg., 1988
1. Lfg.: Von Nairobi nach Canberra.

Teil 1: Nairobi 1975

2. Lfg.: Frommigkeit und Weltverantwortung

Seite

131

133

260

531

128

262

522

529

527
S

396

253

387

385

534
259
268

268



Verfasser

Kirchschliger, R./
Stirnemann, A. (Hg.)
Koch, Kurt

Kochanek, Hermann (Hg.)

Kuhnke, Ulrich

Lachner, Gabriele

Landwehr, Ursula

Lange, Dietz (Hg.)

Lee-Linke, Sung-Hee

Marquardt, Friedrich Wilhelm

Meyer, H./ Papandreou, D./
Urban, H. 1./ Vischer, L.
(Hg.)

Middeke, Ulrich

Micksch, Jirgen (Hg.)

Moltmann, Jirgen

Miiller-Fahrenholz, Geiko u.a.

Neuner, Peter

Newbigin, Lesslie

Orth, Gottfried (Hg.)

@Ostnor, Lars

Otto, Wolfgang

Titel

Ein Laboratorium fiir die Einheit

Aufbruch statt Resignation. Stichworte zu einem
engagierten Christentum

Die verdringte Freiheit. Fundamentalismus in den
Kirchen

Koinonia. Zur theologischen Rekonstruktion der
Identitét christlicher Gemeinde

Die Kirchen und die Wiederheirat Geschiedener

Worauf warten wir noch. Biblische Wege zur
Einheit der Christen

Uberholte Verurteilungen? Die Gegensitze in der
Lehre von Rechtfertigung, Abendmahl und Amt
zwischen dem Konzil von Trient und der Refor-
mation — damals und heute

Frauen gegen Konfuzius. Perspektiven einer
asiatisch-feministischen Theologie

Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden.
Eine Christologie. Band 1

Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Sdmt-
liche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller
Gesprache auf Weltebene. Bd. 2: 1982—1990

Lehre und Praxis der Quiker. Ausgewihlte
Fragen in 6kumenischer Absicht

Deutschland — Einheit in kultureller Vielfalt

Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche
Pneumatologie

Christentum in Lateinamerika. 500 Jahre seit der
Entdeckung Amerikas

Stationen einer Kirchenspaltung

,,Den Griechen eine Torheit*. Das Evangelium
und unsere westliche Kultur

Agape: Unsere ersten 40 Jahre. Dt. Ausgabe der
Festschrift zum 40jdhrigen Jubildum des Centro
Ecumenico Agape und einem bisher unverdffent-
lichten Text Ernst Langes

Kirkens Enhet

Conguista, Kultur und Ketzerwahn. Spanien im
Jahrhundert seiner Weltherrschaft

Seite

528

248

262

523
252

250

119

257

520

380

384
401

519

525
263

125

251
126

525



Verfasser
Parratt, John
Peters, Albrecht

Pléidoyer fiir eine ékumenische

Zukunft u.a. (Hg.)
Raiser, Konrad,

Sens, Matthias (Hg.)

Reimer, Ingrid
in Zusammenarbeit mit
Eggenberger, Oswald u.a.

Rich, Arthur
Richter, Klemens (Hg.)

Rothe, Stefan

Rothen, Bernhard

Schenke, Ludger
Schmidt-Lauber,
Hans-Christoph (Hg.)
Schneider, Theodor

Schiitte, Heinz

Sens, Matthias/
Bodenstein, Roswitha (Hg.)
Siller, Hermann P. (Hg.)
Slenczka, Reinhard

Sdolle, Dorothee (Hg.)

Straufl, Michael

Titel
Theologiegeschichte der Dritten Welt — Afrika

Kommentar zu Luthers Katechismen, Band 1:
Die Zehn Gebote — Band 2: Der Glaube

Aus dem Schlaf der Sicherheit . . .
Dokumentation der 1. Okumenischen Sommer-
universitat (Juli 1991)

Canberra 91

Evangelisch-missionarische Werke und Einrich-
tungen im deutschsprachigen Raum. Einzel-
darstellungen — Ubersichten — Adressen

Religionen, Religiositdt und christlicher Glaube.
Eine Studie

Wirtschaftsethik. Band 2. Marktwirtschaft, Plan-
wirtschaft, Weltwirtschaft aus sozialethischer Sicht

Das Konzil war erst der Anfang. Die Bedeutung
des II. Vatikanums fiir Theologie und Kirche

Der siidafrikanische Kirchenrat (1968—1988):
Aus liberaler Opposition zum radikalen
Widerstand

Die Klarheit der Schrift. Teil 1: Martin Luther.
Die wiederentdeckten Grundlagen
Teil 2: Karl Barth. Eine Kritik

Die Urgemeinde. Geschichtliche und theologische
Entwicklung

Die Zukunft des Gottesdienstes. Von der Notwen-
digkeit lebendiger Liturgie

Auf seiner Spur. Ein Werkstattbuch

Kirche im 6kumenischen Verstindnis. Kirche des
dreieinigen Gottes

Uber Grenzen hinweg zu wachsender
Gemeinschaft

Suchbewegungen. Synkretismus — Kulturelle
Identitdt und kirchliches Bekenntnis

Kirchliche Entscheidung in theologischer
Verantwortung

Parteilichkeit und Evangelium. Grundziige der
Theologie von Georges Casalis

Okumene auf dem Weg. Der konziliare Prozef
zwischen Vancouver und Canberra

Seite

532

120

251
391

531

382

254

249

255

123
124

264

252
389

386

130

399

390

524

399



Verfasser

Thiede, Christian

Thiede, Werner

Thomas, M. M.
Voigt, Karl Heinz

Wiederkehr, Dietrich (Hg.)

Witte, Henk

Wolff, Monika-Maria

Titel
Theologische Realenzyklopidie, Band XXI

Bischofe — kollegial fiir Europa. Der Rat der
Europiéischen Bischofskonferenzen im Dienst einer
sozialethisch konkretisierten Evangelisierung

Auferstehung der Toten — Hoffnung ohne
Attraktivitdt?

My Ecumenical Journey, 1947—1975

Die Evangelische Allianz als 6kumenische
Bewegung. Freikirchliche Erfahrungen

Wie geschieht Tradition? Uberlieferung im
Lebensprozefl der Kirche

Wording en verwerking van de uitspraak over de
,hierarchie® van waahrheden van Vaticanum II.

Gott und Mensch. Ein Beitrag Yves Congars zum
odkumenischen Dialog

Seite

381

397

528
127

25

521

392

122



Zum Gedenken
an den Okumenischen Patriarchen Dimitrios I,
Erzbischof von Konstantinopel, dem Neuen Rom

VON KLAUS ENGELHARDT

Dimitrios I. verstarb in den spiten Abendstunden des 2. Oktober 1991,
fast genau zwei Wochen vor dem Datum seines fiir 18. bis 24. Oktober auf-
grund einer gemeinsamen Einladung des Rates der EKD und der Deutschen
Bischofskonferenz geplanten Besuchs in Deutschland.

Patriarch Dimitrios I. besal eine besondere Ausstrahlung und Herzens-
warme, die den Besucher sofort in seinen Bann zog. Nicht umsonst wurde
er von den Mitarbeitern in seiner néchsten Umgebung und von den Gliubi-
gen des Okumenischen Patriarchats wegen seiner pastoralen Kraft und sei-
ner demiitigen Giite verehrt. In der weltweiten Gemeinschaft der Christen
war er iiber die Grenzen der orthodoxen Kirchen hinaus als ein Patriarch
hochgeachtet, in dessen Amtszeit wichtige 6kumenische AnstdBe fiir den
AnnédherungsprozeB3 der Kirchen im allgemeinen sowie fiir die Vorbereitung
eines panorthodoxen Konzils aller autokephalen orthodoxen Kirchen im
besonderen von Konstantinopel ausgingen, und ein Ausgleich zwischen den
beiden Traditionsfamilien der (byzantinischen) orthodoxen Kirchen und der
orientalischen orthodoxen Kirchen (Nonchalzedonenser) in dem seit mehr
als 1500 Jahre kontroversen Verstdndnis der christologischen Formel des
Konzils von Chalzedon (451) gefunden werden konnte.

Im Riickblick erscheint diese erfolgreiche Bilanz des 19 Jahre wihrenden
Patriarchats von Dimitrios I. noch beeindruckender, wenn man sich die
dufleren Umstidnde noch einmal vor Augen fiihrt, unter denen seine Amts-
zeit als ranghochster Bischof (primus inter pares) der orthodoxen Christen-
heit begann und welchem &duBerlichen, auch politischen Druck er bis zu sei-
nem Todestag standhalten muBte.

Erst im Dezember 1989 konnte das 1941 einem Brand zum Opfer gefal-
lene und jetzt im alten Stil rekonstruierte groBe Verwaltungsgebiude des
Patriarchats wieder eingeweiht werden, dessen Wiederaufbau jahrzehnte-
lang durch die Verzogerungstaktik der Behorden nicht moglich gewesen
war; noch Ende August 1991 war der Zugang zum Patriarchat fiir mehrere
Tage von tiirkischen islamischen Extremisten blockiert.

Seine Wahl zum Nachfolger von Athenagoras I. auf den Thron des Oku-
menischen Patriarchats geschah unter den schwierigen Rahmenbedingun-

1



gen, wie sie von der tiirkischen Regierung gesetzt worden waren. Nach der
SchlieBung der Theologischen Schule auf Chalki durch die tiirkischen
Behorden im Sommer 1971, womit dem Okumenischen Patriarchat ein
empfindlicher, bis heute nicht auszugleichender Schlag versetzt worden ist,
war nicht klar, ob die Behorden nach dem Ableben von Athenagoras I.
iiberhaupt die Neuwahl eines Patriarchen zulassen wiirden. Die tiirkische
Regierung hatte dann fiir die Wahl eines Nachfolgers die Frist von 72 Stun-
den nach den Beisetzungsfeierlichkeiten fiir Athenagoras gesetzt und von
der ihr zur Genehmigung vorzulegenden Kandidatenliste (der Patriarch
mufB die tiirkische Staatsbiirgerschaft besitzen) wichtige Namen gestrichen.
So wurde am 16. Juli 1972 Metropolit Dimitrios (Papadopoulos) zum neuen
Okumenischen Patriarchen gewihlt und zwei Tage spater zum 109. Nachfol-
ger des Apostels Andreas inthronisiert.

Dimitrios I. war am 8.September 1914 in Istanbul geboren. Er hat von
1931 bis 1937 an der Theologischen Schule von Chalki studiert; von 1938
bis 1945 diente er in der Istanbuler Gemeinde Ferikdy, wo er 1942 die Prie-
sterweihe empfing. In den Jahren von 1945 bis 1950 war er als Seelsorger
in der griechischen Gemeinde von Teheran und unterrichtete gleichzeitig fiir
ein Jahr an der dortigen Universitit als akademischer Lehrer fiir Altgrie-
chisch. Nach seiner Riickkehr bekleidete er von 1950 bis 1964 das Amt des
Dekans von Ferikdy, von wo aus er — 1964 zum Bischof von Elaia geweiht
— von 1964 bis 1972 als Generalvikar des Patriarchen fiir die Diozese
Tataula berufen wurde. Im Februar 1972 erst wurde er Metropolit von Imv-
ros und Tenedos und schlieBlich, nach nur fiinf Monaten, zum Erzbischof
von Konstantinopel, dem Neuen Rom, und Okumenischen Patriarchen
gewihlt.

Als Patriarch hat Dimitrios die 6kumenischen Impulse seines Vorgangers
Athenagoras zur Einheit der Kirchen weitergefiihrt und noch verstirkt. Auf
der Ebene des Okumenischen Rates der Kirchen mahnte er anlidBlich des
25jdhrigen Bestehens des ORK ,,mehr theologische** und ,,weniger soziolo-
gische Programmarbeit an. Mit Rom suchte er einen Ausgleich und die
Uberwindung der Spaltung. So war 1975 eine panorthodoxe Kommission
gebildet worden, die 1979 den Dialog mit der rémisch-katholischen Kirche
aufnahm. In dem von 1975 bis 1987 intensiv gefiihrten Dialog mit der alt-
katholischen Kirche konnte abschlieBend die Feststellung vollstindiger
Ubereinstimmung im Glauben getroffen werden. Wihrend seiner Amtszeit
fanden drei Priasynodale Panorthodoxe Konferenzen im Orthodoxen Zen-
trum des Okumenischen Patriarchats bei Genf statt (1976, 1982 und 1986),
in deren Verlauf der Willensbildungsproze3 unter den orthodoxen Kirchen

2



zu neuer Gemeinsamkeit fand. Ebenso bemerkenswert sind seine Besuchs-
reisen zu den orthodoxen Schwesterkirchen, die Besuche in Rom, bei der
Kirche von England, dem Okumenischen Rat der Kirchen und der Pastoral-
besuch bei der Erzdiézese von Amerika, die wie alle griechischen Di6zesen
auBerhalb Griechenlands der Jurisdiktion des Okumenischen Patriarchats
untersteht.

Fiir die Evangelische Kirche in Deutschland ist neben den beiden Dia-
logen auf Ebene der Panorthodoxie mit dem Lutherischen Weltbund und
dem Reformierten Weltbund, die beide wihrend der Amtszeit von Patriarch
Dimitrios begannen, der bilaterale theologische Dialog zwischen der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland und dem Okumenischen Patriarchat von
besonderem Interesse.

Nach der Zuwanderung griechischer Arbeitnehmer in die Bundesrepublik
Deutschland und der Griindung der Griechisch-Orthodoxen Metropolie
von Deutschland im Jahre 1963 mit ihren heute mehr als 300 000 Glaubigen
waren beide Kirchen zu unmittelbaren Nachbarn geworden. Bereits 1969
hatte man den bilateralen theologischen Dialog ,,des Glaubens und der
Liebe* zwischen beiden Kirchen aufgenommen. Das neunte Gesprich in
dieser Reihe, an dem ich selbst teilgenommen habe, fand Ende Mai 1990 auf
Kreta statt. Neben der unvergeBlichen Gastfreundschaft des Okumenischen
Patriarchats ist an dieser Begegnung besonders hervorzuheben, dall wir,
ganz im Geiste der inzwischen gewachsenen guten Gemeinschaft zwischen
unseren Kirchen, erstmals konkrete, praktisch-theologische Arbeitsvor-
haben miteinander ins Auge fassen konnten, wie z. B. ,,gemeinsam die Bibel
zu lesen und zu verstehen* oder ,,welche neuen diakonischen Aufgaben stel-
len sich fiir unsere Kirchen?*

Im Anschluf} an diese Begegnung konnte ich mit einer kleinen Delegation
unter der Leitung meines Vorgidngers als Vorsitzender des Rates der EKD,
Bischof Dr. Martin Kruse, nach Istanbul reisen, um im personlichen
Gesprich mit Patriarch Dimitrios I. die Zukunft des Dialogs und der Bezie-
hungen zwischen unseren Kirchen zu erdrtern. Im Gespriach mit ihm wurde
deutlich, wie sehr ihn neben der Frage nach dem christlichen Zeugnis in
einem neuen Europa ohne Grenzen gerade die Notwendigkeit der pastora-
len Begleitung und Kontinuitit beschiftigte. Man spiirte, daB er sein Amt
als erster Bischof der Orthodoxie ganz als das Amt des Hirten verstand,
dessen ungeteilte Aufmerksamkeit und Fiirsorge seiner Herde gilt.

Noch bei den Beisetzungsfeierlichkeiten fiir Dimitrios I. am 8. Oktober
1991 war durch alle Trauer der Gemeinde hindurch das dankbare Gedenken
an einen als Seelsorger besonders begabten Bischof und Hirten aus vielen

3



Gesten und Worten der Trauergiste deutlich zu spiiren. Auch wir haben
einen Freund und Bruder verloren, den wir der Gnade unseres allméchtigen
und barmherzigen Vaters im Himmel empfehlen, und dessen Angedenken
wir getreulich bewahren werden.

Bereits im Umfeld der Beisetzungsfeierlichkeiten konnte man deutlich
bemerken, daB der nach dem Tod von Dimitrios I. automatisch zum Vor-
sitzenden der Heiligen Synode und locum tenens aufgeriickte, bisher rang-
hochste der Metropoliten des Thrones, Bartholomaios von Chalkedon,
auch der Wunschkandidat der Verantwortlichen des Okumenischen Patriar-
chats fiir die Patriarchennachfolge war. Man konnte sehen, da die ihm
erwiesene Ehrerbietung bei den Gottesdiensten im Angesicht des aufge-
bahrten Leichnams von Dimitrios I. mehr als allein protokollarischer Art
war. Offen wurde von den wahlberechtigten Mitgliedern der Endemousa
Synode (d. i. die Synode der in der Tiirkei residierenden Metropoliten tiirki-
scher Staatsangehorigkeit) in vielen personlichen Gesprachen immer wieder
der Name von Metropolit Bartholomaios genannt, jedoch fiirchtete man,
die tiirkischen Behorden konnten seinen Namen von der eingereichten
Kandidatenliste streichen.

Diese lieBen jedoch die eingereichte Liste mit 15 Kandidatenvorschldgen
klug ohne jegliche Verdnderung passieren. Metropolit Bartholomaios von
Chalkedon wurde daraufhin am 22.Oktober 1991 einstimmig zum neuen
Okumenischen Patriarchen Bartholomaios I. gewihlt und am 2. November
1991 zum 110. Nachfolger des Apostels Andreas inthronisiert.

Wir kennen und schitzen den neuen Patriarchen als einen unermiidlichen
Forderer des Zeugnisses aller orthodoxen Kirchen in unserer heutigen Welt
und zugleich als einen unermiidlichen Vorkdmpfer fiir die Einheit zwischen
den getrennten Kirchen.

Moge ihn unser Dreieiniger Gott in seinem hohen Amt mit den Gaben
des Heiligen Geistes stirken zum Segen fiir die Gemeinden des Okumeni-
schen Patriarchats und fiir seinen Dienst in der weltweiten Gemeinschaft
der Christen.



Zum Gedenken an Bischof Dr. Hans-Gernot Jung
Ansprache beim Trauergottesdienst am 2. Dezember 1991 in Kassel

VON JOHANNES DYBA

Heute, jetzt in dieser Stunde, sollte Bischof Dr. Hans-Gernot Jung
zusammen mit seinen engsten Mitarbeitern im Landeskirchenamt und den
Propsten in Fulda mit uns, dem Geistlichen Rat und den Regionaldechanten
des Bistums, zum Jahrestreffen unserer beiden Kirchen zusammensein. Es
ist anders gekommen. Wir muBten stattdessen heute morgen den Weg nach
Kassel antreten, um hier von Bruder Jung Abschied zu nehmen. Alljéhrlich
trafen wir zweimal zusammen, einmal beim Jahrestreffen der Kirche von
Kurhessen-Waldeck und dem Bistum Fulda und einmal auf der Konferenz
der Hessischen Kirchenleitungen. Dabei haben wir uns ausgetauscht und
Initiativen bedacht fiir die Christen in unseren territorial fast deckungs-
gleichen Sprengeln.

Bei allen unseren Treffen haben wir miteinander gebetet, und bei anderen
Anlissen haben wir 6kumenische Gottesdienste gefeiert, z. B. anldBlich des
50. Jahrestages der Reichskristallnacht im Dom zu Fulda.

Gemeinsam haben wir den Okumenischen Rat der Kirchen in Genf
besucht. Auch bei seinem 60. Geburtstag vor nicht ganz zwei Jahren durfte
ich Bischof Jung gratulieren.

Wir sind als Amtsbriider auf dem gleichen Terrain vertraut geworden,
Weggefiahrten. Daher erfiillt der plétzliche Tod von Bruder Jung mich und
meine Mitarbeiter sowie auch sehr viele Katholiken der Ditzese Fulda mit
tiefer Trauer. Er war ein gradliniger und doch verbindender und ausglei-
chender Mensch.

Aber nicht nur das Bistum Fulda, die ganze katholische Kirche, verliert
einen engagierten und verlaBlichen Okumeniker. Bischof Dr. Jung hat sich
fiir die Einheit der Christen bis zu seinem Ende eingesetzt. Es ist bezeich-
nend, daB er fast unmittelbar nach der Riickkehr aus Santiago de Compo-
stela von der fiinften Skumenischen Begegnung zwischen der Konferenz
Europdischer Kirchen und dem Rat der Katholischen Europiischen
Bischofskonferenzen die tddliche Hirnembolie erlitt. In der europdischen
Okumene war er ein geschitzter, weil kompetenter, und ein beliebter, weil
verstdndnisvoller, Gespréichspartner, der seine Kirche schitzte und stets
Ehrfurcht vor der Tradition der anderen Kirchen zeigte. In der Okumene
auf deutschem Boden war er als stellvertretender Vorsitzender der EKD mit



den Kontakten zur Deutschen Katholischen Bischofskonferenz betraut.
Unter anderem hat er an der gemeinsamen Erklirung der EKD und der
Deutschen Bischofskonferenz ,,Gott ist ein Freund des Lebens* entschei-
dend mitgearbeitet, wofiir wir ihm immer dankbar sein werden. Die An-
wesenheit bei dieser Trauerfeier von Bischof Paul Werner Scheele, dem Vor-
sitzenden der Okumenekommission der Deutschen Bischofskonferenz, der
mit Bischof Jung viel und gut zusammengearbeitet hat und dessen Anteil-
nahme, wie auch die der anwesenden Mitbriider ich mit aussprechen darf,
ist Ausdruck fiir die Wertschétzung, die die katholische Kirche in Deutsch-
land und in Europa Bischof Jung entgegenbringt. Wir, die deutschen
Bischofe, besonders aber die hessischen Nachbarbischéfe von Limburg,
Mainz und Paderborn, deren Vertreter hier anwesend sind, und die Mitglie-
der der Okumenekommission, die Delegierten des Rates der Europiischen
Katholischen Bischofskonferenzen bei den okumenischen Treffen sowie
viele Katholiken in den Gemeinden danken Bischof Jung von Herzen fiir
sein Wirken mit der Bitte: ,,Vergelt’s Gott!*.

Ihnen, Frau Jung, und Ihrer Familie spreche ich noch einmal mein herz-
liches Beileid aus. Sie verlieren mehr als wir alle. Der Gott allen Trostes
moge Thnen beistehen und Thnen Kraft geben in diesen schweren Tagen.

Auch der Evangelischen Kirche von Kurhessen-Waldeck versichere ich
unsere Anteilnahme, unser Mitgefiihl. Sie haben allzu frith Thren Bischof
verloren, der Thnen noch ein gutes Stiick Hirte und Wegbegleiter hitte sein
kénnen.

Gottes Wege sind nicht unsere Wege, und seine Gedanken sind nicht
unsere Gedanken. Wir miissen und kénnen uns aber Gottes Wille und
Fiigung unterwerfen, denn im Glauben wissen wir, daB Gott unser guter
Vater ist, der denen, die ihn lieben, alles zum Guten gereichen 14B3t.

So mochte ich dem Verstorbenen, dem so iiberaus liebenswiirdigen Weg-
gefihrten, dieses Gebet widmen:

Gott, du Hirt’ deiner Glaubigen. Du hast deinen Diener Hans-Gernot
Jung zum Bischof in der Evangelischen Kirche von Kurhessen-Waldeck
bestellt. Wir danken dir, daB er dein Wort verkiindet, den Gottesdienst
gefeiert und sich fiir die Einheit der Christen eingesetzt hat. Du weilit, wie
er fiir dich und die Menschen gewirkt hat; du kennst seine Erfolge, seine
Kiampfe und Leiden. Wende zum Guten, was er versdumt oder gefehlt hat,
und schenke ihm den Lohn fiir seinen Dienst. In deinem Licht laB3 ihn
schauen, was er im Glauben bezeugt hat.



Troste die Ehegattin, die Kinder und Angehorigen des Verstorbenen in
ihrem Schmerz, festige ihren Glauben und stirke ihre Hoffnung.

Uns allen schenke Reue und Umkehr und stirke und erhalte uns in dei-
nem Dienst. Darum bitten wir durch Christus unseren Herrn. Amen.

Ist das wirklich die ,,Einheit, die wir suchen*?

Zur Erkldrung der Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen
in Canberra ,,Die Einheit der Kirche als Koinonia: Gabe und Berufung*

VON LUKAS VISCHER

Immer wieder sind Versuche gemacht worden, die Einheit, die wir in der
okumenischen Bewegung zu verwirklichen suchen, gemeinsam zu beschrei-
ben. Die Aufgabe ist unumginglich. Damit die Kirchen einander niher-
kommen koénnen, mufl gemeinsam Klarheit iiber das zu erreichende Ziel
geschaffen werden. Was ist Einheit? Ubereinstimmung in dieser Frage ist
alles andere als selbstversténdlich. Jede Kirche hat, ausgehend von ihrem
Verstédndnis der Kirche, ihre eigene Vorstellung von der Einheit. Um eine
gemeinsame Vorstellung der Einheit entwickeln zu kénnen, miite weit-
gehende Ubereinstimmung iiber das Wesen und die Berufung der Kirche
erreicht werden. Auch die Griindung des Okumenischen Rates der Kirchen
dnderte daran nicht viel, sie verschirfte im Gegenteil das Problem. Die Auf-
gabe, gemeinsam Klarheit zu schaffen, war einerseits noch dringlicher
geworden, die Unterschiede zwischen den Kirchen traten aber andererseits
in dem Malle noch deutlicher zu Tage, als die Frage nach der Einheit kon-
kreter wurde. Die Hoffnung, die Hindernisse durch den in der gegenseitigen
Entdeckung gewonnenen Elan iiberwinden zu kénnen, verflog rasch. Zwei
Jahre nach der Griindung des Okumenischen Rates der Kirchen erklirte der
ZentralausschuB ausdriicklich, daB keine Ubereinstimmung in dieser Frage
bestehe. ,,Der Rat setzt sich fiir die Einheit der Kirche ein . . . keine der ver-
schiedenen Vorstellungen von der Einheit kann aber als die 6kumenische
Theorie angesehen werden (Toronto-Erkldrung des Zentralausschusses
,,Die Kirche, die Kirchen und der Okumenische Rat der Kirchen III,5).

Der ZentralausschuB fiigte allerdings hinzu: ,,Der ganze Sinn des 6kume-
nischen Gespréchs besteht darin, daB die verschiedenen Konzeptionen der

7



Einheit in eine dynamische Beziehung zueinander treten.*“ Die Feststellung
der Unterschiede ist also nicht das letzte Wort. Die Tatsache, dal} die
getrennten Kirchen im Okumenischen Rat der Kirchen zusammengekom-
men sind, berechtigt vielmehr zur Erwartung, daB sich die verschiedenen
Konzeptionen allmihlich gegenseitig durchdringen werden. Denn so tief-
greifend sie getrennt sein mogen, sind sie doch eins in der Uberzeugung,
daB ,,die Kirche Christi nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes eins ist.
Der Zentralausschull bekannte sich mit Nachdruck zu dieser gemeinsamen
Einsicht: ,,Die okumenische Bewegung verdankt ihre Entstehung dem
Umstand, daf} dieser Glaubensartikel den Christen in vielen Lindern erneut
mit unausweichlicher Macht zum BewuBtsein gekommen ist. Nun aber
stehen sie dem inneren Widerspruch gegeniiber, dal3 es einerseits nur eine
Kirche Christi geben kann und daB es andererseits doch so zahlreiche Kir-
chen gibt, die den Anspruch erheben, die Kirche Christi zu sein und dabei
doch nicht in einer lebendigen Einheit zusammenleben. Sobald sie sich mit
diesem Widerspruch innerlich auseinandersetzen, empfinden sie eine hei-
lige Unzufriedenheit mit der gegenwirtigen Lage (IV,3). Die Frage ist nun,
inwieweit das Gespriach unter den Kirchen im Laufe der Jahre zu neuen Per-
spektiven gefiihrt hat.

Ein erster Versuch, diese Frage zu beantworten, wurde auf der Vollver-
sammlung von Neu-Delhi (1961) gemacht, 15 Jahre spiter folgte auf der
Vollversammlung von Nairobi (1975) ein zweiter Versuch. Der Text von Neu-
Delhi wurde vertieft und erweitert. Beide Texte stecken den Rahmen der
okumenischen Bewegung ab. Sie sprechen von der Einheit als Gottes Gabe
und suchen zu zeigen, wie sie im geschichtlichen Vollzug sichtbar werden
kann. Sie zidhlen insbesondere die Voraussetzungen auf, die erfiillt sein
miissen, wenn es zu gegenseitiger Anerkennung zwischen den Kirchen kom-
men soll. Wihrend die Erklarung von Neu-Delhi vor allem die Einheit ,,an
jedem Ort* betont, entfaltet die Erkldrung von Nairobi die Vision einer
universalen konziliaren Gemeinschaft.

Es ist wichtig, von Zeit zu Zeit zu priifen, inwieweit diese Beschreibungen
den heutigen Verhiltnissen noch entsprechen. Haben sich aufgrund der
Begegnung, dem Dialog und den gemeinsamen Erfahrungen der Kirchen
vielleicht neue Aspekte und Perspektiven ergeben, die in einer neuen Erkli-
rung ihren Niederschlag finden miissen? Oder ist gar eine derart tiefgrei-
fende Verdnderung im gegenseitigen Verhiltnis der Kirchen eingetreten, daf
iiberhaupt anders und neu formuliert werden muf3? Der Zentralausschuf3
war darum sicher gut beraten, als er 1987 der Kommission fiir Glauben und
Kirchenverfassung den Auftrag erteilte, eine neue Erkldrung auszuarbeiten.

8



Ausdriicklich wurde damals darauf hingewiesen, daf} seit Nairobi neu ein-
getretene Entwicklungen beriicksichtigt werden sollten — sowohl die
Erfahrungen, die sich aus den Studien iiber den apostolischen Glauben,
iiber Taufe, Eucharistie und Amt und iiber Einheit der Kirche und die
Erneuerung der menschlichen Gemeinschaft, als auch diejenigen, die sich
aus den Erfahrungen des konziliaren Prozesses iiber Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schépfung ergeben hatten. Der Text, der auf der Voll-
versammlung von Canberra verabschiedet wurde, ist das Ergebnis von Stu-
dien und Beratungen, die sich iiber fast vier Jahre erstreckten.

Zum Inhalt der Erklirung

Die neue Erklidrung besteht aus drei Teilen und einem kurzen Epilog.
Zuerst werden Ursprung und Berufung der Kirche beschrieben. ,,Die Kirche
ist die Vorwegnahme der Gemeinschaft (koinonig) mit Gott und miteinan-
der* ... ,sieist berufen, ... auf die Fiille der Gemeinschaft mit Gott, mit
der Menschheit und der ganzen Schopfung in der Herrlichkeit des Gottes-
reiches hinzuweisen.“! Im zweiten Teil wird dann gezeigt, welche Voraus-
setzungen erfiillt sein miissen, damit diese Gemeinschaft Gestalt annehmen
kann. Darauf folgen Uberlegungen dariiber, welche Schritte von den Kir-
chen jetzt unternommen werden kénnen und miissen: eine Liste von z.T.
allgemeinen, z.T. verhédltnisméBig konkreten Hinweisen auf Initiativen,
durch die die Kirchen dem Ziele niherkommen kénnten. Der Epilog nimmt
das Thema der Vollversammlung auf und ruft den Heiligen Geist als Quelle
der Gemeinschaft in Erinnerung.

Worin bestehen die besonderen Kennzeichen der Erkldrung? Die offen-
kundigste Besonderheit erscheint bereits im Titel: die Betonung des Begriffs
koinonia oder communio. Der Begriff Einheit wird in der Erkldarung konse-
quent durch den Begriff communio ersetzt. ,,Die Einheit der Kirche, zu der
wir berufen sind, ist eine koinonia . . .. Die Verwendung des Begriffs koino-
nia ist zwar nicht neu. Dieselbe Gleichung war auch schon friiher vollzogen
worden. So sagte die Vollversammlung von Neu-Delhi im Kommentar zu
ihrer Erklarung: ,,Das Wort Gemeinschaft (koinonia) wurde gewihlt, weil
es aussagt, was die Kirche in Wahrheit ist. Gemeinschaft setzt eindeutig vor-
aus, daf} die Kirche nicht lediglich eine Institution oder Organisation ist. Sie
ist die Gemeinschaft derer, die durch den Heiligen Geist zusammengerufen
sind und in der Taufe Christus als Herrn und Heiland bekennen.”“ Der
Begriff ist aber bisher in den Uberlegungen iiber die ,,Einheit, die wir
suchen‘ nicht so konsequent zugrundegelegt worden, wie es auf der Voll-

9



versammlung von Canberra geschehen ist. Und es kann kein Zweifel sein,
daB damit ein Fortschritt erzielt worden ist: der Begriff der communio eig-
net sich besser als Umschreibung des Ziels als der Begriff der Einheit. Er
ruft die doppelte Beziehung zu Gott und seinen Gaben einerseits und zu den
Menschen und der ganzen Schépfung andererseits in Erinnerung. Einheit
weckt engere Vorstellungen: der Begriff 146t zu ausschliefSlich an die Auf-
hebung der Vielzahl denken. Durch die Verwendung des Begriffs koinonia
fallt die Betonung unwillkiirlich auf die Beziehung, durch die Menschen in
Jesus Christus miteinander verbunden werden. Koinonia ist ein reicherer
und darum geeigneterer Begriff.'

Ein zweites wichtiges Kennzeichen der Erklidrung ist der mehrmals wie-
derkehrende Hinweis auf die Schépfung. Diese Ausdehnung des Horizonts
wird gleich zu Beginn deutlich: ,,Nach der Heiligen Schrift ist es Gottes
Wille, die ganze Schopfung unter der Herrschaft Jesu Christi zusammenzu-
fassen .. Aussagen dieser Art wurden bisher im Zusammenhang mit dem
Thema der Einheit nur selten gemacht. Zwar war bereits auf der Vollver-
sammlung des Okumenischen Rates der Kirchen in Neu-Delhi die Forde-
rung erhoben worden, das Ziel der Einheit unter dem Gesichtspunkt von
Gottes Schopfung und Erlosung zu behandeln, und die Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung lie} sich auf ihrer Sitzung in Aarhus (1964)
ein Stiick weit auf diese Fragestellung ein. Sie kam aber in spateren Diskus-
sionen kaum mehr zum Zuge. Die Hinweise auf die Schopfung in der Erkla-
rung von Canberra sind darum so etwas wie ein Signal. Das BewuBtsein,
daB die Kirchen ihren Auftrag gegeniiber der Schopfung nicht wirklich
wahrgenommen haben, spiegelt sich in Formulierungen wie: ,,. . . eine Sen-
dung, in der allen Menschen das Evangelium von Gottes Gnade bezeugt
und der ganzen Schopfung gedient wird* (2.1) oder: ,,. . .sich gemeinsam
fiir Gerechtigkeit und Frieden einsetzen und miteinander fiir Gottes Schop-
fung sorgen‘ (3.1).

Ein drittes Kennzeichen der Erklidrung ist die verhiltnism&fig breite
Behandlung des Themas ,,Einheit und Vielfalt*. Die Gemeinschaft der Kir-
chen hebt die Vielfalt nicht auf, sondern gibt ihr einen neuen Rahmen.
Auch diese Einsicht ist nicht neu. Sowohl die Vollversammlung von Neu-
Delhi (1961) als diejenige von Nairobi (1975) haben bereits Ahnliches gesagt.
Im Bericht von Neu-Delhi heifit es: ,,Diese Gemeinschaft bedeutet keine
strenge Uniformitit des Aufbaues, der Organisation oder der Leitung. Eine
lebensvolle Mannigfaltigkeit kennzeichnet das gemeinsame Leben in dem
einen Leib von einem Geiste (....).”> Der Unterschied ist aber doch
offenkundig. Wihrend friither zuerst der Ruf zur Einheit entfaltet wurde

10



und darauf dann die Versicherung folgte, daB3 die Gemeinschaft nicht zu
einer Unterdriickung der Vielfalt fiihre, wird jetzt schirfer formuliert: ,,Ver-
schiedenheiten, die in theologischen Traditionen und unterschiedlichen kul-
turellen, ethnischen oder historischen Kontexten wurzeln, gehdren zum
Wesen von Gemeinschaft . .. In der Gemeinschaft werden Verschiedenheiten
zu einem harmonischen Ganzen zusammengefiihrt als Gaben des Heiligen
Geistes, die zum Reichtum und zur Fiille der Kirche Gottes beitragen.” (2.2.)
Die Frage nach den Grenzen der Vielfalt wird erst in zweiter Linie und
bezeichnenderweise in der Form von doppelten Verneinungen gestellt: ,,Die
Vielfalt ist jedoch nicht unbegrenzt. Sie ist zum Beispiel nichf legitim, wenn
sie es unmaoglich macht, Jesus Christus als Gott und Heiland gestern, heute
und derselben auch in Ewigkeit (Hebr. 13,8), das Heil und letztliche Bestim-
mung der Menschen gemél dem Zeugnis der Heiligen Schrift und der Ver-
kiindigung der apostolischen Gemeinschaft gemeinsam zu bekennen.* (2.2.)
Und schlieBlich ist noch ein viertes Kennzeichen zu nennen. Die Aus-
sagen iiber das Wesen der Gemeinschaft, die wir suchen, werden im dritten
Teil der Erkldrung unmittelbar verbunden mit einer Reihe von Aussagen
iiber den Auftrag, den die Kirchen in der 6kumenischen Bewegung im Blick
auf die Einheit zu erfiillen haben. Auch frithere Vollversammlungen haben
das versucht. Die Vollversammlung von Canberra macht aber vielleicht
noch deutlicher, daB sich das Ziel der Einheit nur iiber Zwischenstationen
erreichen 14Bt. Der Text nennt eine Reihe von Zwischenzielen, die in Reich-
weite zu liegen scheinen, z.B. die gegenseitige Anerkennung der Taufe.

Wie ist diese Erkldrung zu beurteilen?

Stellt sie einen wirklichen Gewinn dar? Fiihrt sie iiber das hinaus, was
bereits von friiheren Vollversammlungen formuliert worden war? Bei ndhe-
rem Besehen ergibt sich eine ganze Reihe von Anfragen an den Text. Einige
seien hier genannt.

L. Das Verhdltnis zu friiheren Erkldrungen des
Okumenischen Rates der Kirchen bleibt unklar

Die Bedeutung und der Stellenwert der Erkldarung sind darum schwer zu
bestimmen, weil das Verhiltnis des Textes zu den friiheren Erklarungen von
Neu-Delhi und Nairobi nicht ausdriicklich geklart wird. Die Frage bleibt
unbeantwortet, ob der neue Text auf den fritheren Erkldrungen aufbaut und
sie weiterfithrt oder ob er fiir sich selbst zu lesen ist. Die Erklidrung schweigt

11



sich dariiber aus, inwieweit die friiheren Texte vorausgesetzt, korrigiert oder
gar ersetzt werden. Die Erkldrung von Nairobi war in dieser Hinsicht
unmiBverstindlich: sie gibt sich als Weiterfithrung und Erweiterung des
Textes von Neu-Delhi zu erkennen. Die Aussagen von Neu-Delhi werden
ausdriicklich bestitigt. Das Neue in Nairobi bestand darin, daB die friihe-
ren Erkldrungen in einen weiteren Rahmen gestellt werden. Das Thema der
Universalitit der Kirche, das in Neu-Delhi nur angedeutet worden war, wird
jetzt voll entfaltet. Verhilt es sich wiederum dhnlich? Vermutlich nicht, die
Erklirung von Canberra ist wohl eher als selbstidndiger Text zu verstehen.
Er will einen neuen Einstieg in die Frage nach der Einheit bieten. Das
kommt auch darin zum Ausdruck, daf er sich nicht allein an die Mitglieds-
kirchen des Okumenischen Rates der Kirchen, sondern ,,an alle Kirchen*
richtet. Bei ndherem Besehen stellt sich aber heraus, daB er doch nicht aus
sich selbst heraus verstindlich ist. Die Ankldnge und Anspielungen an die
fritheren Erkldarungen sind zahlreich. Gewisse Begriffe werden wieder auf-
genommen, andere werden modifiziert oder fallengelassen. Nirgends wird
aber erklirt, wie das Verhiltnis zu verstehen ist. Wie verhilt sich z.B. der
Ausdruck ,,fully committed fellowship* zu ,,koinonia““? Oder hat es irgend-
welche Bedeutung, daB der Ausdruck ,,conciliar fellowship* vermieden
wird? Die Interpretation des Textes wird durch diese Unklarheiten in hohem
MaBe erschwert.

2. Die Dringlichkeit der heutigen Situation
wird nicht ausreichend reflektiert

Jeder Versuch, das Ziel der Einheit in Umrissen zu beschreiben, muf} vom
Zeugnis der Schrift und Verkiindigung der apostolischen Gemeinschaft aus-
gehen. Er muB} aber auch die Frage zu beantworten suchen, zu welchem
Zeugnis der Einheit die Kirche heute berufen ist. Einheit hat nicht zu allen
Zeiten genau dieselbe Gestalt. Gewil3, der Grund, der gelegt ist, gilt fiir alle
Jahrhunderte. Die Einheit muf3 aber nach den Voraussetzungen und Bedin-
gungen der Zeit je andere Formen annehmen. Wie geht die Erklarung mit
dieser zweiten Frage um? Inwieweit nimmt sie z.B..die Perspektiven und
Einsichten des ,,konziliaren Prozesses fiir Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schopfung® auf?

Die Antwort muBl lauten, daf die Autoren und Autorinnen des Textes
davon kaum bewegt sind.

Es wird zwar von der Berufung der Kirche zu Verséhnung und Heilung
gesprochen. Der Auftrag, der ,,Schépfung zu dienen®, wird, wie wir gesehen

12



haben, ausdriicklich genannt, und unter den Konsequenzen im dritten Teil
ist auch von der Verpflichtung die Rede, fiir Gerechtigkeit, Frieden und die
Bewahrung der Schoépfung zu arbeiten. Aber damit ist das noch nicht auf-
genommen, was den konziliaren Prozel3 im tiefsten ausmacht. Der Aufruf
an die Kirchen, sich iiber die trennenden Schranken zu einem gemeinsamen
Zeugnis fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schépfung zusam-
menzufinden, hat seinen Grund in der Einsicht, daB sich die Menschheit in
einer umfassenden Krise befindet. Sie hat im Laufe der letzten Jahrhun-
derte und vor allem Jahrzehnte eine Situation herbeigefiihrt, in der ihr eige-
nes Uberleben in Frage gestellt ist. Der Nord-Siid-Konflikt hat sich derart
zugespitzt, daB nach menschlichem Ermessen grofBe Teile der Menschheit
dem Untergang geweiht sind. Selbst wenn die grofen Spannungen, die die
letzten Jahrzehnte gekennzeichnet haben, vermindert erscheinen, kann die
Gewalt doch in neuer Gestalt in Erscheinung treten, und wir wissen, daB
jeder Konflikt verheerende Folgen haben muB. Ungerechtigkeit und Gewalt
werden durch die ¢kologische Krise noch vertieft: Angesichts der zuneh-
menden Zerstorung der Natur wird immer deutlicher, daB3 einzig die Privile-
gierten, diejenigen, die sich die Giiter der Welt anzueignen wissen, eine
Chance zum Uberleben haben.

Was heilit Gemeinschaft in dieser Zeit? Die Krise stellt gerade die Kirchen
vor eine gewaltige Herausforderung. Sie miissen sich mit der Tatsache aus-
einandersetzen, daB angesichts der drohenden Gefahren Gemeinschaft auf-
gekiindigt wird. In einer Welt, die aus den Fugen zu gehen scheint, ist Soli-
daritidt immer weniger selbstverstindlich. In dem MaRe, wie die Bedrohung
zunimmt, wird das Selbstinteresse immer selbstverstindlicher. Rette sich,
wer kann, ja die Fihigkeit sich zu retten, wird als Ausdruck natiirlicher und
vielleicht sogar moralischer Uberlegenheit gepriesen. Wir erleben bereits
jetzt die ersten Anzeichen dieses allgemeinen Zerfalls.

Der Auftrag der Kirchen muf3 darin bestehen, ein Gegenzeichen gegen
diese Tendenz aufzurichten, einen Ort zu bieten, an dem Gemeinschaft
gelebt und Solidaritit nicht aufgekiindigt wird. Tduschen wir uns aber
nicht: Die Kirchen sind selbst von dieser allgemeinen Tendenz mitbetroffen.
Die Solidaritit ist auch in ihrer eigenen Mitte keineswegs selbstverstandlich.

Die konziliare Bewegung fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schopfung hat sich in den letzten Jahren darum bemiiht, diesem Kampf um
Gemeinschaft unter den getrennten Christen neuen Ausdruck zu geben. Im
tiefsten ging und geht es im konziliaren ProzeB darum, daB die Kirche im
Zeichen der Liebe und der Solidaritit bleibt. Wie bezeugt sie, daB Gottes
Liebe wirklich allen gilt? Wie behalten wir in einer Zeit, in der das Uber-

13



leben der Schwachen akut bedroht ist, die Vision des Ganzen? Die konzi-
liare Bewegung hat zwei Vorstellungen in den Mittelpunkt der Aufmerksam-
keit geriickt: die konziliare Gemeinschaft der Kirchen, das heifit eine
Kirche, deren Bande so eng geflochten sind, daf sie weltweit gemeinsam zu
entscheiden und zu handeln vermag und Gottes Bund, den es heute weltweit
zu bezeugen gilt. Der konziliare Prozefl kann verstanden werden als das
Bemiihen, Gottes Bund mit seinen Gaben, VerheiBungen und Anforderun-
gen in der heutigen Situation greifbar zu machen, etwa durch Biindnisse,
Partnerschaften oder die Feier von Halljahren.

Die Erklarung von Canberra ist von diesen Uberlegungen und Bemiihun-
gen kaum beriihrt. Keine Formulierung zeigt, daB die Zuspitzung der Situa-
tion auch nur wahrgenommen worden ist. Der Hinweis auf Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schopfung im dritten Teil ist kaum mehr als
eine kurze Verbeugung vor einem ,,Programm® der 6kumenischen Bewe-
gung — erforderlich, um nicht dem Vorwurf ausgesetzt zu sein, diese
,,Dimension‘‘ nicht beriicksichtigt zu haben. Der Text verriit aber nichts von
einem Erschrecken dariiber, daB trotz ,,des gewissen Mafes an Einheit, das
unter ihnen besteht* (1.3.), die Gemeinschaft unter den Kirchen von innen
her bedroht ist. Die einzige Sorge scheint zu sein, dafl durch den konziliaren
ProzeB der sakramentalen Gemeinschaft der Kirche Abbruch getan werden
konnte.

Hitte aber die Vollversammlung von Canberra nicht die Gelegenheit sein
konnen, etwas deutlich werden zu lassen von dem missionarischen Auftrag
der Kirche, ein Gegenzeichen aufzurichten? Mauern zu durchbrechen, statt
den Bau neuer Mauern zuzulassen?

3. Umkehr oder allmdihliches Wachstum?

Eine zweite Beobachtung hingt eng mit dieser ersten zusammen: Der Text
enthélt an keiner Stelle einen Hinweis auf die Notwendigkeit von BuBle und
Umkehr. Er ist vielmehr der Vorstellung verpflichtet, dall der Weg von der
heutigen Spaltung zur kiinftigen Gemeinschaft ein Vorgang des allmah-
lichen Wachstums sei. Ein gewisses Maf} an Einheit besteht bereits: es kann
durch Gespriche, gemeinsame Erfahrungen und gemeinsame Entscheidun-
gen und Schritte allmdhlich vergréBert werden, bis schlieBlich alle Kirchen
in der Lage sind, in den andern ,,die eine heilige, katholische und apostoli-
sche Kirche in ihrer Fiille zu erkennen‘ (2.1.). Die Aufgabe besteht darin,
aus dem ,,Mal an Gemeinschaft, das sie bereits erfahren haben, die Konse-
quenzen fiir die Vertiefung der Gemeinschaft zu ziehen.

14



Entspricht aber diese quantitative Sicht der Gemeinschaft den wirklichen
Verhiltnissen? Kommt die Einheit tatséichlich dadurch zustande, da3 Maf
um Maf hinzugefiigt wird, bis das Gefal voll ist? Ist nicht weit eher damit
zu rechnen, daB die Einheit, wenn iiberhaupt, einzig dadurch Wirklichkeit
werden kann, daB alle Kirchen durch einen Vorgang der Erneuerung hin-
durchgehen? Und muB3 darum nicht unausweichlich mit Briichen auf dem
Wege gerechnet werden?

Die Frage wird um so bedridngender, als sich al/le Kirchen angesichts der
heutigen Situation fragen miissen, wie glaubwiirdig ihr Zeugnis in den ver-
gangenen Jahrzehnten gewesen ist und noch heute ist. Sie sind ja alle mit
der Entwicklung verzahnt, die zu der heutigen Situation gefiihrt hat. Sie
haben alle Abstriche an der Radikalitidt des Evangeliums gemacht und zu
der Kultur des Todes beigetragen, die die heutige Welt kennzeichnet. Die
Erklarung erweckt den Eindruck, als sei ,,das Zeugnis der Kirche vor der
Welt in Gottesdienst und Dienst* grundsétzlich intakt geblieben und einzig
durch unselige Trennungen ,,beeintrichtigt* (1.2.) worden. Ihre Siinde
beschrénkt sich darauf, daB ,,sie sich zufriedengeben, in der Trennung zu
koexistieren** (1.3.). In der Konfrontation mit der heutigen Situation ent-
decken aber die Kirchen in Wirklichkeit mehr und mehr, daB ihr Zeugnis
in wesentlichen Teilen verkiirzt war. Die Befreiung zum Leben wurde in Tat
und Wahrheit durch lebensfeindliche Selbstentfaltung ersetzt. Die Kirchen
sind durch die Art und Weise ihres Zeugnisses und Lebens mitschuldig
geworden an den Folgen, die heute das Uberleben der Menschheit bedro-
hen. Die Glaubwiirdigkeit des christlichen und vor allem des kirchlichen
Zeugnisses ist auch unabhiingig von den Trennungen zutiefst angefressen.

Der Weg in die Gemeinschaft fiihrt iiber die Umkehr. Sie ist unter diesem
Preis nicht zu haben. Der konziliare ProzeB hat diese Einsicht unmiBver-
stdndlich ans Licht gebracht. Sowohl die ékumenische Versammlung von
Basel als die Konvokation von Seoul haben dazu aufgerufen. ,,Die Voraus-
setzung fiir jedes glaubwiirdige Zeugnis ist Umkehr — Umkehr zum Schép-
fer, der in seiner Liebe jedes einzelne seiner Geschopfe umsorgt, Umkehr
zu Jesus Christus, Gottes Sohn, der uns wahres Menschsein vorgelebt hat,
Umkehr zum Heiligen Geist, der Quelle neuen Lebens.® Die Erklarung
von Canberra spricht aber diesen Aspekt nicht an. Die Aussagen von Basel
und Seoul gehoren offenbar einem andern Bereich der 6kumenischen Bewe-
gung an. Dieselben Vertreter und Vertreterinnen, die damals noch von
Umkehr redeten, bedienen sich einer anderen Sprache, sobald es um das
Thema der Einheit geht.

15



Die Vorstellung von ,,Mafen‘ der Einheit hat ihren Ursprung in der Tra-
dition der romisch-katholischen Kirche. Das Dekret iiber den Okumenis-
mus sprach davon, dall zwischen der rémisch-katholischen Kirche und den
ibrigen Kirchen oder ekklesialen Gemeinschaften eine ,,gewisse Einheit*
(quaedem unitas) bereits bestehe. Die Redeweise ist in diesem Zusammen-
hang sinnvoll: wer vom Selbstverstindnis der rémisch-katholischen Kirche
als der einen Kirche Jesu Christi ausgeht, kann die These vertreten, daB die
anderen Kirchen je nach ihrer Lehre und Struktur ein ,,gewisses MaB‘ an
Kirche reprisentieren. Die romisch-katholische Kirche ist das MaB: die
iibrigen Kirchen partizipieren in dem MaBe an ihrer Einheit, als sie sich ihr
anndhern. Die Redeweise wird aber problematisch, wenn sie in der dkume-
nischen Bewegung verwendet wird. Sie fiihrt fast unausweichlich zur Vor-
stellung, dafl der Weg in die Einheit ein Vorgang allméhlichen Wachstums
ist. Die Erklarung geht davon aus, daB einmal der Augenblick kommen
wird, wenn alle Kirchen in allen anderen ,,die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche in ihrer Fiille* erkennen kénnen. Die Voraussetzung fiir
ein solches Urteil ist die GewiBheit, daB die eigene Kirche diese Fiille bereits
jetzt reprasentiert oder doch einmal représentieren wird. Wie aber, wenn der
Heilige Geist uns gerade dariiber Zweifel ins Herz legt? Wie, wenn uns
schmerzlich bewufit wird, wie wenig sowohl die eigene als auch die anderen
Kirchen diese Fiille in dieser Welt darstellen? Die Vorstellung, daB ein
Augenblick kommen konnte, wenn alle Kirchen die Fiille, die sie bei sich
selbst entdecken, auch in den anderen wiederfinden, hat etwas Erschrecken-
des: eine Gemeinschaft von Kirchen, denen nichts mehr fehlt. Ist es viel-
leicht nicht eher die GewiBheit, daB Gott die Kirchen in all ihrer Unvoll-
kommenheit nicht aufgibt, die die Grundlage der Gemeinschaft werden
konnte? Der gemeinsame leidenschaftliche Kampf darum, daB Gott in den
unvollkommenen Kirchen etwas von der Fiille der einen Kirche aufleuchten
14Bt?

4. Konziliare Gemeinschaft oder ,,konziliare Formen des Lebens
und Handelns?

Koinonia, sagten wir, ist angesichts der heutigen Situation mit besonderer
Dringlichkeit gefordert. In dem MaBe wie die Gemeinschaft auseinander-
bricht, ist ein Gegenzeichen nétig. Die Kirchen diirfen sich weniger denn je
auseinandertreiben lassen. Das gilt fiir alle Ebenen des christlichen Lebens,
besonders aber fiir die universale Gemeinschaft der Kirche. Wenn sich die
Meinung mehr und mehr durchsetzt, daBl Teile der Menschheit aufgegeben

16



werden miissen, muf} iiber alle Grenzen hinweg deutlich gemacht werden,
daB Gottes erlosendes Handeln die gesamte Menschheit im Auge hat und
wir seine Liebe unter allen Umstéinden und gegen allen inneren und duferen
Widerstand bezeugen wollen. Grenzen werden heute miBbraucht, um
Mauern zu errichten. Koinonia ist erforderlich, damit die Mauern durch-
brochen werden kénnen.

Die Vorstellung der ,,konziliaren Gemeinschaft®, die von der Vollver-
sammlung von Nairobi eingefiihrt wurde, ist der Versuch, diese Vision der
universalen Gemeinschaft der Kirche zu entfalten. Die Erkldrung geht von
der Gemeinschaft an jedem einzelnen Ort aus. Alle an jedem Ort sind mit-
einander verbunden und nehmen an demselben missionarischen Auftrag
teil. Die versbhnende Kraft des Evangeliums erweist sich darin, daB3 sie
Menschen in ihrer Verschiedenheit zusammenfiihrt und in den gemein-
samen Dienst am Evangelium stellt. Diese lokale Gemeinschaft (,,alle an
jedem Ort‘‘) ist aber nicht isoliert, sondern steht in Gemeinschaft mit allen,
die demselben Dienst verpflichtet sind, mit ,,allen an allen Orten‘. Sie bil-
den eine ,,konziliare Gemeinschaft*,, das heift, sie sind so eng miteinander
verbunden, daf} sie — wenn es sich als erforderlich erweist — zu einem Kon-
zil zusammentreten und gemeinsam beraten und entscheiden kénnen. Eine
solche Gemeinschaft mufl nicht nur aufgebaut, sondern auch gepflegt wer-
den. Darum unterstreicht die Erkldrung von Nairobi, daB jede Kirche die
Aufgabe hat, Beziehungen zu anderen Kirchen herzustellen und sich gegen-
seitig zu stdrken (sustained and sustaining relations).

Die Vollversammlung von Nairobi hatte also eine klare Vorstellung
davon, wie lokale und universale Kirche miteinander verbunden sind. Die
Einheit hat je nach Ebene ein anderes Gesicht: Die Kirche am Ort ist eine
,wollig verpflichtete Gemeinschaft* oder in den Worten von Nairobi ,,wirk-
lich vereinigt* (truly united); die Kirche als weltweite Gemeinschaft ist ein
Beziehungsnetz zwischen lokalen Kirchen, die einander aufgrund derselben
Basis anerkennen und gegebenenfalls zu einem Konzil zusammentreten
koénnen.

Diese Sicht hat sich in Canberra verfliichtigt. Jetzt ist nur noch die Rede
davon, daB ,,die volle Gemeinschaft auf lokaler wie universaler Ebene in
konziliaren Formen des Lebens und Handelns zum Ausdruck kommen
soll*“. Was heiBt ,,konziliare Formen*? Die Frage wird ein Stiick weit durch
den folgenden Satz beantwortet: ,,daB die Kirchen in einer solchen Gemein-
schaft in allen Bereichen ihres Lebens auf allen Ebenen miteinander verbun-
den sind im Bekennen des Glaubens und im Zusammenwirken in Gottes-
dienst, Zeugnis, Beratung und Handeln* (2.1.). Der Satz ist auffallend

17



unbestimmt und lé6t manche Fragen offen, die in Neu-Delhi und Nairobi
beantwortet schienen.

Vor allem wird jetzt nicht mehr zwischen verschiedenen Ebenen unter-
schieden. Wiihrend die Einheit auf lokaler Ebene in Neu-Delhi noch als
,vollig verpflichtete Gemeinschaft® beschrieben wurde, ist jetzt auch fiir
die lokale Ebene nur noch von ,,konziliaren Formen‘* die Rede. Um Einheit
an jedem Ort herzustellen, braucht es offenbar nicht mehr als das gemein-
same Bekenntnis des Glaubens und ein mdglichst weitgehendes Zusammen-
wirken in Gottesdienst, Zeugnis, Beratung und Handeln. Der Gedanke der
gegenseitigen Verpflichtung im missionarischen Auftrag ist weggefallen.
Ahnliches gilt fiir die universale Ebene. Die Vollversammlung von Nairobi
hatte davon gesprochen, daB die ,,konziliare Gemeinschaft‘ in ,,konziliaren
Versammlungen‘ Ausdruck finden miisse, ,,wo immer die Erfiillung des
gemeinsamen Auftrags dies erfordere‘. Die Vollversammlung sprach damit
die Hoffnung aus, daB sich die Kirchen durch eine immer weitergehende
Praxis der Gemeinschaft schlieBlich zu einem eigentlichen Konzil zusam-
menfinden werden. Diese Version ist aufgegeben. An die Stelle des konkre-
ten Begriffs ,,konziliare Versammlung* ist jetzt der unbestimmte Ausdruck
,.konziliare Formen‘ getreten. Der Vorschlag eines 6kumenischen Konzils
ist aus Abschied und Traktanden gefallen.

Der Gedanke des universalen 6kumenischen Konzils war in den vergange-
nen Jahren vor allem von rémisch-katholischer Seite immer wieder in Frage
gestellt worden. Besonders als der Okumenische Rat der Kirchen von einem
,,konziliaren ProzeB gegenseitiger Verpflichtung fiir Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schépfung® zu reden begann, wurde immer wieder
betont, daB der Begriff ,,konziliar** zu MiBverstindnissen Anlal gebe. Die
Einwinde hatten ihren Grund darin, daB fiir romisch-katholisches Ver-
standnis der Begriff des 6kumenischen Konzils bereits ekklesiologisch fest-
gelegt ist und darum nicht wirklich zur Diskussion steht. Sollte der Okume-
nische Rat der Kirchen diese romische Kritik bereits so weit verinnerlicht
haben, daB er freiwillig auf den Begriff verzichtet?*

5. Gemeinschaft und Verschiedenheit

Ahnliche Fragen tauchten im Zusammenhang mit dem Thema der Ver-
schiedenheit auf, das in der Erkliarung von Canberra an prominenter Stelle
erscheint. Der Text verfolgt offensichtlich das Ziel, die Verschiedenheit in
der Kirche von jeglichem Stigma der Illegitimitiit zu befreien. Verschieden-
heit muf anerkannt werden. Unterschiedliche theologische Traditionen und

18



kulturelle, ethnische und historische Verschiedenheiten diirfen nicht nur

widerwillig hingenommen werden, sondern gehoren geradezu zum Wesen

der Gemeinschaft.

Diese Betonung iiberrascht insofern, als nicht klar ist, wer mit dieser Aus-
sage gemeint ist. Hat es je 6kumenische Kreise gegeben, die keinen Raum
fiir Verschiedenheit in der Kirche gesehen hitten? Die Frage ist nicht, ob
Verschiedenheit zuzulassen sei, sondern in welchem Verhiltnis Gemein-
schaft und Verschiedenheit zueinander stehen. So wie alle anderen Erkls-
rungen macht die Erkldrung von Canberra deutlich, daB Vielfalt ,,nicht
unbegrenzt* ist. Wie 148t sich diese Grenze bestimmen? Die Antwort, die
die Erkldrung auf diese Frage gibt, ist eher unbestimmt und unbefriedi-
gend. Sie gibt ein ,,Beispiel*“: Verschiedenheit ist beispielsweise nicht legi-
tim, wenn sie es unméglich macht, Jesus Christus als Gott und Heiland
gestern, heute und denselben auch in Ewigkeit . . . gemeinsam zu bekennen.
Es wird nicht gesagt, was dieses ,,beispielsweise* besagen soll. Gibt es
neben diesem noch andere Kriterien, um die Grenze der Verschiedenheit zu
bestimmen? Oder sind die Aussagen iiber die Grenzen bewuft unbestimmt
gehalten? Es konnte ja in der Tat sein, daB die Grenzen je nach Situation
verschieden gezogen werden miissen — warum es dann aber nicht ausspre-
chen?

Wie immer der Abschnitt gemeint sein mag, jedenfalls bleiben drei Fra-
gen unbeantwortet:

— Welches Gewicht haben die Verschiedenheiten, die ,,in theologischen
Traditionen und unterschiedlichen kulturellen, ethnischen oder histori-
schen Kontexten wurzeln‘‘ (2.2.), auf lokaler Ebene? Ist es zulissig, daB
sich aufgrund solcher Unterschiede auch getrennte Gemeinden bilden?
Wie steht es insbesondere mit den konfessionellen Unterschieden?
Bedeutet communio die Bildung einer Gemeinde an jedem Ort? Oder ist
es vorstellbar, daf verschiedene Gemeinden sich zwar iiber den einen
Glauben verstindigen und in Gottesdienst, Beratung und Handeln
zusammenwirken, im {ibrigen aber aufgrund ihrer Eigenheit getrennt
bleiben? Der Tenor der Erklirung scheint darauf hinauszulaufen: ver-
schiedene konfessionelle Traditionen miissen nicht vereinigt werden;
solange sie sich gegenseitig als Kirche Jesu Christi anerkennen, kénnen
sie als unterschiedliche Traditionen nebeneinander weiterbestehen.

— Was heil}t eigentlich Versohnung? Was hat es fiir die Verschiedenheit zu
bedeuten, daBl wir von Christus zusammengefiihrt und gemeinsam in
den Dienst des Evangeliums gestellt werden? Inwiefern stellt auch dieser
Vorgang eine ,,Grenze* dar? Eigenheiten werden angesichts des gemein-

19



samen Auftrags in Frage gestellt. Die Voraussetzung fiir die Erfiillung
des gemeinsamen Auftrags ist die lebendige Kommunikation unter den
Kirchen. Welchen Preis sind wir bereit, dafiir zu zahlen? Die Aufgabe in
der 6kumenischen Bewegung geht in zwei Richtungen: einerseits mufl die
Legitimitédt der Eigenheiten verteidigt werden, andererseits mufl auch die
Gefahr gesehen werden, daB3 wir uns im Namen bestimmter Eigenheiten
dem Auftrag der Liebe und der Solidaritit entziehen. Die Betonung der
Vielfalt kann leicht zur Verteidigung von Parochialismus und anderen
Verkiirzungen werden.

— Das Thema der Verschiedenheit verleitet die Erkldrung zu einem fast
romantischen Bild: In der Gemeinschaft werden Verschiedenheiten zu
einem harmonischen Ganzen zusammengefiihrt als Gaben des Heiligen
Geistes, die zum Reichtum und zur Fiille der Kirche Gottes beitragen.
Kénnen wir wirklich von dieser Erwartung ausgehen? Fiigen sich die
Verschiedenheiten, sobald sie vom Heiligen Geist beriihrt werden, zu
einem ,,harmonischen Ganzen‘ zusammen? Oder wirken sie nicht oft
auch als heilsamer Stachel im Leben der Kirche? Unterschiede sind nicht
einfach dazu da, sich in Harmonie aufzultsen. Sie sind mehr als nur
Bausteine, die sich frither oder spéter zu einem Mosaik zusammenfiigen
miissen. Sie haben auch eine Funktion als Quelle von Auseinanderset-
zungen und Konflikten. Sie erinnern an fundamentale Fragen, die durch
das Evangelium aufgeworfen werden. Sie stellen einen Reichtum dar,
insofern sie die Gemeinschaft nétigen, immer neu nach dem tiefsten
Sinn von Gottes Gegenwart zu fragen. Das Bild vom ,,harmonischen
Ganzen* ist sowohl unrealistisch als auch irrefithrend: die Kirche wird
nie ein ,,harmonisches Ganzes* sein. Ja, der Begriff der Harmonie ist
auf die Gemeinschaft nur beschrinkt anwendbar. Jedenfalls darf die
Einsicht nicht verloren gehen, da3 wahre Gemeinschaft Auseinanderset-
zungen und Konflikte nicht ausschlieBt, sondern im Gegenteil ermdg-
licht,

Noch ein Postskript: Es fillt auf, daB ein wichtiger Unterschied in der
Erkldrung nicht thematisiert wird — Mann und Frau. Und doch hat die
Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung gerade iiber diesen Unter-
schied in den letzten beiden Jahrzehnten intensiv gearbeitet. Warum ist jetzt
nicht mehr davon die Rede? Vielleicht hitte sich an diesem Unterschied wie
an keinem andern zeigen lassen, wie Gemeinschaft und Verschiedenheit sich
zueinander verhalten.

20



6. Verschiedenheit im biblischen Zeugnis

Die Einsicht drangt sich immer unausweichlicher auf: Das Neue Testa-
ment redet in seinen verschiedenen Teilen auf vielerlei Weise von der Kirche.
Das biblische Zeugnis entwirft keine einheitliche Ekklesiologie, sondern
gibt uns Einblick in das vielfiltige Zeugnis der apostolischen und nachapo-
stolischen Zeit. Es 146t uns erkennen, wie die erste Christenheit auf die
Gegenwart und die Botschaft Christi geantwortet hat. Sie hat es zu verschie-
denen Zeiten und in verschiedenen Situationen auf unterschiedliche Weise
getan. Diese Einsicht ist darum so wichtig, weil sie uns davon befreit, nach
dem biblischen Verstdndnis der Einheit zu suchen. Das Neue Testament
fithrt uns vielmehr vor Augen, wie die erste Generation der Christenheit die
Gemeinschaft durch die immer neue Erfiillung ihres Auftrags, durch Kon-
flikte und Auseinandersetzungen, durch gemeinsame Entscheidungen auf-
rechterhalten hat. Die Aufgabe der heutigen Christenheit besteht nicht
darin, aus den verschiedenen Angaben ein bestimmtes Verstindnis abzulei-
ten, sondern vielmehr darin, den Vorgang, dessen sie im Neuen Testament
ansichtig wird, fortzusetzen und in der heutigen Zeit und Situation nach
den angemessenen Formen der Gemeinschaft zu fragen.

Der Abschnitt iiber die Verschiedenheit hitte die Gelegenheit geboten,
auf diese Einsicht einzugehen. Sie wird aber weder hier noch sonst themati-
siert. Der Umgang mit dem biblischen Zeugnis bleibt {iberhaupt im Un-
klaren. Das Neue Testament wird zwar mehrmals zitiert. Fast alle diese
Zitate dienen der Verstirkung des Gedankengangs: sie konnten streng
genommen auch fehlen. Einzig ein Zitat scheint tragenden Charakter zu
haben: der erste Satz der Erklirung wird durch einen Hinweis auf Epheser 1
gestiitzt. Warum wird an so prominenter Stelle ausgerechnet und aus-
schlieBlich der Epheserbrief angefiithrt? Die Wahl ist um so erstaunlicher,
als der fiir die Erklidrung zentrale Begriff der koinonia in diesem Kapitel gar
nicht vorkommt. Wollen die Autoren damit andeuten, daf sie sich im viel-
faltigen Zeugnis des Neuen Testaments fiir die Ekklesiologie des Epheser-
briefs entschieden haben? Oder ist auch dieses Zitat im Grunde nicht mehr
als eine biblische Anspielung? Da sich der Text iiber die Bedeutung der
biblischen Zitate nicht ausliBt, bleibt diese Frage unbeantwortet.

21



7. Wer trigt die Verantwortung fiir die Bewegung
zu grdferer Gemeinschafi?

Die Erklirung richtet sich an ,,alle Kirchen. Was ist hier mit Kirche
gemeint? Der Kontext macht deutlich, daB die Autoren an die Gremien den-
ken, die befugt sind, reprisentativ fiir die Kirchen zu entscheiden. Die Auf-
forderungen im dritten Teil der Erkldrung richten sich eindeutig an die
Instanzen in den Kirchen, die in der Lage sind, die Sache der Einheit durch
verbindliche Entscheidungen voranzutreiben, sei es nun auf nationaler,
regionaler oder universaler Ebene.

Es ist wichtig, daB die Rolle dieser Instanzen betont wird. Die 6kumeni-
sche Bewegung mufl mehr und mehr verbindlichen Charakter annehmen.
Allgemeine Appelle reichen nicht aus. Einzig verldBliche und irreversible
Entscheidungen konnen die Kirchen einander wirklich ndher bringen. Es ist
darum unerldBlich, gezielt auf solche Entscheidungen hinzuwirken.

Die einseitige Betonung der offiziellen Ebene der Kirchen bringt aber
auch negative Verkiirzungen mit sich. Der Eindruck entsteht, daB sich die
Bewegung auf grofere Gemeinschaft hin ausschlieflich auf dieser Ebene
vollziehe. Die 6kumenische Bewegung hat aber ihre Quelle in vielfiltigen
Initiativen und Impulsen. Sie wird geboren in den Herzen von Pionieren
und getragen von zahlreichen einzelnen, von Gruppen und Bewegungen. Sie
kommt zu Leben im Austausch und in der Begegnung. Erst nachdem sie zu
einer geistigen und geistlichen Realitit geworden ist, kann sie in den offi-
ziellen Gremien der Kirchen zur Sprache kommen. Inoffizielle Initiativen
sind darum mindestens ebenso wichtig wie offizielle Entscheidungen. Die
Formulierung der Erkldrung ist bezeichnend: ,,Die Kirchen sollen den
Gemeinden und Gemeinschaften helfen, das MaB an Gemeinschaft, das
bereits besteht, am Ort in geeigneten Formen zum Ausdruck zu bringen.
(3.2.) Die Kirchen helfen, den Gemeinden wird geholfen. Verhilt es sich
aber nicht in vieler Hinsicht auch umgekehrt? Kann die Initiative nicht von
Gemeinden und Gemeinschaften ausgehen? Kénnen nicht durch eine Bewe-
gung ,,von unten* die Hemmungen der offiziellen Kirchen allm&hlich iiber-
wunden werden? Das Wesentliche in der 6kumenischen Bewegung ist das
Zusammenspiel vieler verschiedener Krifte.

Durch die einseitige Festlegung auf die offiziellen Entscheidungsgremien
wird die Liste der Aufforderungen eher unrealistisch. Denn wer erwartet
heute schon von den offiziellen Kirchen grof3e Durchbriiche? Miifite sich die
okumenische Phantasie nicht eher auf andere Triger der ékumenischen
Bewegung richten? Was konnen heute einzelne, Gemeinden und Bewegun-

22



gen unternehmen? Was kann der Okumenische Rat der Kirchen beitragen,
um einen neuen Aufbruch zu ermoglichen?

Warum spricht also die Erkldrung nicht auch diese Triger der 6kumeni-
schen Bewegung an?

* 3k 3k

Diese kritischen Uberlegungen machen ausreichend deutlich, daB ich die
Erkldrung von Canberra trotz der neuen Ansitze, die sie auszeichnen, nicht
als wirklichen Fortschritt ansehen kann. Ja, ich wiirde sagen, daf sie in
mehr als einer Hinsicht einen Riickschritt gegeniiber friitheren Erklidrungen
iiber die Einheit darstellt. Selbst die Vorstufe, die der Vollversammlung als
Vorlage unterbreitet wurde, ist der endgiiltigen Fassung an vielen Stellen
iiberlegen. Der in Canberra verabschiedete Text sollte darum m. E. nicht als
abschlieBendes Wort, sondern als Arbeitspapier angesehen werden. Stel-
lungnahmen von moglichst vielen Seiten sollten eingeholt werden.® Die fiir
1993 geplante Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung kann
dann vielleicht die Gelegenheit geben, aufgrund der Debatte einen neuen
Text zu verfassen.

ANMERKUNGEN

! Die Koinonia-Erkldrung ist ver6ffentlicht im offiziellen Berichtsband ,,Im Zeichen des
HL. Geistes. Bericht aus Canberra.” Frankfurt/M. 1991 (173-176) + OR 2/91 (180-182).

la Sein Potential wird in der schonen Studie des Instituts fiir kumenische Forschung in
StraBburg sehr einleuchtend entfaltet; vgl. Una Sancta 1991, S. 157ff.

2 New Delhi 1961, Stuttgart 1962, S. 134.

3 Frieden in Gerechtigkeit, Buropaische Okumenische Versammlung in Basel 1989, S. 40.

4 Um so erstaunlicher ist die Analyse, die Jean-Marie Tillard, einer der Autoren der Erkli-
rung von Canberra, vornimmt. Er riickt von der Vorstellung der ,,konziliaren Gemein-
schaft* ab, weil sie sich in seinen Augen mit zu wenig zufrieden gibt. ,Trotz der in Nairobi
vorgenommenen Prizisierungen . .. entsteht der Eindruck, daB man bei den groBen Ver-
sammlungen von Glauben und Kirchenverfassung nach und nach mehr auf den Gedanken
und die Praxis einer Einheit im Sinne eines Rates von Kirchen statt eines Konzils von Kir-
chen zugeht . .. Man appelliert immer mehr an Realismus, ekklesiale Bescheidenheit und
eschatologische Einheit. LaBt uns auf das Mogliche setzen!** (Jean-Marie R. Tillard, Kon-
ziliare Gemeinschaft, Versshnte Verschiedenheit, Communio und Strukturen der Gemein-
schaft, Frankfurt/M. 1991, S. 142). Eine Argumentation, durch die die Tatsachen seltsam
auf den Kopf gestellt werden. Die Erklidrung von Nairobi 14Bt keinen Zweifel daran, wie
die Vorstellung der ,,konziliaren Gemeinschaft® zu verstehen ist: Es handelt sich um eine
Gemeinschaft, die in der Lage ist, ein Konzil im vollen Sinne des Wortes abzuhalten. Sie
macht auch klar, daf sich dieses Ziel nur iiber Zwischenstufen erreichen liBt. Die Gemein-
schaft, die fiir ein Konzil erforderlich ist, kann einzig durch einen konziliaren Prozef3 wach-
sen. Von romisch-katholischer Seite wird aber diese Sicht in Frage gestellt: Die Teilnahme

23



an einem ProzeB der ,,Einiibung® in die konziliare Gemeinschaft ist mit den Priarogativen
romisch-katholischer Ekklesiologie unvereinbar. Jean-Marie Tillard dreht aber die Sache
um: Die Vorstellung der konziliaren Gemeinschaft ist ekklesiologisch zu wenig anspruchs-
voll. Sie gibt der ,,Versuchung des Jahrzehnts* Auftrieb, sich statt mit der vollen Einheit
mit einem ,,Rat von geschwisterlich vereinten und solidarisch engagierten Kirchen* zufrie-
den zu geben. Durch die Vorstellung der ,,communio von Schwesterkirchen* ist seiner
Meinung nach dieses Millverstindnis beseitigt.

Wirklich? Kann nicht auch diese Vorstellung ausgehéhlt werden? Der Begriff der commu-
nio an sich ist keineswegs deutlicher als friihere Umschreibungen. Alles hdngt davon ab,
wie er im einzelnen gefiillt wird. Die fritheren Erkldrungen brauchten den Begriff zwar
nicht, sondern setzten ihn voraus; sie hatten aber den Vorzug, daf sie iiber die Gestalt der
Einheit profilierte Aussagen machten. Der neue Text braucht zwar den Begriff, hat aber
den Nachteil, ihn nicht nidher zu umschreiben. Was ist also gewonnen?

5 Die Artikel, die bisher iiber die Erkldrung erschienen sind, stammen von Autoren der
Erklarung oder solchen, die sonst an ihrem Entstehen beteiligt waren. Aufler dem schon
erwihnten Artikel von Jean-Marie R. Tillard seien genannt: Giinther GaBmann, Die Ein-
heit der Kirche als Koinonia: Gabe und Berufung — Erklirung der Vollversammlung von
Canberra 1991, Okumenische Rundschau Jg. 40/2, April 1991, S. 179—-184; Hans-Georg
Link, Mit Gemeinschaft beschenkt — zur Gemeinschaft berufen, Una Sancta Jg. 46/2,
1991, S. 115—124; John Deschner, Canberra’s Church Unity Statement in a ,,Restless*
Ecumenical Movement, Midstream Jg. 30/3, Juli 1991, S. 191-198.

Okumenische Katholizitit

VON JOHANNES BROSSEDER
Lukas Vischer zum 65. Geburtstag

15

Verkniipft man die Begriffe ,,6kumenisch* und ,,katholisch*, bedarf es
einer Erlduterung, um den moglichen Einwand einer Tautologie zu entkrif-
ten. Beide Begriffe sind dem klassischen Griechisch! entnommen, es gibt
sie — nicht allzu haufig — als griechische Fremdworter im klassischen
Latein?, in welchem, wenn sie iibersetzt werden, ,,katholikos* mit ,univer-
salis* und ,,oikoumene*‘ mit ,,orbis terrarum* iibersetzt ist. Das griechische
Adjektiv ,,oikoumenikos* ist als Fremdwort im klassischen Latein nicht
nachgewiesen. Beide Begriffe finden sich in der christlichen Literatur von
allem Anfang an bzw. schon sehr friith; nur ,,katholikos* findet sich nicht
in den Schriften des Neuen Testaments. In der christlichen Verwendungsge-

24



schichte haben in fast zweitausend Jahren beide Begriffe ganz erhebliche
Bedeutungsverschiebungen erfahren?®; in einer spéteren Phase dieser Ver-
wendungsgeschichte hat man jedoch als fernen Nachklang immer noch
irgendwie um den urspriinglichen Bedeutungsgehalt gewuBt, jedenfalls
konnte der urspriingliche Sinn aus den Anfingen des christlichen Ge-
brauchs dieser Begriffe nie vollig eliminiert werden.

Bei dem Klassiker Polybios heiBt ,,katholikos* allgemein und bezieht
sich auf eine Darstellung, einen Abrif3, eine Geschichtsschreibung; in der
griechischen Rhetorik bezeichnet es einen ,,locus communis*’, Die apostolo-
lischen Briefe werden ,,katholische Briefe* genannt, weil sie nicht an
bestimmte Personen oder Gemeinden gerichtet sind. Justin kennt die
.. katholische Vorsehung®, der die ,,katholische Kirche* entstammt, welche
alle Christen sowie alle, die das Gute tun, umfaBt; bekannt sind der ,,katho-
lische Logos* Christi, der in allen Menschen wirkt, sowie die ,,katholische
Berufung® durch Christus zu Gottes Volk als seinem Eigentum.* Im
Unterschied zur Orts- und Partikularkirche wird die reale zwischenkirch-
liche Verbundenheit dieser Kirchen, die ,,Koinonia“ dieser Ortskirchen,
»katholische Kirche genannt’; in dieser wird die ,,pistis katholike*
geglaubt, die, so ausdriicklich in Chalcedon, in den Bekenntnissen von
Nizda und Konstantinopel gesehen wird und in denen die ,,allgemeine
Kirche* als GroBe des Glaubens genannt ist. Okumene bzw. 6kumenisch
bezeichnet die ganze (besonders von Griechen) bewohnte Erde, das rémi-
sche Reich sowie den ganzen bewohnten Erdkreis; ebenso meint es aus dem
Reich und aus dem ganzen bewohnten Erdkreis kommend bzw. diesen
betreffend; daher sind auch in der alten Kirche Synoden oder Konzilien
okumenisch. ,,Okumenisch und ,,katholisch® beziehen sich also sachlich
auf ,territoriale®, ,.ekklesiale’ und ,,theologisch-inhaltliche* ,,Allgemein-
heit*. Trotz zahlreicher Probleme, territorialer Einbufien und inhaltlicher
»BinbuBen mit ,Weiterungen* (vgl. die Altorientalen), trotz ungeldster
Fragen, politischer Kimpfe mit ihren jeweiligen Pressionen und trotz hochst
problematischer Behandlungen von ,,Haresien®, was hier im einzelnen nicht
darzustellen ist, macht es jedenfalls noch einen Sinn, im Zusammenhang
der Geschichte der christlichen Kirche der ersten tausend Jahre die Begriffe
»;Okumenisch* und “katholisch® ihrem Wortsinn entsprechend auf diese
altkirchlichen Kirchen als Kirche zu beziehen. Nach der Kirchenspaltung
von 1054 zwischen Ost und West dndert sich dies jedoch grundlegend.
Weder territoriale noch inhaltliche ,,Allgemeinheit‘ sind seither geschicht-
lich konkret Ausweis von christlicher Kirche. Trotz Weiterverwendung des
Begriffs ,,6kumenisch durch die Westkirche sind deren Synoden nicht

25



mehr ,,6kumenische Konzilien, sondern pipstliche Generalsynoden’; und
trotz der Weiterverwendung des Begriffs ,,katholisch* durch die Westkirche
ist der in ihr gelehrte und als gelehrter weiter ausgebaute ,,Glaube* nicht
mehr der ,,allgemeine®, sondern nur noch der partikulare Glaube der West-
kirche, die es nicht unterlassen hat, ihren partikularen Glauben auch mit
politischer Gewalt der ,,Allgemeinheit‘ aufzuzwingen (vgl. die Kreuzziige
und deren Folgen fiir die Ostkirchen), um ihn so ,,allgemein* zu machen.
Dies allerdings konnte keinen Bestand haben.

Dieser erste kurze Uberblick ergibt: die ,,Allgemeinheit* zwischen Ost
und West ist (historisch bezogen auf die Spaltung von 1054 und sachlich
bezogen auf den Glauben) faktisch nur noch ein historisches Relikt; nur das
ist in den Kirchen von Ost und West ,,katholisch*, was an altkirchlicher
Glaubenswirklichkeit wegen der Allgemeinheit in den ersten tausend Jahren
heute noch in den Kirchen von Ost und West gemeinsam ,,vorhanden‘ ist;
dieses ist allerdings eingebunden in die Partikularitit der heutigen Kirchen
in Ost und West. Es bediirfte einer eigenen Untersuchung, ob dieses dann
auch das geblieben ist, was es in den ersten tausend Jahren war. Die Lebens-
wirklichkeit der ,,Koinonia* der Ortskirchen untereinander, die erst von
Kirche als ,,katholischer* Kirche sprechen lief3, ist gédnzlich aufgegeben
worden.

Es kam allerdings nach 1054 noch weit schlimmer. Spaltung, die vom
Westen 1054 vollzogen und vom Osten nachvollzogen wurde, zog innerhalb
des Westens weitere nach sich. Unter dem Einflu3 von Renaissance und
Humanismus und angesichts katastrophaler kirchlicher Zustinde im
Gesamtbereich kirchlichen Lebens wurden im Blick auf die HI. Schrift und
auf ur- und altkirchliche Lebensverhiltnisse in der Westkirche Fragen
gestellt, die in der Forderung nach umfassender ,,BuBle‘* der Westkirche des
16. Jahrhunderts gipfelten und Erneuerung und Reform dieser Kirche auf
allen Ebenen auf dem Boden der HI. Schrift verlangten. Vielfach kamen
Fragen zum Tragen, die von den Ostkirchen im Zuriickweisen westkirch-
licher Anspriiche gestellt worden waren, so daf} innerhalb der Westkirche
reformatorische Anfragen nicht selten auch ein Wiederaufleben der Anfra-
gen der 6stlichen Christenheit vor 1054 an die westlichen waren. Unbuf3-
fertigkeit und Horunwilligkeit der damaligen Kirchenleitungen verursach-
ten den Bruch; die Kirchenleitung vollzog ihn endgiiltig 1521. Fiir die
Begriffe ,,6kumenisch* und ,,katholisch® hatte das selbstverstindlich weit-
reichende Konsequenzen. Von der die Reformation exkommunizierenden
Kirche wurden diese Begriffe zwar weiterhin verwendet, aber ihnen war die
kirchliche Realitit jetzt auch innerhalb des Westens abhanden gekommen.

26



»Allgemein‘ war selbst innerhalb des Westens jetzt geradezu nichts mehr
— weder in ,,territorialer* noch in ,,inhaltlicher** Hinsicht. Daran dnderte
auch die gewaltsame Kolonialisierung und brutale Missionierung Mittel-
und Siidamerikas nichts. ,,Okumenische* Konzilien (Trient, Vaticanum I
und Vaticanum II) blieben Regionalkonzilien; der ,,ecclesia catholica®
fehlte konkret durch die eigenméchtige Entwicklung neuer Glaubenslehren
auf dem 1. Vaticanum die ,,fides catholica*; sie ermangelte der Katholizitit
im altkirchlichen Sinn, die im Glaubensbekenntnis bekannt wird; sie blieb
,.ecclesia particularis® mit ihrer ,,fides particularis*; dies driickte sich auch
in der Tatsache aus, dal} es seit der Exkommunikation von 1521 kein erkenn-
bares Bemiithen gegeben hat, die allgemeine Zustimmung zu dem fiir not-
wendig Erachteten zur Voraussetzung fiir die Darlegung der ,,fides catho-
lica* einzuholen, ja, man hielt dies fiir iiberfliissig. Hinzu kam, daB zwar
in den Glaubensbekenntnissen weiterhin das Bekenntnis zur ,.ecclesia
catholica® gesprochen wurde, aber dieses entsprach nicht mehr der in
ihm angesprochenen kirchlichen Lebenswirklichkeit. Im BewuBtsein der
,.Katholiken* und in der kirchenamtlichen Sprache driickte sich dieses Wis-
sen um Regionalitit und Partikularitit faktisch auch in der Selbstbezeich-
nung aus, ndmlich im Begriff der ,,ecclesia romana®; ,,Katholizitit* des
Glaubens und der Kirche sowie ,,Okumenizitit* der Konzilien waren nur
noch pure Behauptungen. Nun kann zwar nicht bestritten werden, daf} die
romische Kirche diesen Behauptungen neue kirchliche Realitit zu verschaf-
fen suchte, indem sie die anderen Kirchen aufforderte bzw. einlud, durch
,»Rilckkehr* und Unterordnung unter die romische Kirche diesem Mangel
an Realitédt abzuhelfen. Dieses war aber sachlich nichts anderes als der Ver-
such, ,,Regionalem* und ,,Partikularem* zur territorialen und inhaltlichen
Allgemeinheit zu verhelfen. In inhaltlicher Hinsicht hétte sich aber dadurch
— gemessen an der gesamten Kirchengeschichte und der sie sachlich grund-
legenden HI. Schrift — nichts gedndert: das Ergebnis wére ,,regional* und
»partikular‘ verblieben; es hitte, wenn es Erfolg gehabt hitte, lediglich
etwas ausgesagt iiber das politische Durchsetzungsvermogen rémischer
Regionalitat und dessen inhaltlicher Partikularitit.

In der Lage defizienter Katholizitit und Okumenizitit befinden sich aber
auch die anderen christlichen Kirchen. Im Wissen darum hat die orthodoxe
Christenheit seit 1054 keine ,,0kumenischen* Synoden oder Konzilien in
ihrem Binnenraum mehr durchgefiihrt; ihr ,,Glaube® triagt zwar nach wie
vor den Namen der ,,pistis katholike*, aber durch die Kirchenspaltung ist
auch dieser Glaube faktisch partikular geworden; ihre ,,pistis katholike* ist

27



gewissermalien ,,cingefroren* auf dem Zustand der ,,pistis katholike* der
ersten tausend Jahre.

In der reformatorischen Christenheit tragen die drei altkirchlichen Glau-
bensbekenntnisse den Namen ,,tria symbola catholica sive oecumenica®,
weil sie ,,in den Kirchen eintrichtiglich gebraucht® werden.® Ebenso wird
in ihnen mit dem altkirchlichen Bekenntnis das Bekenntis zur ,ecclesia
catholica‘* gesprochen. In dieser Verwendung jedenfalls sind ,,0kumenisch*
und ,,katholisch* inhaltlich deckungsgleich. Obwohl die Reformation den
allgemeinen Glauben von seinen MiBbrduchen, Entartungen und Verkeh-
rungen befreit sehen wollte, wurde dies eben doch nicht allgemein geteilt,
aus welchen Griinden auch immer.

Das Ergebnis dieser ErwiAgungen ist eindeutig: sowohl die Begriffe ,,6ku-
menisch® wie ,,katholisch* haben durch die von Rom vollzogenen Exkom-
munikationen und die dadurch verursachten Kirchenspaltungen ihren Anhalt
an der geschichtlichen Lebenswirklichkeit ,,der Kirche* seit den Trennun-
gen in einer jeden Epoche verloren. Jede christliche Kirche, auch die
romisch-katholische, hat in dieser Lage nicht den ,,allgemeinen®, sondern
einen partikularen Glauben, ihre Versammlungen sind nicht ,,0kumenisch®,
sondern regional; Kirche verlor in der Aufkiindigung der ,,Koinonia‘* genau
dadurch ihre Katholizitit. ,,Katholisch* ist in den partikularen Glaubens-
gegebenheiten nur noch das, was als gemeinsames (biblisches und altkirch-
liches) Glaubensgut entweder als Fundament oder als Relikt gegenwértig
noch vorhanden ist. ,,Katholisch® ist somit — unbeschadet der Prisenz
von Ur- und Altkirchlichem in allen christlichen Kirchen — nur noch ein
historischer Begriff. Die Kirchen sind heute nicht in der Lage, angesichts
bestimmter Herausforderungen den Glauben zu formulieren, der ,,allge-
mein‘ geteilt wird, weil sie das Instrument des universalen bzw. dkumeni-
schen Konzils nicht mehr haben. Weil ,,Katholizitit* und ,,Okumenizitit*
nicht durch nicht miteinander in Gemeinschaft stehende Partikularkirchen
(auch die romisch-katholische Kirche ist eine solche) dargestellt werden
konnen, sind den christlichen Kirchen ,,Katholizit4t* und ,,Okumenizitét*
abhanden gekommen, die durch die Kirchen erst wiedergewonnen werden
miissen, und erst dann wiedergewonnen sind, wenn diese Partikularkirchen
ihre Gemeinschaft wieder aufnehmen, wodurch ,,katholische Kirche* wird,
und dann gemeinschaftlich Sorge tragen, einen Glauben zu formulieren,
der tatsdchlich ,,allgemein® ist und in welchem alles Nichtallgemeine aus
dem Glaubensbegriff ausgesondert und den frommen Gewohnheiten und
Gebrauchen zugeordent ist, wenn sie auf das Nichtallgemeine nicht verzich-
ten wollen. Da die romische Kirche sowohl 1054 wie auch 1521 vorschnell

28



und leichtfertig die Exkommunikation ausgesprochen hat, triigt sie auch die
Hauptverantwortung bei der Beseitigung dieses durch sie angerichteten
kirchlichen Flurschadens. Ein einfacher Rekurs auf den status ante ist nicht
moglich; ebenso ist es nicht méglich, die durch die Exkommunikationen
besonders im Westen notgedrungen eingeleiteten kirchlichen Eigenentwick-
lungen der reformatorischen Christenheit zuriickzuschrauben auf den
Stand des 16. und 17. Jahrhunderts. Die reformatorische Kirchengeschichte
bis heute ist als ganze und in allen ihren Teilen integraler Bestandteil der
westlichen Christentumsgeschichte; sie gilt es als ganze mit der romisch-
katholischen Kirchengeschichte zusammen zu bedenken. Westliche Chri-
stentumsgeschichte aber gibt es auch nicht ,,allein®; zusammen mit der
Geschichte der Ostkirchen werden wir unserer gemeinsamen christlichen
Geschichte ansichtig. Aus dieser gemeinsamen und umfassenden Ge-
schichte sind jene im Sinne des altkirchlichen Katholizititsbegriffs nicht-
allgemeinen, d.h. unkatholischen Elemente heute zu entfernen, damit die
Verbundenheit der Kirchen wieder kirchliche Realitit wird, die wir im
Bekenntnis als ,,katholische Kirche* benennen und bekennen. Jede Parti-
kularkirche hat hier in ihrem eigenen Binnenraum nach solchen Elementen
Ausschau zu halten. Die rémisch-katholische Kirche hat sich hier insbeson-
dere jener Elemente anzunehmen, die sie spezifisch katholisch nennt oder
die als spezifisch katholisch gelten (und insbesondere bei den Trennungen
eine Rolle spielten), es in Wirklichkeit aber im Blick auf die HI. Schrift und
die gemeinsame Geschichte der Christen nicht sind. Hochst Partikularisti-
sches, das als dieses seine spalterische Energie nun fast tausend Jahre je neu
unter Beweis gestellt hat und selbst im rémisch-katholischen Binnenraum
bis heute nur neue Probleme stiftet, kann nicht das sogenannte spezifisch
»Katholische* sein, weil es dem Katholizititsbegriff selbst fundamental
widerspricht. Schon die Redeweise ,,spezifisch* katholisch ist vom altkirch-
lichen Katholizitétsbegriff — und auf diesen berufen wir uns, wenn wir im
Bekenntnis die ecclesia catholica bekennen — her gesehen gar nicht mog-
lich: denn von ihm her ergibt sich, daB das ,,spezifisch Katholische* haarge-
nau das ,,Unkatholische* ist, das also, was nicht allgemeiner Glaube ist und
die Verbundenheit der Kirchen, wodurch die Kirchen ,,katholische Kirche
sind, nicht fordert, sondern hindert.

Durch die rémischen Exkommunikationen von 1054 und 1521 wurde also
die Katholizitit der Kirche und des Glaubens zutiefst tangiert; mit der Auf-
kiindigung der Gemeinschaft zerbrach sie. Die von den protestantischen,
anglikanischen, altkatholischen und orthodoxen Kirchen ausgehende 6ku-
menische Bewegung, die zur Griindung des Okumenischen Rates der Kirchen

29



fithrte, kann jedenfalls in dem Sinne an den Okumene-Begriff der altkirch-
lichen o6kumenischen Konzilien und an den Katholizititsbegriff des
Bekenntnisses ankniipfen, als hier Orts- und Teilkirchen aus dem ganzen
bewohnten Erdkreis zusammenkommen, um ihre ganze Arbeit auf das Ziel
der Wiederherstellung ihrer Gemeinschaft zu richten; geschehen soll dies
durch die Wiedergewinnung des alle verbindenden Glaubens, also der pistis
katholike. Da die rémisch-katholische Kirche seit dem II. Vatikanischen
Konzil sich voll und ganz zur 6kumenischen Bewegung bekennt und sich an
ihr beteiligt, wenngleich sie bislang (leider) nicht offizielles Mitglied des
Okumenischen Rates der Kirchen ist, aber an der Arbeit seiner ,units®
beteiligt ist und mit ihm zusammen eine ,,Joint-Working-Group*‘ unterhalt,
hat auch sie sich mit den anderen Kirchen auf die Suche nach der Katholizi-
tat der Kirche und des Glaubens begeben, die zu einer Wiederherstellung
der Gemeinschaft der christlichen Kirchen fiithren und somit dem altkirch-
lichen Sinn der ecclesia catholica zu neuer Realitdt verhelfen wird. DaB
Erkenntnisgewinne und Erkenntniszuwachs von allgemeiner Art aus jiinge-
rer Zeit, gewonnen also in der Zeit des kirchlichen Separatismus, nicht ohne
Auswirkungen auf das Pridikat katholisch bleiben kénnen, mit welchem
sich Kirche als ,,allgemein® bezeichnet, versteht sich geradezu von selbst.

1l

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat sich auf dem 6kumenischen
Sektor, allem Anschein zum Trotz, unendlich viel getan, dessen Bedeutung
nicht hoch genug veranschlagt werden kann.

Begegnungen, Gespriche, Dialoge mit Ergebnissen (aber noch ohne Kon-
sequenzen) haben in so breiter Vielfalt und praktisch auf allen Ebenen
kirchlichen Lebens stattgefunden, daB sie auch kiinftig aus dem Leben, aus
dem Nebeneinanderherleben und aus dem Zusammenleben der Kirchen
wohl nicht mehr weggedacht werden kénnen. Dennoch ist mit diesen Wor-
ten nicht die ganze okumenische Wirklichkeit der christlichen Kirchen
heute erfafit. Mit in diese 6kumenische Wirklichkeit gehtren die gegenldu-
figen Bewegungen in den einzelnen Kirchen, die Stimmen, die vor ,,Identi-
tatsverlust* warnen, die iiberliefertes Kirchentum als zu bewahrende ,,Hei-
mat*“ interpretieren, die — so in der romisch-katholischen Kirche — die
freiere Luft des Gesprichs, des Horens und Hinhorens, des Lernens, des
Wagnisses und des Versuchs nicht mogen und demgegeniiber Gespréchs-
verweigerung, Ghettomentalitit, Gehorsam, autoritires Durchgreifen der
,.groBen Zentrale* und vieler kleinerer Zentralen usw. bevorzugen und die-

30



ses geradezu als Heilmittel von Gebrechen jeglicher Art anpreisen. Dies hat
ebenso Konsequenzen fiir die Okumene, einerseits namlich Stagnation auf
dem Weg des Aufeinanderzugehens der Christen und andererseits entweder
Protest oder Auszug oder Verbitterung oder Resignation bei denen, welche
die gegenwirtige Kirche mit guten Griinden auf dem diametral entgegenge-
setzten Weg wihnen, den sie auf dem Vaticanum II gegangen ist und gegan-
gen sehen wollte. Diese neue antickumenische Geisteshaltung als Element
der gegenwirtigen 6kumenischen Wirklichkeit impliziert eine an die vor-
konziliare Epoche ankniipfende geistliche Grundhaltung, in der das je
Eigene fraglos triumphalistisch verherrlicht, das Andere und Fremde als
mit lauter Defekten behaftet betrachtet wird. Nicht mehr die eigene
Umkehr, Erneuerung und Reform (,,perennis reformatio*) sind im BewuBt-
sein priasent und werden dementsprechend &ffentlich artikuliert, sondern
gefordert werden in der kirchlichen Offentlichkeit geradezu selbstverstind-
lich die Umkehr, Erneuerung und Reform der anderen, da ,,wir* ja schon
so vieles getan haben.

Gegentiber dieser Haltung hatte das Vaticanum II unmiBverstindlich
erklart: ,,Jede Erneuerung der Kirche besteht wesentlich im Wachstum der
Treue gegeniiber ihrer eigenen Berufung, und so ist ohne Zweifel hierin der
Sinn der Bewegung in Richtung auf die Einheit zu sehen. Die Kirche wird
auf dem Weg ihrer Pilgerschaft von Christus zu dieser dauernden Reform
(ad hanc perennem reformationem) gerufen, soweit sie menschliche und
irdische Einrichtung ist* (UR 6). Und an anderer Stelle: Die katholischen
Glaubigen sollen ,,in erster Linie (Hervorh. d. Verf.) ehrlich und eifrig ihr
Nachdenken darauf richten, was in der eigenen katholischen Familie zu
erneuern und was zu tun ist, damit ihr Leben mit mehr Treue und Klarheit
fiir die Lehre und die Einrichtungen Zeugnis gebe, die ihnen von Christus
her durch die Apostel iiberkommen sind.“ (UR 4). Uber das ,,in erster
Linie* zu Tuende sei im folgenden gehandelt, weil dariiber allzu vernehm-
lich geschwiegen wird. Angekniipft wird dabei an eine — problematische —
Aussage des Konzils, in der festgestellt wird, daB ,,die getrennten Kirchen
und Gemeinschaften‘ mit ,,Méngeln* (defectus) behaftet sind (UR 3), die
in bezug auf ,,die getrennten Kirchen und Gemeinschaften im Abendland*
nidherhin im ,,defectus sacramenti ordinis‘“ gesehen werden (UR 22). Nun
sind sicher die ,,getrennten Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften* die
letzten, die nicht zugeben wiirden, daB ihre Kirchen und Gemeinschaften
»mit Méangeln* behaftet seien. Das mag in einem offenen und ehrlichen
Austausch ,,dem anderen* durchaus auch gesagt werden. Argerlich, skan-
dalos und theologisch nicht hinnehmbar wird aber diese Feststellung dann,

31



wenn derjenige, der dem anderen seine ,,defectus* vorhilt, von sich selbst
nur in den Begriffen der Vollkommenheit, der Fiille und des Besitzes des
ganzen Reichtums der von Gott geoffenbarten Wahrheit und der Gnaden-
mittel spricht und auf dieser Ebene ganz offenkundige eigene ,,defectus*
nicht wahrzunehmen bereit ist. Uber solche sei hier gehandelt; sie seien
summarisch als ,,defectus catholicitatis‘ der rémisch-katholischen Kirche
auf einigen Ebenen dieser Kirche dargestellt und erldutert, um in ihr ein
BewuBtsein einer ,,6kumenischen Katholizitit* wiederzugewinnen, von der
sie sich unter dem Primat der partikularen und regionalen ,,romanitas‘ ent-
fernt hatte. An diesem Zustand der Entfernung von der im Bekenntnis
jeden Sonntag beteuerten Katholizitéit hat sie sich allzusehr ,,gewdhnt* und
das ,,Partikulare* als solches als das ,,Katholische®, das ,,Allgemeine** aus-
gegeben.

I11.

Was miifite sich &ndern? Was miilite zuerst im Lichte der HI. Schrift einer
Erneuerung und Reform unterzogen werden? Dazu seien drei Hinweise
gegeben.

1. Grundlegend miifite sich die Sicht der Christentums- und Kirchen-
geschichte an den Stellen 4ndern, wo Trennungen definitiv wurden. Obwohl
am 16. Juli 1054 Humbert a Silva Candida den Patriarchen Michael Kerul-
larios — méglicherweise eigenmiéichtig — exkommunizierte und somit den
ersten Schritt tat, den der Patriarch von einer Synode vier Tage spater mit
der Exkommunikation der romischen Legaten beantworten lieB, mag dies
noch mit der Formulierung des Okumenismusdekrets, die Spaltungen seien
oft ,,nicht ohne Schuld auf beiden Seiten* (UR 3) entstanden, die Lage eini-
germalflen zutreffend beschreiben. Nicht mehr angemessen beschrieben mit
diesem Wort ist aber die Lage im Jahre 1204°, als die Lateiner das byzanti-
nische Reich zerstorten und durch die Errichtung einer lateinischen Herr-
schaft und durch die Ernennung eines lateinischen Patriarchen den Bruch
endgiiltig vollzogen. Hier liegt fiir den definitiven Bruch die Verantwortung
eindeutig in Rom. Angesichts des Jahres 1204 ist die Beschreibung des Oku-
menismusdekrets, die Kirchenspaltung sei ,,nicht ohne Schuld auf beiden
Seiten‘ (UR 3) entstanden, eine objektive Verschleierung der realen Verant-
wortlichkeiten. Okumene vertriigt keine Beschonigung der tatsdchlichen
geschichtlichen Verhéltnisse zwischen Ost und West. Brutale Unterjochung
eigenstindiger Ortskirchen mit zahlreichen Opfern kann im 6ffentlichen
BewuBtsein nicht einfach iibergangen werden. Die christliche Kirche

32



gedenkt in ihrem offentlichen BewuBtsein zu Recht zahlreicher Frauen und
Mainner, die wegen ihres christlichen Glaubens zu Mirtyrern wurden. Wo
aber gedenkt sie der vielen, die sie selbst zu Opfern und Mértyrern gemacht
hat? Wo hilt sie deren Namen in Ehren? Warum gibt es keinen Platz im
kirchlichen Kalender, der kirchlichen Opfer zu gedenken? Die Fragen zei-
gen, wieviel hier noch zu tun ist, um die christliche Geschichte als gemein-
same Geschichte begreifen zu kénnen, in der die Verantwortung fiir Ent-
scheidungen und deren Folgen nicht auf andere abgeschoben, sondern
wirklich iibernommen wird. Erst die wirkliche Ubernahme solcher Verant-
wortung, welche in einer positiven Antwort auf die gestellten Fragen sicht-
bar wiirde, macht auch frei fiir heute notwendige Entscheidungen zur Wie-
derherstellung der Gemeinschaft der Kirchen. Nicht sehr viel anders steht
es um die Exkommunikation Luthers am 3. Januar 1521. Es ist eine Bescho-
nigung der geschichtlich greifbaren kirchlichen Realitdten, wenn man heute
feststellt, ,,nicht ohne Schuld auf beiden Seiten* sei es zur Kirchenspaltung
gekommen. Die horunwillige und unbuBfertige Kirche des 16. Jahrhunderts
allein tragt die Verantwortung fiir die Kirchenspaltung des Westens, die sie
ja auch vollzogen hat. Dal} die Exkommunikation von 1521 fiir die Exkom-
munizierten ungewollt eigenstdndige Geschichte, ndmlich nun eine Ge-
schichte ohne Gemeinschaft, freisetzte, kann heute nicht ungeschehen
gemacht werden. Mit dieser eigenstindigen Geschichte der anderen bedarf
es einer Versohnung, um sie als gemeinsame Geschichte begreifen zu kon-
nen. Es bedarf ihrer Kenntnis und ihrer Wertschidtzung; es bedarf einer
lebendigen Begegnung und Auseinandersetzung, so wie das mit unserer
eigenen Binnengeschichte ebenso zu geschehen hat; was wirklich stark in ihr
war, wird auch stark sein in einer kiinftigen okumenischen Katholizitét.
Diese Geschichte zu ignorieren und gewissermafen die anderen christlichen
Kirchen auf dem Stand einzufrieren, auf dem sie am Anfang der Auseinan-
dersetzung gestanden haben, wie es im Umfeld der theologischen Diskus-
sion um die Anerkennung der Katholizitit der Confessio Augustana aus
Anlaf} von deren 450jdhrigem Jubildum 1980 doch allzu deutlich wurde, ist
kein gangbarer Weg in eine gemeinsame tkumenische Zukunft, in die die
getrennten Geschichten mitgenommen werden, ein Schiedsrichteramt ihnen
aber nicht zugestanden wird. Okumenische Katholizitat wird das besonders
kriftig beleuchten konnen, was in den christlichen Kirchen wirklich wert
ist, in eine gemeinsame Zukunft mitgenommen zu werden, und was sich in
einem von allen geteilten Glauben als wirklich weiterfiihrend und tragfihig
erweist.

33



2. Es kennzeichnet die rémisch-katholische Kirche in ganz besonderer
Weise, daB sie in der Entwicklung und Durchsetzung der Lehre vom papst-
lichen Jurisdiktionsprimat (DS 3050-3075) und des auf den Papst zuge-
schnittenen Lehramtes eine Speziallehre entwickelte, der historisch und
sachlich das Etikett ,,katholisch® im Sinne des gemeinsamen kirchlichen
Bekenntnisses abgesprochen werden muf3, weil sie nicht nur nicht allgemein
geteilt, sondern allgemein abgelehnt wird und selbst im Binnenraum der
romisch-katholischen Kirche mehr Probleme stiftet als 1ost. Vieles an der
Entwicklung dieser Lehre mag im einzelnen historisch verstandlich genannt
werden konnen. Aber ein aufmerksames Horen auf die Heilige Schrift, ein
sorgfiltiges Studium der Kirchengeschichte und ein nachdenklich konzen-
triertes Zuhoren den Theologen, die sich ebenso demselben Bemiihen hin-
gegeben haben und mit ihren Kirchen in dieser Sache etwas zu sagen haben,
fiihrt zu anderen Ergebnissen, als es die Lehre vom Jurisdiktionsprimat mit
der Beanspruchung der ,,summa potestas‘‘ bzw. der ,,plenitudo potestatis*
erfordert. Natiirlich erfordern es Fairnef und Redlichkeit, deutlich zu
sehen, daB dieser Primat unabhéngig von der Frage nach der ,,histori-
schen® und ,,sachlichen‘* Wahrheit dieser Lehre in der Geschichte nicht nur
Schaden angerichtet, sondern auch — hier im einzelnen nicht aufzulisten-
des — Positives bewirkt hat. Dieses dndert aber nichts an der Tatsache, daf}
dieser Primat in dieser Gestalt letzten Endes die Verantwortung tragt fiir die
endgiiltige Spaltung des Ostens und des Westens sowie fiir die Spaltung
innerhalb des Westens. Dieses Faktum allein miifite es der romisch-katho-
lischen Kirche moglich machen, um der Katholizitit der Kirche willen iiber
diese nicht allgemeine, unkatholische rémische Partikulartradition neu nach-
zudenken und sie in dieser Gestalt in der Geschichte stehenzulassen. Dieser
Glaube war nie katholisch im Sinne des Bekenntnisses, sondern immer nur
partikular. Aber ist der Jurisdiktionsprimat mit seiner ,,summa potestas*
und der ,,plenitudo potestatis* in dieser Gestalt wirklich Gegenstand des
Glaubens in der romisch-katholischen Kirche? Hier sind erhebliche Zweifel
angebracht. Das Vaticanum I verpflichtete auf den ,,sensus dogmatum*
(DS 3020), und das Vaticanum II macht zu Recht darauf aufmerksam und
fordert dazu auf, immer tiefer in die Geheimnisse des Glaubens einzudrin-
gen (z.B. DV 12; UR 4; UR 11). Im Sinne des 1. Vaticanums ist der ,,sensus
dogmatum* Glaubensgegenstand; um so sprechen zu kénnen, mufB der
,.sensus‘ vom ,.enuntiabile’ unterschieden werden kénnen. Dringt man
nun immer tiefer in den ,,sensus‘‘ des Jurisdiktionsprimats ein, dann ent-
deckt man, daB in ihm die universale Verbundenheit der Glaubenden (die
,.Einheit* der Kirche) sowie die universal notwendige Freiheit der Evan-

34



geliumsverkiindigung wie der Besetzung der Amter, die dieser Verkiindi-
gung dienen, von allen staatlichen oder sonstigen Behinderungs- oder Ein-
mischungsversuchen angesprochen ist. Diesen ,,sensus‘ gilt es festzuhalten.
Um diesen ,,sensus* wire es auch im 6kumenischen Gespriach nicht so
grundlegend schlecht bestellt, wie es auf den ersten Blick den Anschein hat,
wiirde er in diesem Gesprach nur deutlich genug herausgestellt. Wird aber
der ,,sensus“ des Jurisdiktionsprimats, der alleine fiir einen romischen
Katholiken ,,verpflichtend*¢ sein kann, festgehalten, dann ergibt sich die nur
seltene Konstellation, daBl auch ein romischer Katholik zu der Einsicht
kommen kann, ein solcher ,,sensus‘ sei heute deutlicher, klarer und iiber-
zeugender festzuhalten, wenn das diesen ,,sensus‘‘ tragen sollende ,,enun-
tiabile der konkreten Gestalt des Jurisdiktionsprimats mit der Beanspru-
chung der ,,plena, summa et universalis potestas‘ fallengelassen bzw. preis-
gegeben wird. Wird diese Einsicht in das zwischenkirchliche Gesprich ein-
gebracht, dann ergibt sich, daB auch vom Dogma des Jurisdiktionsprimats
her gesehen alle Christen vollig frei sind, sich neu dariiber Gedanken zu
machen, wie heute die universale Verbundenheit aller Glaubenden wohl am
besten zum Ausdruck gebracht und dargestellt werden und wie die Freiheit
der Evangeliumsverkiindigung sowie die freie Bestellung der Amter, die
diese Verkiindigung konkret besorgen, weltweit am besten gesichert werden
kann. Darum sich zu kiimmern, ist gemeinsame Aufgabe aller Christen;
Einsichten anderer Kirchen konnten hier sehr wohl wertvolle 6kumenische
Hilfe bieten.

Die derzeitige Gestalt des Papsttums mit dem Jurisdiktionsprimat ver-
korpert nicht die universale Gemeinschaft aller Kirchen, sondern garantiert
deren dauernde Spaltung, zu der es in dieser Gestalt und unter dieser Riick-
sicht selbst seit iiber tausend Jahren einen aktiven Beitrag leistet. Statt sich
selbst mit partikularen Maximalforderungen anderen als universal notwen-
dig aufzudringen, wiirde das Fallenlassen des Jurisdiktionsprimats genau
das erreichen, was der ,,sensus* dieser Lehre — wie dargelegt — erreichen
wollte. Wenn die Lehre selbst genau das verhindert, was sie erreichen will
und wenn das Gegenteil einer Lehre genau das erreicht, was durch diese
Lehre nicht erreicht werden konnte und kann, dann liegt mindestens die
Vermutung auf Wahrheit bei denen, die den Jurisdiktionsprimat in dieser
Gestalt aus biblischen, historischen und sachlichen Griinden als nicht zum
katholischen Glauben gehérig ablehnen.

3. Erkenntniszuwachs im Bereich von Katholizitit ist — wie auch sonst —
grundsétzlich moglich. Dal ein solcher tatsdchlich auch gewonnen werden
kann, ist dem Studium der HI. Schrift, den Anfingen der Kirche, bestimm-

35



ten Epochen der Kirche und dem lebendigen Zeugnis vieler in der eigenen
Kirche sowie dem vieler aus anderen christlichen Kirchen heute zu verdan-
ken. Bezogen auf den Binnenraum der rémisch-katholischen Kirche ist das
Verhiltnis von Amtstrigern und sogenannten Laien unkatholisch gere-
gelt.'° Die Neuregelung dieses Verhéltnisses im Binnenraum der rémisch-
katholischen Kirche ist von hochstem okumenischen Gewicht, weil auf
diese Weise Einsichten anderer christlicher Kirchen fiir die innere Katholizi-
tat der Kirche Platz greifen konnten fiir eine kiinftige 6kumenische Katho-
lizitat von Kirche Jesu Christi. Dieses Verhéltnis von Amtstrdgern und
Laien ist ndmlich gegenwirtig nicht nur in der Redeweise von Klerus und
Laien, sondern auch in der Lebenswirklichkeit der Kirche quer durch die
gesamte kirchliche Entscheidungsstruktur exklusiv definiert durch gestufte
Miindigkeit des hierarchisch strukturierten Klerus einerseits und Unmiin-
digkeit der Laien andererseits. ,,Drauflen* soll der Laie miindiger Christ
sein, nicht aber ,,drinnen‘. Die Arbeitswelt ,,draullen* ist jedoch sehr hell-
horig; subjektive Glaubenszeugnisse einzelner vermag sie sehr wohl zu
achten und zu respektieren. Aber darin vernimmt sie in der Regel nicht die
Stimme der Kirche; haufig wird dann gesagt: ,,dies sagst du, aber ,die
Kirche* sagt es doch ganz anders*. Kein Laie kann aber als miindiger Christ
(und Stimme der Kirche) drauflen in seiner Arbeitswelt wirklich wahrge-
nommen und ernstgenommen werden, wenn die Arbeitswelt genau weil}
und registriert, da} dieser Laie im Binnenraum nicht ernstgenommen und
unmiindig gehalten wird. Jeder weifl, dafl Laien keinerlei Einflu3 und kei-
nerlei Mitbestimmungsmoglichkeit bei Personalentscheidungen (Kapline,
Vikare, Pfarrer, Dekane, Bischofe, Papst) haben. Amtstriger auf allen Ebe-
nen kénnen von ,,Laien* weder gewdhlt noch abgewihlt werden; sie brau-
chen sich vor Laien nirgendwo zu verantworten. Offentliche Meinungsbil-
dung in strittigen Sachfragen des Glaubens und der Sitten ist nicht erwiinscht;
in Sachen des Glaubens und der Sitten gibt es nicht den geringsten Hauch
von Mitbestimmung und offentlicher Debatte. Aber ,,drauflfen® sollen
Laien fur das iiber sie Verfiigte nach Kriften eintreten. Bei dieser absoluti-
stischen, unkatholischen Regelung kann es nicht bleiben. Eine Kirche, die
das Sakrament der Taufe und das durch es grundgelegte ,,Priestertum aller
Glaubigen** theologisch auBerordentlich hochschétzt (vgl. LG I und II), ist
nicht stimmig mit sich selbst, wenn in der kirchlichen Lebenswirklichkeit
auf der Ebene von Entscheidungen die Getauften génzlich ausgeschlossen
sind. Strukturell stimmige Binnenverhiltnisse oder wenigstens die Be-
miihung um sie sind eine {iberzeugendere Predigt als der Wortschwall kirch-
licher Verlautbarungen, auch solcher von ,,héchster Stelle. Kirche konnte

36



sich viel kiirzer fassen, wiirde sie ihr eigenes Haus an dieser Stelle in Ord-
nung bringen. ,,Moralische Instanzen* — und dazu zéhlen ja wohl die Kir-
chen — haben dann 6ffentliche Reputation, wenn man sich im Binnenraum
ernsthaft um Verwirklichung dessen kiimmert, was man draufien ,,von der
Welt* einfordert. Auf dem Hintergrund strukturell nicht stimmiger Binnen-
verhiltnisse wird nicht nur ihre Predigt in Wort und Sakrament nicht mehr
gehort, sondern es wird ihr der Einsatz fiir Freiheit, Menschenrechte,
Gerechtigkeit und Toleranz nicht wirklich abgenommen, zumal bekannt ist,
dal} diese Werte zwar einem allgemeinen christlichen Grund entstammen,
aber geschichtlich konkret gegen die Kirche durchgesetzt werden mufiten
und in ihr erst noch entdeckt werden miissen.

Wenn schon der Aufbau der Kirche in nicht durch die HI. Schrift autori-
sierter Weise ,,hierarchisch* sein soll, dann sollte er jedenfalls nicht zur
,,siindigen Struktur des hierarchischen Aufbaus‘ verkommen, in welchem
den Amtstrigern alle Miindigkeit, den ,,Gldubigen* aber alle Unmiindig-
keit zukommt, wie das derzeit der Fall ist. Dies bedeutet, dal} der ,,hierar-
chische Aufbau‘ (auf was eigentlich baut er auf?), wenn er schon nicht
ersetzt werden kann, auf jeden Fall aber um jene katholischen Wirklich-
keiten angereichert und ergidnzt werden muf}, die in anderen christlichen
Kirchen in konziliaren, synodalen und demokratischen Strukturen gelebt
werden. Es ist schlechterdings theologisch nicht einzusehen, warum nur die
Kopien von Monarchen, angereichert um die Machtfiille des fiirstlichen
Absolutismus, ein geeignetes Modell fiir die Verkiindigung des Evangeliums
sein sollen, nicht jedoch Modelle, die der neuzeitlichen Demokratie ent-
stammen und zudem den Vorteil haben, biblischem und altkirchlichem
synodalen Denken niher zu stehen als jene, die sikular durch die franzosi-
sche Revolution abgeschafft worden sind und deren Ineffizienz sich sogar
in den kommunistischen Diktaturen Osteuropas herumgesprochen hat.
,Wir sind das Volk Gottes* (vel. LG I und II) ist in der kirchlichen Lebens-
wirklichkeit auch in den Entscheidungsstrukturen um der Katholizitédt der
Kirche willen so zum Ausdruck zu bringen, dal} theologische Beschreibun-
gen nicht blofe Beschreibung eines Irrealen, sondern Beschreibungen einer
Realitét sind.

Um der Katholizitit willen mufl auch die Diskriminierung aufgrund des
Geschlechts ein Ende finden und Frauen der Zugang zu allen Amtern der
Kirche ermdoglicht werden.! Historische Zufilligkeiten des Ausschlusses
der Frauen von den Amtern sind nicht schon ipso facto dogmatische Not-
wendigkeiten. Kein einziges Argument gegen Frauen im kirchlichen Amt
vermag in der Sache zu iiberzeugen. Der hier in den reformatorischen Kir-

37



chen getitigte Zuwachs an Erkenntnis in Sachen Katholizitdt hat fiir alle
christlichen Kirchen Bedeutung. Konnte Kirche diese Einsichten aufneh-
men, wire sie katholischer als sie es bislang war, und zugleich dadurch 6ku-
menefdhiger.

Die angesprochenen Bereiche zeigen, da Okumene ohne Umkehr, Bufe,
Erneuerung und Reform nicht zu haben ist. Das hat das Okumenismus-
dekret zu Recht klar, deutlich und unmifBverstandlich formuliert. Okumene
ist nicht die Regelung des ,,AuBenbereichs* von ansonsten davon nicht
betroffenen Kirchen; sie betrifft zutiefst das Innere einer Kirche, insbeson-
dere an der Stelle, wo diese die Spaltung deshalb verursacht hat, weil hochst
Partikulares als ,,katholisch® ausgegeben wurde. Dieses Partikulare kann
nicht den Anspruch erheben, Teil des ,,allgemeinen Glaubens‘ zu sein. Ohne
den Anspruch auf Universalitit mag es modifiziert — wie angedeutet — als
partikulares Sondergut behandelt und den frommen Gebrauchen eingeord-
net werden, damit der Blick auf Katholizitit wieder frei werden kann. Das
,.spezifisch Katholische‘* erweist sich als das ,,Unkatholische, es ist ,,defi-
ziente Katholizitdt* angesichts des Bekenntnisses zur ,,ecclesia catholica‘.

Wer sich auf die Suche nach Defiziten der Katholizitidt macht, wird sicher
noch andere als die hier genannten finden. Die in ,,Lumen gentium* und
im ,,Okumenismusdekret gewihlten Selbstbeschreibungen der rémisch-
katholischen Kirche in den quantifizierenden Bildern der ,,Fiille der Katho-
lizitat*, der ,,Fiille der Gnadenmittel*, des vollstindigen Bekenntnisses des
Glaubens, der volligen Eingliederung in die Heilsveranstaltung, wie Chri-
stus sie gewollt hat usw. sind als Beschreibungen von Gegebenheiten nicht
zutreffend. Werden sie aber variiert zu rémisch-katholischen Beschreibun-
gen einer kiinftigen kirchlichen Wirklichkeit in der Gemeinschaft der Kir-
chen, die zu suchen sich die Kirchen in der 6kumenischen Bewegung aufge-
macht haben, an der sich auch die rémisch-katholische Kirche beteiligt,
dann kénnten sie zu Vehikeln einer 6kumenischen Katholizitit werden, in
der die Fiille nicht begriffen ist als positivistische Addition von Glaubens-
material, sondern als Qualitit eines geisterfiillten, lebendigen ,,allgemei-
nen‘‘ Glaubens, der seine defizitdren, mit universalem Anspruch auftreten-
den, partikularen Uberlieferungsgestalten nicht als Ausdruck der Katholizi-
tit, sondern als deren Hindernis begreift und so den Weg freimacht fiir 6ku-
menische Katholizitit in der Gemeinschaft der Kirchen. Katholizitit der
Kirche ist der Name fiir die reale Verbundenheit, Gemeinschaft, communio,
Koinonia der Kirchen. Diesem Namen wird dann Ehre erwiesen, wenn die
die Gemeinschaft der Kirche hindernden Faktoren defizienter Katholizitét

38



in Gestalt der Universalisierung partikularer Traditionen zuriickgelassen
und im Vertrauen auf den Heiligen Geist der Weg zur 6kumenischen Katho-
lizit4t entschlossen gegangen wird.

o v oA W

11

ANMERKUNGEN

Zum lexikographischen Befund siehe: Katholikos, in: Handworterbuch der griechischen
Sprache, hrsg. v. F. Rost —F. Palm, Leipzig 51841, Bd. 1/1, Sp. 1535-1536; Katholikos, in:
W. Bauer, Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und
der iibrigen urchristlichen Literatur, Géttingen 51958, 772.

Zur Sache siehe W. Beinert, Um das dritte Kirchenattribut. Die Katholizitit der Kirche im
Verstidndnis der evangelisch-lutherischen und rémisch-katholischen Theologie der Gegen-
wart, 2 Bde., Essen 1964; E. Fahlbusch, Katholisch, Katholizitit, in: EKL 2 (Géttingen
31989) 991-996 (Lit.); M. Seckler, Katholisch als Konfessionsbezeichnung?, in: ThQ 145
(1965) 401—431, auch in: M. Seckler, Die schiefen Wande des Lehrhauses. Katholizitat als
Herausforderung, Freiburg-Basel-Wien 1988, 178—197 (und Anm. 254-260); H. Kiing,
Die Kirche, Freiburg-Basel-Wien 1967, besonders 353—378. — Oikumene und Oikumeni-
kos, in: Handworterbuch der griechischen Sprache, Bd. 11/1, Leipzig 1852, Sp. 418—419.
catholice, catholicus, in: K. E. Georges — H. Georges, Ausfiihrliches Lateinisch-Deutsches
Handworterbuch, Bd. I, Darmstadt 1985 (Nachdruck der 8. Aufl. s.l.s.a.), 1033; oecumene,
in: ebd. Bd. II, 1322; orbis, in: ebd Bd. II, 1388—1389: O. Michel, Oikumene, in:
ThWANT V (Stuttgart u. a. 1990) 159ff; siehe auch: E. Fahlbusch, Okumenismus. Eine lexiko-
graphische Skizze, in: MdKI 35 (1984) 3—4; H. Grote, Die kanonistischen Prinzipien des
Okumenismus, in: MdKI 42 (1991) 27-30.

Siehe Beinert, Bd. I, 23—180.

M. Seckler, a.a.0. 259-260 Anm. 104,

M. Seckler, a.a.0. 195.

Decrees of the Ecumenical Councils, hrsg. v. N. P. Tanner, Bd. I, London-Washington, D.C.
1990, 84.

H. Jedin, Kleine Konziliengeschichte, Freiburg-Basel-Wien 1959, 39ff.

Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, Géttingen 31963, 19.

S. Runciman, The Eastern Schism, Oxford 1955; F. Dvornik, Morgenlidndisches Schisma,
in: LthK 7 (21962), 630—636; K. H. Kandler, Humbert a Silva Candida, in: Klassiker der
Theologie, hrsg. v. H. Fries, G. Kretschmar, Bd. I, Miinchen 1981, 150—164.

Siehe ausfiihrlich P Neuner, Der Laie und das Gottesvolk, Frankfurt am Main 1988.

U. King, Der feministische Aufbruch und die Okumene, in: Orientierung 55 (1991) 139—143.

39



Die Theologische Erklidrung von Barmen und
das Kairos-Dokument

Uber das Verhiltnis von Bekenntnis und Politik’
VON WOLFGANG HUBER

115

Seit der Freilassung Nelson Mandelas im Februar 1990 ist Siidafrika in
eine Phase des Ubergangs eingetreten, deren Ende noch nicht abzusehen ist.
Diese Ubergangsperiode folgt auf eine Zeit tiefer Krisen, die gerade fiir die
Kirchen in Siidafrika eine Zeit des Bekennens und des Widerstehens war.?
Sie war eine Zeit des status confessionis. Ebenso wichtig wie die Kldrung
der Aufgaben der Kirche in Zeiten des status confessionis ist die Frage nach
der Rolle der Kirche in Zeiten des Ubergangs.? Die Diskussion iiber diese
Frage hat in Siidafrika erst begonnen. Dieser Aufsatz blickt noch einmal
zuriick; er fithrt zwei Situationen vor Augen, in denen Kirchen auf einen
status confessionis reagieren mubiten. Die Barmer Theologische Erklarung
von 1934 und das Kairos-Dokument von 1985/6 sind inzwischen zu Symbo-
len — zu ,befreienden Symbolen*, wie John de Gruchy sagt* — dafiir
geworden, wie Kirchen sich angesichts eines status confessionis verhalten
sollen.

Doch neben der ihnen gemeinsamen Symbolkraft sollten wir auch die
auffallenden Unterschiede zwischen diesen beiden Texten beachten:

Die Barmer Erkldrung wurde von einer Bekenntnissynode der DEK ver-
antwortet; das Kairos-Dokument hingegen unterzeichneten einzelne Chri-
stinnen und Christen aus verschiedenen Kirchen.

Die Barmer Erklidrung bietet in einem konzentrierten Text von sechs The-
sen diejenigen ,,evangelischen Wahrheiten*, die fiir die damalige Situation
als ausschlaggebend empfunden wurden; das Kairos-Dokument hingegen
entwickelt relativ ausfiihrlich eine theologische Antwort auf die stidafrika-
nische Situation und vergleicht zu diesem Zweck drei Typen theologischer
Reaktion.

Die Barmer Erkldrung wurde im wesentlichen von einem einzigen Theo-
logen, namlich Karl Barth, formuliert; das Kairos-Dokument hingegen ist,
Frank Chikane zufolge, das Produkt der Zusammenarbeit vieler einzelner
mit ganz unterschiedlichen Hintergriinden.’

40



Die Barmer Erklirung bezieht sich nur indirekt auf den status confessio-
nis ihrer Zeit und vermeidet eine klare Bestimmung der Krifte, mit denen
sie im Kampf liegt; das Kairos-Dokument hingegen scheut sich nicht vor
einer deutlichen Situationsbeschreibung.5

Die Barmer Erklarung fand zur Zeit ihrer Entstehung zwar nur wenig
Beachtung, doch ist sie heute immer noch eine Quelle der Inspiration und
Orientierung fir Christinnen und Christen wie fiir die Kirche in den ver-
schiedensten Teilen der Welt; das Kairos-Dokument hingegen wurde so-
gleich in viele Sprachen iibersetzt und vielerorts diskutiert, doch stellt sich
die Frage, ob es in fiinfzig oder sechzig Jahren noch die gleiche Strahlkraft
besitzen wird.

Wie konnen diese beiden Texte nun — angesichts der ihnen gemeinsamen
symbolischen Funktion wie ihrer offenkundigen Unterschiede — Gegen-
stand eines fruchtbaren Vergleichs werden? Ich schlage vor, dem Verhiltnis
von Bekenntnis des Glaubens und jeweiliger politischer Situation unsere
Aufmerksamkeit zuzuwenden.

II.

Handelt es sich bei diesen beiden Dokumenten iiberhaupt um Bekennt-
nisse? Keines von ihnen beansprucht diese Bezeichnung fiir sich selbst, viel-
mehr wollen sie als ,,Theologische Erklirung zur gegenwirtigen Lage der
Deutschen Evangelischen Kirche* bzw. als ,,Theologischer Kommentar zur
politischen Krise in Siidafrika® verstanden werden. Doch nicht der Titel
entscheidet dariiber, ob Barmen und das Kairos-Dokument Bekenntnisse
sind, sondern allein ihr Inhalt ist dafiir ausschlaggebend. Um eine ange-
messene Antwort geben zu kénnen, miissen wir zunichst kldren, was iiber-
haupt ein Bekenntnis ist. Dabei sind zwei Ebenen zu unterscheiden: Einer-
seits gilt das gesamte christliche Leben als Bekenntnis, andererseits werden
bestimmte abgegrenzte Texte Bekenntnis genannt.’

1. Unser ganzes Leben ist Bekenntnis (,,Jota nostra operatio confessio
est*).® Diese Worte Martin Luthers spiegeln die vorherrschende Auffas-
sung vom Bekenntnis in der lutherischen wie in der calvinistischen Tradition
wider. Luther und Calvin betrachten das Bekenntnis als dynamischen Pro-
zeB. Denn das Bekenntnis und die Wirklichkeit des Christenlebens gehdren
fiir sie zusammen, Zeugnis und Bekenntnis sind identisch.® Die christliche
Existenz als solche ist Bekenntnis. Damit steht das gesamte christliche
Leben — in den vielen Gestalten persdnlichen Lebensvollzugs wie in den

41



vielen Lebensformen der Gemeinschaft der Glaubenden — vor der Frage,
ob es als Bekenntnis gelten kann.

Dieser Bestimmung zufolge ist das Bekenntnis eine nota ecclesiae, ein
Kennzeichen der Kirche. Denn die Sichtbarkeit der Kirche griindet in der
menschlichen Antwort auf Verkiindigung und Feier des Wortes Gottes in
der Kirche. Wiederum mit Luther bleibt festzuhalten: Um des Bekenntnis-
ses willen ist das Zusammenkommen der Kirche 6ffentlich.' Fiir die ein-
zelnen Christinnen und Christen und fiir die Kirche liegt eine grundlegende
Wahrheit darin, daf der christliche Glauben in kontinuierlichen Bekenntnis-
akten Gestalt gewinnt.

Aus dem Bisherigen ergibt sich eine entscheidende Konsequenz: Der Pro-
zef8 des Bekennens hat Vorrang vor jedem schriftlich fixierten Bekenntnis-
text, denn der ProzeB des Bekennens bringt die Einheit von Glauben und
Gehorsam (Barmen III), von Wort und Tat im christlichen Leben zum Aus-
druck. Dietrich Bonhoeffers Gedanken ,,Das erste Bekenntnis der christ-
lichen Gemeinde vor der Welt ist die Tat. Sie interpretiert sich selbst®"
mdchte ich so abwandeln: Das erste Bekenntnis der christlichen Gemeinde
vor der Welt ist das gelebte Zeugnis in der Einheit von Wort und Tat.

2. Der ProzeB des Bekennens ist also die grundlegende Wirklichkeit, die
wir bedenken miissen, weil er die christliche Gemeinde als Gemeinde der
Glaubenden konstituiert. Aber innerhalb dieses Prozesses stolen wir auf
bestimmte Bekenntnistexte, auf Bekenntnisse mit einer identifizierbaren
Textualitit. Sie entstehen in charakteristischen Situationen im Leben der
Kirche und sind mit einer eindeutigen Handlungsstruktur verbunden. Thnen
allen ist ein bestimmtes Verhiltnis von Wort und Tat gemeinsam, fiir das
drei Aspekte charakteristisch sind: Bekenntnisse reagieren auf eine beson-
dere Situation, auf ein Handlungsspektrum; dabei sind sie zugleich in eine
kirchliche Handlungsstruktur eingebettet und veranlassen bzw. favorisieren
schlieBlich einzelne konkrete Handlungen, indem sie legitimes von illegiti-
mem Handeln unterscheiden. Doch abgesehen von dieser allen Bekenntnis-
sen gemeinsamen Verkniipfung der Bezeugung der Wahrheit des Evange-
liums mit einer bestimmten Handlungsstruktur mufl die Art dieser Ver-
kniipfung jeweils differenziert betrachtet werden. Dazu unterscheide ich
fiinf Typen von Bekenntnissen, die ich, einer Anregung von Edmund
Arens'? folgend, so klassifizieren will: das Taufbekenntnis, das Schuld-
bekenntnis, die Doxologie, das Lehrbekenntnis und das situative Bekennt-
nis. Einige knappe Erliduterungen zum Verhiltnis von Wort und Tat bei die-
sen fiinf Typen sollen hier geniigen.

42



Die Geschichte schriftlich formulierter christlicher Bekenntnistexte be-
ginnt mit den Taufbekenntnissen. Thre Entwicklung fiihrt von ganz elemen-
taren Fassungen Uber ausfiihrlichere trinitarische Formeln hin zu Texten
wie dem Romanum, das wir aus der Kirchenordnung Hippolyts kennen.
Die Wechselbeziehung von Wort und Tat ist fiir die Taufbekenntnisse ganz
offensichtlich, da sie deutlich in eine bestimmte kirchliche Handlungs-
struktur eingebettet sind. Taufbekenntnisse markieren einen entscheiden-
den Schritt des Prozesses, in dem jemand als Glied am Leibe Christi ,,wie-
dergeboren‘ wird. Daher 148t sich ihre Bedeutung nicht von diesem Prozef3
und ihre Textualitdt nicht von dieser Handlungsstruktur ablosen.

Gleiches gilt augenscheinlich fiir das Schuldbekenntnis. In einem Prozef
der Umbkehr, der metanoia, in dem Bekenntnis, Vergebung und Neuanfang
sich wechselseitig bedingen, bildet das Schuldbekenntnis einen wichtigen
Schritt. Es stellt namlich heraus, in welcher Hinsicht eine einzelne Person
oder eine Gemeinschaft von Gldubigen ihre Siinde vor Gott bekennen. Wir
stoBBen hier also wieder auf die drei Aspekte, die ich oben als charakteri-
stisch herausgehoben habe: Das Schuldbekenntnis bezieht sich auf jeweils
verschiedene Handlungen in der Vergangenheit, zugleich ist es eingebunden
in eine Handlungsstruktur, die Bekenntnis und Zusage der Vergebung
umfalt. Und schlieBlich fiihrt es zu Umkehr und neuem Handeln, das die
Schuld der Vergangenheit nicht wiederholt. Angesichts dieser engen Ver-
kniipfung von Wort und Tat nimmt es nicht wunder, daB Schuldbekennt-
nisse in vielfaltigen Formulierungen begegnen. SchlieBlich schenken sie
sowohl der individuellen Biographie als auch der gemeinsamen Geschichte
der Gemeinschaft der Glaubenden Beachtung.

Es gibt Situationen, in denen ein o6ffentliches Schuldbekenntnis eine
offenkundige Notwendigkeit darstellt. Als nach dem Zweiten Weltkrieg die
erste Delegation kumenischer Reprisentanten nach Deutschland kam,
wurde den Vertretern der Evangelischen Kirche in Deutschland unausweich-
lich klar, da} erst nach einem Schuldbekenntnis mit den Gesprichen be-
gonnen werden konnte. So formulierte man das Stuttgarter Schuldbekennt-
nis vom Oktober 1945." Wer aber nach einem Text sucht, der die Schuld
der Kirche wihrend der Nazi-Herrschaft viel deutlicher benennt, muB bis
zu Dietrich Bonhoeffers 1941 formuliertem Schuldbekenntnis zuriickgehen,
das sich in den Manuskripten zu seiner Ethik findet.!

Waihrend ein Taufbekenntnis in gleichlautender Formulierung in ver-
schiedenen geschichtlichen Situationen wiederholt werden kann, erweist
sich das Schuldbekenntnis als wesentlich enger mit seiner historischen Ent-
stehungssituation verbunden. Je deutlicher es die konkrete Schuld artiku-

43



liert, desto weniger 148t es sich unter ginzlich anderen Umsténden wieder-
holen.

Handlungszusammenhang der Doxologie als Bekenntnistyp ist der Got-
tesdienst der glaubenden Gemeinde. In der Doxologie antwortet sie auf
Gottes Gnade und bestimmt damit sowohl ihr Verhéltnis zu Gott als auch
den Grundkonsens der Gliubigen, der sich in der Aussage zusammenfassen
14Bt: Wir sind vereint im Lobe Gottes unseres Schopfers, Retters und Erls-
sers. Die Wechselbeziehung von Wort und Handlungsstruktur kennzeichnet
also auch die Doxologie. Dabei kann diese vielfiltige Formen annehmen,
etwa die des Hymnus oder des Gebets, und sich andere Bekenntnistypen zu
eigen machen, etwa das Tauf- oder das Lehrbekenntnis, und sie damit in die
Handlungsstruktur der Doxologie iiberfiihren.

Wenn wir uns jetzt den Lehrbekenntnissen zuwenden, bekommen wir es
mit einem neuen Handlungszusammenhang zu tun. Lehrbekenntnisse ent-
stehen in Kdmpfen um die Identitidt der Kirche. Die frithe regula fidei z.B.
sollte dazu beitragen, christlichen Gemeinden zu zeigen, worin sie sich von
gnostischen Gruppen unterschieden. Die Lehrbekenntnisse der Alten
Kirche sollten die Unterscheidung zwischen Orthodoxie und Héresie
ermoglichen. Auch in den Kirchen der Reformation stoBen wir auf solche
Bekenntnisse; sie nehmen mit der Confessio Augustana von 1530 ihren
Anfang. Ihre spezielle Aufgabe liegt darin, im Blick auf bestehende Lehrun-
terschiede den Kern des christlichen Glaubens zu bestimmen. Indem sie die
Bedingungen kirchlicher Einheit hervorheben, weisen sie zugleich auf deren
Grenzen hin. Die Lehrbekenntnisse der Reformationszeit stellen in verschie-
denen Varianten die Lehre von der Rechtfertigung allein aus Glauben als
das entscheidende Kriterium kirchlicher Einheit heraus. Das spezifische
Verhéltnis von Wort und Tat lautet fiir sie: Du kannst keine Kirchengemein-
schaft haben mit denen, die die Rechtfertigung allein aus Glauben leugnen.

Die urspriingliche Auffassung von Lehrbekenntnissen in der friihen
Reformationszeit betont stets den Vorrang der Schrift als norma normans
vor dem Bekenntnis als norma normata. Gleichwohl standen die Kirchen
der Reformation, insbesondere die lutherischen Kirchen, stets in der
Gefahr, das Hauptgewicht auf die Lehrbekenntnisse zu legen. So gewannen
die Lehrbekenntnisse allmihlich den Vorrang vor dem Prozel3 des Beken-
nens; der Bekenntnisstand wurde wichtiger als die bekennende Bewegung.
Erst in unserem Jahrhundert entdeckte man den ProzeB des Bekennens wie-
der; erst in unserem Jahrhundert formulierte man situative Bekenntnisse.
Mit ihnen entstand ein wichtiges Instrument zur Neubestimmung des Ver-
hiltnisses von christlichem Bekenntnis und politischer Realitit. Damit

44



erlangte der Prozef} des Bekennens wieder den Vorrang vor dem schriftlich
fixierten Bekenntnis und die bekennende Bewegung vor dem Bekenntnis-
stand. Solche situativen Bekenntnisse sind charakteristisch fiir das dkume-
nische Zeitalter der Christenheit. Aber vor allem: situative Bekenntnisse
koénnen nur dort entstehen, wo das Kartell zwischen den Kirchen und den
politischen oder wirtschaftlichen Michten iiberwunden ist.

Eine der Vorbedingungen fiir situative Bekenntnisse liegt also in der Auf-
hebung des Kartells zwischen den Kirchen und der politischen Macht, eines
Kartells, das kirchliches Zeugnis iiber viele Jahrhunderte hin bestimmte und
begrenzte. Nur dort, wo es den Kirchen gelang, von den Machthabenden
unabhéngig zu werden, konnte der ProzeB des Bekennens innerhalb dieser
Kirchen an Einflul gewinnen. Und ganz besonders dort, wo Kirchen oder
Teile von ihnen einer Situation gegeniiberstanden, die mit der Verkiindi-
gung von Gottes Evangelium unvereinbar war, nahm dieser ProzeB des
Bekennens konkrete Gestalt an. Zwei herausragende Beispiele dafiir in der
Geschichte unseres Jahrhunderts bilden der deutsche Kirchenkampf zwi-
schen 1933 und 1945 und die bekennende Bewegung in Siidafrika seit 1961,
seit der Zeit der ,,Cottesloe Consultation®. In diesen Situationen kam derje-
nige Bekenntnistyp zum Vorschein, den ich als situatives Bekenntnis
bezeichne. In solchen Situationen konstituierten sich neue Subjekte der
Bekenntnisverantwortung: die Bekenntnissynode in Barmen oder eine die
Grenzen von Konfessionskirchen iiberschreitende Gemeinschaft von Chri-
sten im Fall des Kairos-Dokuments. Auf diese Weise bestiitigte sich auch im
Feld christlichen Bekennens die Einsicht, daB die Situation selbst die Sub-
jekte der Verantwortung konstituiert, die dieser Situation gemiB sind.'

Die Barmer Erklarung ist das bemerkenswerteste Beispiel eines situativen
Bekenntnisses aus der Zeit des deutschen Kirchenkampfs. Das Kairos-
Dokument ist ein Beispiel in einer Reihe situativer Bekenntnisse, die aus der
bekennenden Bewegung in Siidafrika erwachsen sind; zu ihnen zihlen
ebenso die ,,Message for the People of South Africa®, herausgegeben vom
Christian Institute und dem SACC 1968, dic ABRESCA-Charta von 1981,
das Belhar-Bekenntnis von 1982 und das Damaskus-Papier von 1989.

ITI.

Nach Auffassung des verstorbenen 6sterreichischen Theologen Wilhelm
Dantine bildet die Barmer Erklirung das erste Bekenntnis in der Geschichte
der Christenheit, das von der Wechselbeziehung zwischen dem Aussprechen
der Wahrheit und einer bestimmten Handlungsstruktur bestimmt ist.!

45



Meiner Meinung nach irrt Dantine hier. Vielmehr verhiilt es sich so, daf alle

Bekenntnistypen, die ich oben unterschieden habe, diese Wechselbeziehung

aufweisen. Denn bei allen von mir vorgeschlagenen fiinf Typen hingt die

Textualitit unmittelbar mit der Einbettung in eine konkrete Handlungs-

struktur zusammen. Was aber charakterisiert dann das situative Bekennt-

nis? Drei Grundelemente sind hervorzuheben.

— Die Situation ist zunédchst dadurch gekennzeichnet, daB es fiir die Kirche
nicht mehr geniigt, die Opfer unter dem Rad zu verbinden, sondern
notig wird, dem Rad selbst in die Speichen zu fallen.!

— Die Situation ist ferner dadurch gekennzeichnet, dafl bestimmte Hand-
lungsweisen und Einstellungen mit wesentlichen christlichen Grundiiber-
zeugungen unvereinbar sind.

— Die Situation ist schlieBlich dadurch gekennzeichnet, daf} sich Christin-
nen und Christen in einem solchen Konflikt auf beiden Seiten wiederfin-
den, auf Seiten der Titerinnen und Titer wie der Opfer, auf Seiten der
Unterdriickenden wie der Unterdriickten, so daB die kirchliche Einheit
grundlegend in Frage gestellt ist.

Selbst unter Beriicksichtigung aller Differenzen ist offenbar: sowohl die
Barmer Erklidrung als auch das Kairos-Dokument wurden in derartigen
Situationen formuliert. Sie beide gehoren zur Kategorie der situativen
Bekenntnisse. Denn beide benennen eine Situation, in der die Kirche dem
Rad in die Speichen greifen muB. Beide lehnen dominierende Handlungs-
weisen und Einstellungen ihrer Zeit ab. Beide reagieren auf eine Konflikt-
situation, in der Christinnen und Christen auf jeder der entgegengesetzten
Seiten stehen. Und dennoch geht jedes dieser situativen Bekenntnisse seinen
eigenen Weg.

1. Die Barmer Erklirung ist ein situatives Bekenntnis; doch sie ist wie ein
Lehrbekenntnis formuliert. IThr Aufbau bestitigt das: Jede ihrer sechs The-
sen beginnt mit einem Bibelwort. Darauf folgt die Bekraftigung einer evan-
gelischen Wahrheit, der die Kirche verpflichtet ist. Jede These schlie3t mit
der Verwerfung falscher Lehre. Als situatives Bekenntnis verwendet die Bar-
mer Erklirung die Sprache der Lehrbekenntnisse. Der Grund dafiir liegt
auf der Hand. Die Barmer Erkldrung ist die erste Vertreterin eines neuen
Bekenntnistyps und greift deswegen auf Sprache und Aufbau eines bereits
bekannten Typs, den des Lehrbekenntnisses, zuriick.

Diese Verkniipfung birgt zugleich positive und problematische Konse-
quenzen in sich. Die positiven will ich zuerst erwihnen: Gerade ihr lehrhaf-
ter Charakter lief} die Barmer Erkldrung in einer Krisenzeit zum Instrument
der Einigung werden. Erstaunlicherweise erhielt sie die einmiitige Zustim-

46



mung der Barmer Synodalen vom Mai 1934 und wurde in vielen Kirchen-
ordnungen nach 1945 unter die wesentlichen Dokumente kirchlicher Lehre
aufgenommen. Gerade der lehrhafte Charakter und die generalisierende
Sprache ndmlich erméglichen es, sie in verschiedene Kontexte zu iibertra-
gen.

Doch die Kehrseite der Medaille soll nicht unbeachtet bleiben. Sie tritt
klar zutage, sobald man fragt, zu welchen Themen Barmen schweigt. Da
fallt der Blick zuallererst auf die erschiitternde Tatsache, daB Barmen zu
dem Problem der Miflachtung menschlicher Wiirde unter der nationalsozia-
listischen Herrschaft schweigt: Unerwihnt bleibt der Rassenantisemitismus,
die Diskriminierung von Jidinnen und Juden, die ihrer Verfolgung unmit-
telbar vorausging und in einem Vélkermord ohnegleichen endete. Im Mit-
telpunkt der Diskussionen der Barmer Synode stand auch nicht die offen-
sichtliche und schamlose Verfolgung von Kommunisten und Sozialdemo-
kraten. Im Mittelpunkt der Gespriche stand allein die Frage, wie die Kirche
Kirche bleiben kénne. Erst sehr viel spiter, dafiir aber klar und deutlich,
erkannte Karl Barth, der Hauptautor der Barmer Erklirung, diese wesent-
lichen Defizite des Textes an. Nach der Lektiire von Eberhard Bethges Bon-
hoeffer-Biographie schrieb er dem Autor 1967: ,,Neu war mir vor allem die
Tatsache, dal Bonhoeffer 1933ff. als Erster, ja fast einziger die Judenfrage
so zentral und energisch ins Auge gefaBt und in Angriff genommen hat. Ich
empfinde es langst als eine Schuld meinerseits, daB ich sie im Kirchenkampf
Jjedenfalls 6ffentlich (z.B. in den beiden von mir verfaBten Barmer Erkli-
rungen von 1934) nicht ebenfalls als entscheidend geltend gemacht
habe.“'® Barth fugte hinzu, daf eine direkte und klare Stellungnahme zur
Judenverfolgung fiir die ,,Bekenner* von 1934 wohl kaum akzeptabel gewe-
sen wire, d.h. fiir dieselbe Synode, die die Barmer Erkldrung so einmiitig
auf ihre Verantwortung nahm.

Derselbe Karl Barth kritisierte bei anderer Gelegenheit noch einen weite-
ren Aspekt der Barmer Erkldrung. Er wandte sich dagegen, daB die Erkli-
rung zum totalitdren nationalsozialistischen Regime nur indirekt Stellung
nahm.” Gemeint ist die fiinfte These, die wie folgt lautet: ,,Die Schrift
sagt uns, daB der Staat nach goéttlicher Anordnung die Aufgabe hat, in der
noch nicht erldsten Welt, in der auch die Kirche steht, nach dem Maf
menschlicher Einsicht und menschlichen Vermégens unter Androhung und
Ausiibung von Gewalt fiir Recht und Frieden zu sorgen. Die Kirche erkennt
in Dank und Ehrfurcht gegen Gott die Wohltat dieser seiner Anordnung an.
Sie erinnert an Gottes Reich, an Gottes Gebot und Gerechtigkeit und damit
an die Verantwortung der Regierenden und Regierten. Sie vertraut und

47



gehorcht der Kraft des Wortes, durch das Gott alle Dinge trdgt. Wir verwer-
fen die falsche Lehre, als solle und konne der Staat iiber seinen besonderen
Auftrag hinaus die einzige und totale Ordnung menschlichen Lebens werden
und also auch die Bestimmung der Kirche erfiillen. Wir verwerfen die fal-
sche Lehre, als solle und konne sich die Kirche iiber ihren besonderen Auf-
trag hinaus staatliche Art, staatliche Aufgaben und staatliche Wiirde aneig-
nen und damit selbst zu einem Organ des Staates werden.**

Um Barths Kritik zu illustrieren, habe ich diese These vollstdndig zitiert;
deren ausgewogene Sprache ist in der Tat nicht dazu angetan, die Ungerech-
tigkeit des bestehenden totalitiren Regimes zu entlarven und prophetisch
Gottes Gericht zu verkiinden iiber totalitire und rassistische Herrschaft.
Aber Barth fahrt fort: ,,Jm Verhiltnis zu der damals in Deutschland herr-
schenden politischen Ideologie war das Gesagte in seiner ganzen Gemessen-
heit immerhin ein ganz ungeheuerlicher Widerspruch. Es entsprach dem,
was die Gemeinde um des Glaubens willen als Minimum sagen mufte, und
als duBerlich sehr bedringte und politisch nicht einheitlich orientierte
Gemeinde zur Not und unter Aufbietung allen Mutes gerade noch sagen
konnte %

Doch die Ursachen fiir die unzulidngliche Stellungnahme der Barmer
Erklarung zu den politischen Geschehnissen ihrer Zeit liegen nicht allein im
Klima der Unterdriickung. Fiir mich besteht der tiefere Grund darin, daf
hier ein situatives Bekenntnis Sprache und Aufbau eines Lehrbekenntnisses
verwendet. Sein Interesse gilt mehr der Lehre als dem Handeln, mehr der
Theologie als der Politik, mehr der Kirche als dem Staat. Die befreiende
Kraft der Barmer Erklidrung beruht also nicht auf ihrem prophetischen Pro-
test gegen die Unterdriickung durch politische Macht, ihre befreiende Kraft
beruht vielmehr auf der christologischen Konzentration des Textes, die als
Grundentscheidung bereits in der ersten These formuliert wird: ,,Jesus
Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort
Gottes, das wir zu horen, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen
und zu gehorchen haben. Wir verwerfen die falsche Lehre, als kénne und
miisse die Kirche als eine Quelle ihrer Verkiindigung neben diesem einen
Wort Gottes noch andere Ereignisse und Méchte, Gestalten und Wahrheiten
als Gottes Offenbarung anerkennen.‘“?* Durch die Klarheit ihrer christolo-
gischen Grundlegung bleibt die Theologische Erkldrung von Barmen auch
unter gewandelten Bedingungen ein befreiendes Symbol.

2. Wenn wir uns jetzt dem Kairos-Dokument zuwenden, stoflen wir auf
den genau entgegengesetzten Fall.?® Das Kairos-Dokument nimmt eine
prizise, teilweise sehr ausfiihrliche Analyse derjenigen Situation vor, auf die

48



eine klare theologische Antwort gesucht wird. Es beschreibt den Konflikt
in Suidafrika als einen Konflikt zwischen Unterdriickenden und Unter-
driickten, bei dem es vom Evangelium her unvertretbar ist, auf der Seite der
Unterdriickerinnen und Unterdriicker zu stehen. Dessenungeachtet stehen
Christinnen und Christen in allen Lagern. ,,Sowohl Unterdriicker als auch
Unterdriickte nehmen fiir sich Loyalitidt zu ein und derselben Kirche in
Anspruch. Beide sind in derselben Taufe getauft und brechen dasselbe Brot
des Leibes und Blutes Jesu Christi. Wahrend wir in ein und derselben
Kirche sitzen, werden drauflen christliche Kinder von christlichen Polizisten
geschlagen und umgebracht; christliche Gefangene werden zu Tode gefol-
tert, wihrend wieder andere Christen dabeistehen und kraftlos zum Frieden
aufrufen. Die Kirche ist gespalten, und ihr Tag des Gerichts ist angebro-
chen

Das Kairos-Dokument weist alle drei Merkmale auf, die ich oben fiir ein
situatives Bekenntnis herausgearbeitet habe: Es liefert eine soziale Analyse
der Unterdriickung in Siidafrika, die Christinnen und Christen dazu her-
ausfordert, dem Rad in die Speichen zu greifen; es erklirt, daB Neutralitit
oder ein kraftloser Aufruf zum Frieden fiir Christenmenschen aus theologi-
schen Griinden keine gangbaren Wege sind, und es entlarvt die Schuld
christlicher Kirchen, die gespalten auf beiden Seiten des Konflikts stehen.
In diesem dreifachen Sinn ist das Kairos-Dokument in der Tat ein bereits
klassisches Beispiel fiir situative Bekenntnisse.

In der Auseinandersetzung um die angemessene Deutung der Situation
macht das Kairos-Dokument im Gegensatz zur Barmer Erklirung keinen
Gebrauch von der Sprache der Lehrbekenntnisse, sondern verwendet statt-
dessen die Sprache kontextueller Theologie. Dabei stellt es drei Moglichkei-
ten dar, auf die gegebene Situation zu reagieren, von denen es die Staats-
theologie und die Kirchentheologie klar ablehnt und eine prophetische
Theologie deutlich befiirwortet.

Auf verschiedene Weisen kann der Unterschied zwischen dem Lehr-
charakter der Barmer Erkldrung und dem kontextuellen Charakter des
Kairos-Dokuments zur Sprache gebracht werden. Ich méchte ihn so fassen:
Im Kampf gegen die Naziherrschaft verwandte die Bekennende Kirche als
entscheidendes Instrument eine starke Theologie, konzentriert auf Jesus
Christus als das eine Wort Gottes. Schon zu Beginn des Kirchenkampfs
hatte Karl Barth das dabei leitende Motiv in folgenden Worten formuliert:
»Das Entscheidende, was ich heute zu diesen Sorgen und Problemen zu
sagen versuche, kann ich darum nicht zum Gegenstand einer besonderen
Mitteilung machen, weil es sehr unaktuell und ungreifbar einfach darin

49



besteht, daf} ich mich bemiihe, hier in Bonn mit meinen Studenten in Vor-
lesungen und Ubungen nach wie vor und als wiire nichts geschehen — viel-
leicht in leise erhohtem Ton, aber ohne direkte Bezugnahme — Theologie
und nur Theologie zu treiben.*? Wenn das Kairos-Dokument nun die Kir-
chentheologie unserer Tage kritisiert, dann setzt es genau umgekehrt an. Es
konstatiert einen Mangel an sozialer Analyse, an angemessenem Verstind-
nis von Politik und politischen Abldufen. Daher klagt es eine Theologie ein,
die sich auf die biblische Botschaft besinnt und zugleich die Zeichen der
Zeit erkennt. Wihrend also die Barmer Erklidrung ein auBergewdhnliches
Mal an theologischer Konzentration und Klarheit mit einem eklatanten
Mangel an sozialer Analyse und politischer Eindeutigkeit verbindet, vereint
das Kairos-Dokument eine weitreichende prophetische Deutung der Zei-
chen der Zeit mit gewissen Unklarheiten des theologischen Grundkonzepts.
Die 6kumenische Christenheit unserer Tage kann von den spezifischen Stér-
ken beider Dokumente Wesentliches lernen. Beide leisten unersetzliche Bei-
trage zur Entwicklung des neuen Typs situativer Bekenntnisse und tragen
dazu bei, die besondere Verantwortung von Christinnen und Christen wie
von Kirchen in Zeiten der Krise und des Ubergangs wahrzunehmen.

IV.

Nur an einem Zusammenhang will ich diese These iiberpriifen. Deshalb
schenke ich vielen theologischen Dimensionen und Themen keine Beach-
tung, denen in beiden Dokumenten eine groBe Bedeutung zukommt. Fiir
Barmen wiren in diesem Zusammmenhang beispielsweise das ekklesiologi-
sche wie das ethische Konzept oder das Staatsverstindnis zu nennen, fiir
das Kairos-Dokument insbesondere die Unterscheidung zwischen Staats-
theologie, Kirchentheologie und prophetischer Theologie. Auch im Blick
auf die Auseinandersetzung beider Texte mit der Gewaltfrage will ich es bei
dem Hinweis belassen, dafl Barmen und Kairos in dieser Frage vollig iiber-
einstimmen. Beide vertreten keinen Gesinnungspazifismus im Sinn einer
absoluten Gewaltlosigkeit, sondern sprechen sich fiir die Uberzeugung aus,
die Androhung und Ausiibung von Gewalt kénne nur das letzte Mittel zur
Verteidigung einer Rechtsordnung sein. Die Barmer Erklirung hebt das
Recht des Staates hervor, dieses Mittel zu gebrauchen und greift damit die
Vorstellung vom staatlichen Gewaltmonopol auf. Hieraus zieht das Kairos-
Dokument die Konsequenz, wenn es feststellt, in einer Tyrannei werde staat-
liche Gewaltausiibung illegitim. Fiir die Kirche bedeutet das den Abbruch
jeglicher Zusammenarbeit mit solcher Tyrannei und fithrt bisweilen zu

50



kirchlicher Beteiligung an zivilem Ungehorsam. Diese Uberlegungen liegen
auf einer Linie mit dem Konzept politischer Verantwortung der Kirche, das
die Barmer Erklarung entwickelt. Der Theologie von Barmen liegt freilich
die Formulierung fern, eine tyrannische Herrschaft mache sich selbst zur
Feindin Gottes, da Barmen Theologie nicht einsetzt, um bestehende Polari-
sierungen zu verstirken. Vielmehr weist die zweite Barmer These auf die
Polaritit in jedem einzelnen Menschen hin, der als Siinder in Feindschaft
zu Gott lebt und ,,Gottes Zuspruch der Vergebung aller unserer Siinden‘
ebenso wie seinen ,kréftigen Anspruch auf unser ganzes Leben® tiglich
neu braucht.?® Daher sihe Barmen in einer Tyrannei eher ein Zeichen fiir
die Suindhaftigkeit, die allen Menschen eignet, als einen Beleg fiir den meta-
physischen Dualismus zwischen den Feinden Gottes und denen, die es nicht
sind.

Nun will ich aber nicht zu lange die Unterschiede zwischen den beiden
Texten betonen. Mir geht es jetzt vielmehr um die Frage, was wir von beiden
Dokumenten fiir die Verantwortung der Kirche in Zeiten des status confes-
sionis wie in Zeiten des Ubergangs und der Neuorientierung lernen kénnen.
Ich mochte beide unter der Primisse betrachten, daB sie nicht nur theologi-
sche Informationen bereithalten fiir unverséhnliche Konflikte zwischen
dem christlichen Glauben und politischer Machtausiibung, sondern daf
diese situativen Bekenntnisse auch fiir das Selbstverstindnis der Kirche in
Phasen des Ubergangs und der Neuorientierung von grofler Bedeutung
sind. Unter dieser Voraussetzung schlage ich folgende These vor: Beide
Dokumente tragen zur Einsicht in den exzentrischen Charakter der Kirche
bei. Beide verstehen die Gemeinschaft der Glaubenden als eine Gemein-
schaft, in der nicht ihre eigenen Bediirfnisse, Interessen und Ziele im Mittel-
punkt stehen. Aber beide Dokumente leisten dies auf ganz verschiedene
Weise.

Barmen definiert den exzentrischen Charakter der Kirche konsequent
christologisch. Die christliche Kirche ist die Gemeinschaft von Schwestern
und Briidern, ,,in der ... Jesus Christus als der Herr gegenwirtig han-
delt.“* Die entscheidende ekklesiologische Einsicht von Barmen besteht
darin, daf} Christus als Herr der Kirche zugleich ihr priméres Subjekt ist,
derjenige also, der in der Kirche primar handelt. Die Gliubigen, in deren
Zusammensein die Kirche sichtbare Gestalt annimmt, kénnen dagegen nur
als ihr sekundidres Subjekt betrachtet werden, weil ihre Subjektivitit und
Verantwortlichkeit erst durch die Beziehung zu Jesus Christus konstituiert
wird. Das entscheidende Kriterium fiir das Kirchesein der Kirche liegt des-
halb darin, ob diese besondere Bezichung zwischen Christus und den Gliu-

51



bigen im ganzen Leben der Kirche erkennbar ist. In Wort und Sakrament
gewinnt die Gegenwart Christi als des Herrn durch den Heiligen Geist
Gestalt. Im Horen auf das Wort und in der Feier des Sakraments wird die
Kirche immer wieder daran erinnert, daB sie in ihrem Glauben wie in ihren
Taten, in ihrem Bekenntnis wie in ihrer Ordnung anerkennen muf: Christus
als der Herr ist das primire Subjekt der Kirche. Das Kirchesein der Kirche
bemiBt sich also daran, ob die Bezichung zu Christus als dem priméren
Subjekt im Handeln wie in der Verkiindigung, in der Ordnung wie im
Bekenntnis der Kirche zum Ausdruck gebracht wird. Diese Einsicht birgt
weitgehende Konsequenzen in sich: wo immer andere Kriterien als die
Gemeinschaft mit Christus fiir Verkiindigung, Handeln, Bekenntnis und
Ordnung einer Kirche Vorrang haben, da wird die Stellung Christi, des pri-
maéren Subjekts der Kirche, miflachtet.

Die Verfasser der Barmer Erklarung hatten vor Augen, wie die Lehre der
Kirche den Anspriichen des Deutschen Reichs und der arischen Rasse unter-
geordnet, das Fiithrerprinzip in der Kirche durchgesetzt und der Auftrag der
Kirche mit den vermeintlichen Interessen des deutschen Volkes vermischt
wurde. Aber die praktischen Konsequenzen dieser auf einen bestimmten
geschichtlichen Zusammenhang bezogenen theologischen Entscheidung fiir
andere Situationen liegen auf der Hand. Wo immer Kirchenspaltung nicht
durch die Suche nach der Wahrheit des Evangeliums, sondern durch politi-
sche, kulturelle oder ethnische Faktoren verursacht wird, da miachtet man
die Stellung Christi als des priméren Subjekts der Kirche. Und wenn die
Kirche bei der Bekampfung von Spaltung und Ungerechtigkeit keine fiih-
rende Rolle iibernimmt, sondern sich allein von politischen und sozio6ko-
nomischen Entwicklungen treiben 14Bt, dann verleugnet sie die befreiende
Kraft ihres Herrn Jesus Christus.

Damit zieht die Exzentrizitit der Kirche, wie die Barmer Erkldarung sie
bestimmt, entscheidende Folgerungen nach sich. Aber einen anderen,
ebenso wichtigen Aspekt dieser Exzentrizitit iibersiecht Barmen. Es betont
die Zugehorigkeit der Kirche zu Christus, es beschreibt eine Kirche fiir Chri-
stus, aber es hebt nicht mit gleicher Deutlichkeit die Zugehorigkeit der
Kirche zu den Rechtlosen und Bediirftigen hervor, es beschreibt keine
Kirche fiir andere.® Hierin liegt die ekklesiologische Entsprechung zur
Sparsamkeit der politischen Analyse in der Barmer Erklarung.

In gewisser Weise gilt fiir das Kairos-Dokument genau das Umgekehrte.
Es beschreibt namlich die Exzentrizitit der Kirche gerade als ihre Verbin-
dung mit den Armen und Unterdriickten, die im politischen Einsatz fiir die

52



Leidenden iiberzeugend Gestalt gewinnt. Nur eine Kirche auf der Seite der
Unterdriickten bleibt dem kommenden Reich Gottes treu.

Mit dieser Feststellung geht das Kairos-Dokument nicht nur konform mit
den Hauptstrémungen heutiger Befreiungstheologien, es folgt auch einem
zentralen Strang der biblischen Botschaft. Denn die Bibel erzihlt wieder
und wieder davon, daB Gott sich besonders mit den Noten und Kimpfen
der Rechtlosen und Isolierten, der Benachteiligten und Armen, der Macht-
losen und Unterdriickten identifiziert. In Ubereinstimmung damit wird das
Volk Gottes als eine Gemeinschaft betrachtet, in der die vorrangige Option
flir die Armen institutionelle Gestalt gewinnt: im Schutz von Witwen, Wai-
sen und Fremden wie im besonderen Schutz wirtschaftlich Abhdngiger und
Marginalisierter. Die Erholung von Mensch und Tier an jedem siebten Tag,
die Erholung des Landes alle sieben Jahre und die Umverteilung des Reich-
tums im Jobeljahr alle fiinfzig Jahre zeigen deutlich, welche Richtung die
vorrangige Option fiir die Armen in institutioneller Hinsicht nehmen kann.
Jesus kniipft, wenn er das Reich Gottes verkiindet, deutlich an diese Tradi-
tion an; er bezieht sich ausdriicklich auf das Jobeljahr als ,,Gnadenjahr des
Herrn“?. Das, was ich die Exzentrizitit der Kirche nenne, steht in einer
Linie mit dieser Tradition. Sie zielt auf die konsequente Verbindung einer
Kirche, die Jesus und den Propheten nachfolgt, mit den Armen und Unter-
driickten.

Diese ekklesiologische Basis wiederum ermdglicht es dem Kairos-Doku-
ment, diejenige Einsicht zu formulieren, die den wohl wichtigsten Beitrag
der neueren siidafrikanischen Theologie zur ékumenischen Theologie der
Gegenwart bildet. Ich meine das Beharren auf einem angemessenen Ver-
stindnis von Verséhnung. In der Deutlichkeit, mit der das Kairos-Doku-
ment — wie auch andere siidafrikanische Texte — den ideologischen Mif3-
brauch des Begriffs der Vers6hnung entlarvt und einen neuen Weg eroffnet,
die unlosbare Einheit von Verséhnung und Gerechtigkeit zu erkennen,
besteht sein unschitzbarer Wert fiir die ékumenische Gemeinschaft von
Christinnen und Christen.

Es mufl jedoch hinzugefiigt werden, daB die klare Betonung dieses
Aspekts kirchlicher Exzentrizitit gerade ihre andere Dimension, die fiir
Barmen im Mittelpunkt steht, in den Hintergrund riickt. Wir wollen dazu
kurz die christologischen AuBerungen beider Texte vergleichen. Barmen
beginnt mit der gewichtigen Aussage, Jesus Christus sei das eine Wort Got-
tes, das wir zu horen und dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen
haben. Es fihrt fort, dieses eine Wort schlieBe in sich Gottes Vergebung
aller unserer Siinden und seinen Anspruch auf unser ganzes Leben. Daraus

53



folgt ein Kirchenverstindnis, das Christus als das primére Subjekt, als den
Herrn der Kirche anerkennt.

Schon der erste Blick auf die christologischen Aussagen des Kairos-
Dokuments zeigt eine vollig andere Struktur. Jesus erscheint als der, der
iiber Jerusalem weinte, weil es seinen Kairos verkannte®, als der, der
andere kritisierte, weil sie Menschen um des Gesetzes willen opferten®,
und der Streit anstelle von falschem Frieden ankiindigte>. Das gesamte
Dokument stellt Jesus als exemplarischen Propheten dar, dessen Beispiel die
Kirche nachfolgen muB, wenn sie eine prophetische Kirche sein will.
Bestimmung der Kirche ist es, wie Jesus zu handeln. Fiir das Verhaltnis zwi-
schen Jesus und der Kirche bedeutet das, daB priméres und sekundéres Sub-
jekt der Kirche miteinander verschmelzen. Beide Subjekte sind identisch,
weil sie auf Grund der fundamentalen prophetischen Scheidung zwischen
Gott und seinen Feinden identisch handeln. So spielen weder das stellvertre-
tende Leiden Christi am Kreuz und Gottes Identifikation mit dem Gekreu-
zigten in der Auferweckung noch die Unterscheidung zwischen Christus als
dem Herrn und der Kirche als seinem Leib fiir das Kairos-Dokument eine
zentrale Rolle. Es ist vielmehr orientiert an der Identitéit Jesu als des exem-
plarischen Propheten mit dem prophetischen Auftrag der Kirche.

Die Stirke des Kairos-Dokuments liegt in dem klaren Profil seiner sozia-
len Analyse. Aber es fehlt die christologische Konzentration, um die vorran-
gige Option fiir die Armen von einer bestimmten politischen Strategie, die
Verbindung der Kirche mit den Opfern von der schlichten Identifizierung
mit einer bestimmten politischen Partei abzugrenzen. Die Stirke des Kairos-
Dokuments beruht auf der Konsequenz, mit der es die Exzentrizitit der
Kirche als konkretes Handeln gegen die Tyrannei und fiir deren Opfer
beschreibt. Aber dennoch fehlt eine Darstellung der Exzentrizitét, in der
zwischen Christus als primérem Subjekt der Kirche und jeglichem mensch-
lichen Handeln differenziert wird. Die situative Konkretheit des Kairos-
Dokuments geht mit einem gewissen Defizit an christologischer Konkret-
heit einher.

Fiir Barmen gilt das genaue Gegenteil. Seine Stirke ist die Profiliertheit
der christologischen Basis. Es fehlt jedoch eine klare politische Analyse, aus
der Folgerungen fiir das stellvertretende Handeln der Kirche gezogen wer-
den kénnen. Was es bedeutet, daB die Kirche Kirche bleiben soll, bedarf kei-
ner Erklirung, aber wie sie fiir die Sprachlosen das Wort ergreifen kann,
ist weniger offensichtlich. DaB die Kirche die einfache Identifizierung mit
politischen Strukturen oder Parteien meiden soll, mufl auch nicht weiter
erldutert werden, aber es bleibt unklar, wie die Kirche Partei nehmen kann

54



fiir die Opfer des MachtmiBbrauchs. Barmen bietet eine deutliche Beschrei-
bung der Exzentrizitit der Kirche, so weit es um Christus als ihr primires
Subjekt geht, aber ihre Exzentrizitidt im Hinblick auf diejenigen, fiir die die
Kirche sprechen und handeln soll, bleibt im Verhéltnis dazu unbestimmt.
Die christologische Konkretheit der Barmer Erklirung geht mit einem
gewissen Defizit an situativer Konkretheit einher.

Wir haben die Barmer Erkldrung und das Kairos-Dokument unter der
Fragestellung betrachtet, ob sie als Bekenntnisse gelten konnen. Unsere
Antwort lautete, daf} beide einen spezifischen Bekenntnistyp repréisentieren,
den wir situatives Bekenntnis nennen wollen. Es handelt sich dabei um
einen schriftlich formulierten Text, der im Dienst des gelebten Bekenntnis-
ses der Gemeinschaft der Glaubenden steht. Als solche situativen Bekennt-
nisse weisen beide Dokumente spezifische Stirken und Schwichen auf. Sie
laden uns daher ein, in einen ProzeB dkumenischen Lernens einzutreten, in
dem wir von beiden Wichtiges {ibernehmen kénnen: von Barmen die Kon-
zentration auf evangelische Wahrheiten, von Kairos die Notwendigkeit einer
klaren Analyse, von Barmen die christologische, von Kairos die situative
Konkretheit, von Barmen ein deutliches Verstindnis der Exzentrizitit der
Kirche in ihrer Verbindung mit Christus als ihrem priméren Subjekt, von
Kairos ein klares Verstidndnis der Exzentrizitit der Kirche in ihrer Verbin-
dung mit den Armen und Unterdriickten, mit den Sprachlosen und den
Opfern der Tyrannei.

Viele Kirchen leben in Situationen von Krise und Ubergang. In solchen
Situationen brauchen sie den Mut zu situativen Bekenntnissen. Ermutigung
geht von beiden aus: von der Barmer Theologischen Erklirung und vom
Kairos-Dokument.

ANMERKUNGEN

! Uberarbeitete und gekiirzte Fassung eines Vortrags bei der Jahrestagung der Theological
Society of Southern Africa in Port Elizabeth am 30. August 1990. Der englische Text
erschien in: Journal of Theology for Southern Africa 75/1991, 48—60. Ubersetzung aus
dem Englischen von Jens Kreuter und Sibylle Uthardt.

2 Ich habe mich zu dieser Situation in Siidafrika selbst verschiedentlich geduBert; vgl. insbe-
sondere W. Huber, Hope in Crisis, in: S. Jacobs (Hg.), Hope in Crisis. National Confe-
rence of the South African Council of Churches 1986, Johannesburg 1986, 38—47;
J. Cochrane/W. Huber u.a., The Ligitimacy of the State: A Colloquium, in: Journal of
Theology for Southern Africa 63 (1988), 39-55; W. Huber, Justice, Peace and Integrity of
Creation, in: Scriptura 24 (1988), 1-16.

55



21
2
23

25

27

56

Vgl. W. Huber, The Role of the Church in Situations of Transition, in: Journal of Theology
for Southern Africa 74 (1991), 14-20.

J. de Gruchy, Bonhoeffer and South Africa. Theology in Dialogue, Grand Rapids 1984,
130; OR 3/1985, 309—-329.

F. Chikane, Das KAIROS Dokument als prophetische Reaktion. Text und Kontext, in:
R. Hinz/F. Kiirschner-Pelkmann (Hg.), Christen im Widerstand. Die Diskussionen um das
siidafrikanische KAIROS Dokument, Stuttgart 1987, 44—58 (48). — Frank Chikane fiigt
hinzu, dieser ProzeB habe ihm geholfen, das Problem des Ursprungs der Evangelien besser
zu verstehen.

Dies ist einer der Aspekte des Vergleichs, den Clifford Green durchfiihrt in: Christology
and Tyranny, in: Journal for Theology of Southern Africa 55, 1986, 49—55.

Vgl. W. Huber, Folgen christlicher Freiheit. Ethik und Theorie der Kirche im Horizont der
Barmer Theologischen Erkldrung, Neukirchen 21985, 252ff.

M. Luther, Vorlesung iiber den Hebrierbrief, WA 57, 137, 5.

E. Arens, Bezeugen und Bekennen. Elementare Handlungen des Glaubens, Diisseldorf
1989, schligt eine kategorische Unterscheidung zwischen Zeugnis und Bekenntnis als ele-
mentaren Handlungen des Glaubens vor. Aber noch fundamentaler als diese Unterschei-
dung ist die Einheit von Zeugnis und Bekenntnis.

,,Propter confessionem coetus Ecclesiae est visibilis*“: M. Luther, WA 39/2, 161, 8f.

D. Bonhoeffer, Das Wesen der Kirche, in: GS Bd. 5, Miinchen 1972, 259. — Vgl. de Gruchy,
123.

Arens, 228ff, neigt dazu, die Typologie auf drei Typen zu reduzieren.

Die umfassendste Dokumentation iiber diesen Text und seine verschiedenen Entwiirfe bie-
tet: M. Greschat (Hg.), Die Schuld der Kirche. Dokumente und Reflexionen zur Stuttgarter
Schulderkldrung, Miinchen 1982.

D. Bonhoeffer, Ethik, Miinchen 71966, 120—123.

Vel. G. Picht, Der Begriff der Verantwortung, in: ders., Wahrheit, Vernunft, Verantwor-
tung, Stuttgart 1969, 318—342 (335-339)

W. Dantine, Bekennendes Bekenntnis, in: E. Hultsch/K. Liithi (Hg.), Bekennendes Bekennt-
nis, Giitersloh 1982, 15—60.

Vel. D. Bonhoeffer, Die Kirche vor der Judenfrage, in: W. Huber/I. Todt (Hg.), Ethik im
Ernstfall. Dietrich Bonhoeffers Stellung zu den Juden und ihre Aktualitit, Miinchen 1982,
245-250.

K. Barth, Briefe 1961 — 1968, Ziirich 1975, 403. — Vgl. W. Huber, Folgen christlicher Frei-
heit, Neukirchen 21985, 71ff.

K. Barth, Barmen, in: Bekennende Kirche. Festgabe fiir Martin Niemoller, Stuttgart 1952,
9ff. — Vgl. ders., Texte zur Barmer Theologischen Erklirung, hg. von M. Rohkrdmer,
Ziirich 1984, 159-172.

A. Burgsmiiller/R. Weth (Hg.), Die Barmer Theologische Erklidrung. Einfithrung und
Dokumentation, Neukirchen 1983, 38.

Barth, a.a.0. 169.

Burgsmiiller/Weth, a.a.0. 34.

Kairos-Dokument, Rev. 2nd. ed., Braamfontain 1986. Die erste Fassung ist auf deutsch ver-
Sffentlicht in: Junge Kirche 47 (1986), 34ff, 96ff, 164ff. Die deutsche Ubersetzung der
zweiten Fassung findet sich in: Hinz/Kiirschner-Pelkmann (siche Anm.7) 9-43.
Hinz/Kiirschner-Pelkmann, a.a.0. 13f.

K. Barth, Theologische Existenz heute!, Miinchen 1933, 3. Neu herausgegeben und einge-
leitet von H. Stoevesandt auch in: ThExh 219, Miinchen 1984.

Burgsmiiller/Weth, a.a.O. 35.

Barmer Erklirung, These III (Burgsmiiller/Weth, a.a.0. 36).



28 Zu Dietrich Bonhoeffers Konzept einer ,,Kirche fiir andere‘* (D. Bonhoeffer, Widerstand
und Ergebung, Neuausgabe Miinchen 1970, 415f) vgl. insbesondere E.Lange, Kirche fiir
andere. Dietrich Bonhoeffers Beitrag zur Frage einer verantwortbaren Gestalt der Kirche
in der Gegenwart, in: ders., Kirche fiir die Welt. Aufséitze zur Theorie kirchlichen Han-
delns, hg. von R. Schloz, Gelnhausen 1981, 19-62; W. Huber, Folgen christlicher Freiheit
(siche Anm. 9), 169—204, besonders 192—199.

2 Lukas 4,19. — Vgl. J. de Gruchy, The Church and the Struggle for a Democratic South
Africa, in: M. Prozesky (Hg.), Christianity in South Africa, Bergvlei 1990, 219-232

(224).
30 Hinz/Kiirschner-Pelkmann, a.a.0. 13.
31 Ebenda 17.

3 Ebenda 22.

Das Lehrverstindnis der Bischofe
und die Lehre von Dr. Drewermann

VON DIETRICH RITSCHL

Nicht aus eigenem Antrieb oder aus Freude daran, Ol ins Feuer der Kon-
troversen um den Entzug der Lehrerlaubnis von Dr. Eugen Drewermann zu
gieBen, sondern auf Anfrage der Schriftleitung der ,,Okumenischen Rund-
schau‘‘ schreibe ich die folgenden Zeilen. Ich bin der ,,Okumenischen
Rundschau‘ seit Jahren eng verbunden und war wihrend fast zehn Jahren
als Vorsitzender des Deutschen Okumenischen Studienausschusses (DOSTA)
Mitherausgeber dieser Zeitschrift, die gewill keinem Leser als konfessionell
einseitig oder gar als ,,anti-katholisch** bekannt ist. Der Entzug der Lehr-
erlaubnis Drewermanns ist freilich zunichst ein inner-romisch-katholisches
Phénomen und Problem. Weil es aber nach unserer 6kumenischen Uber-
zeugung nur eine Kirche gibt — wenn auch aufgeteilt und zerspalten —, so
besteht doch eine gesamt-theologische Verantwortung und Solidaritit zwi-
schen diesen Teilen der einen Kirche, die tief in unsere persénlichen Emotio-
nen und theologischen Wurzeln hineinreicht. Der ,,Fall Drewermann® ist
darum eben nicht nur ein inner-rémisch-katholisches Phidnomen und
Problem.

Es geht mir im folgenden nicht um die Spannungen und Argernisse, die
zwischen Erzbischof Dr. Degenhardt und Privatdozent Dr. Drewermann
und anderen Personen entstanden sind, auch nicht um die allgemeinen Kla-
gen iiber autoritdres Machtverhalten der Amtskirche oder um spezielle

5



Analysen von Dr. Drewermanns Aggressionen und die daraus erwachsen-
den Krinkungen, Ubertreibungen und tiberhitzten AuBerungen auf beiden
Seiten. Sie alle sind jedem Beobachter und Leser der Dokumente und Briefe
leicht zuginglich und zudem weithin verstidndlich. Parallelen dazu gibt es
in allen Teilen der Kirche zu allen Zeiten. Sie sind aber theologisch —
jedenfalls nach meiner Sicht — uninteressant. Es geht um das Verstindnis
kirchlicher Lehre. Hier liegen die okumenisch-theologisch relevanten
Probleme.

Noch eine weitere Vorbemerkung, um Mifldeutungen der folgenden
Beobachtungen und Thesen zu minimieren: auch der Schreiber dieser Zei-
len — evangelisch-reformierten Bekenntnisses — lehrt Dogmatik und ist —
wie E. Drewermann — seit 20 Jahren in analytischer Psychotherapie tétig
(wenn auch in einem sozusagen rein medizinisch-therapeutischen Kontext
ohne direkten Riickbezug auf Exegese und Theologie); und er lehrt in die-
sem Frithjahr als Gastprofessor an der papstlichen Universitidt Gregoriana
in Rom: eben zum Thema kirchliche Lehre. Allein iiber das Lehrverstindnis
handeln die folgenden Thesen.

1. Ich meine, die Darlegungen von Dr. Degenhardt gegeniiber Dr. Dre-
wermann seien dem Wortlaut nach im Einklang mit der romisch-katho-
lischen Lehre, wie sie in den jiingeren Konzilien, auch dem Vaticanum II,
artikuliert worden ist (vgl. den 18seitigen Brief des Erzbischofs Degenhardt
an Dr. Drewermann vom 7. 10. 1991 sowie die ,,Erkldrung‘ des Erzbischofs,
Paderborn, vom 8.10.1991 nebst der Anlage). Die Zusammenfassung der
im Hinblick auf Drewermanns AuBerungen herausgenommenen Lehrstiicke
ist fair und die Argumentation ist gewil klug und konsistent, die Riickbe-
ziige auf relevante Passagen aus dem Tridentinum, aus CIC und Vatica-
num II sind klidrend, die Zitierung aus nicht weniger als drei Biichern von
Kardinal Ratzinger hingegen wirkt eher etwas einseitig.

2. Ahnlich wiirde ich — soweit mir solche pauschalen Beurteilungen
zustehen — iiber die Stellungnahme von Kardinal Wetter, dem Vorsitzenden
der Glaubenskommission der Deutschen Bischofskonferenz (Miinchen,
8.10.1991) und iiber die AuBerungen von Bischof Lehmann im Interview
zum Entzug der Lehrerlaubnis von Dr. Drewermann urteilen.

3. Die beiden Erzbischofe haben direkten und wértlichen Bezug auf zen-
trale Texte katholischer Lehrtradition genommen und sie — wenn man so
will — positivistisch nach ihrer Satzlogik ausgelegt und als MeBlatte an
Dr. Drewermanns AuBerungen angelegt. Bischof Lehmann, ohne sich von
den Erzbischofen zu distanzieren, verfahrt etwas anders, indem er Wahrheit
und Irrtum im Diskurs selber sieht. Bei diesem Vorgehen bezieht er nicht

58



nur Drewermanns Intentionen mit in die Uberlegungen ein, sondern
bedenkt auch den moéglichen Nutzen oder Schaden, den die Gemeinden
durch Drewermanns ILehrdufBerungen haben. Insofern weicht — frofz
inhaltlicher Ubereinstimmung — Bischof Lehmanns Art des Vorgehens
,hermeneutisch®, wenn man so will, von der der beiden anderen Bischéfe
ab. Im folgenden beziehe ich mich nur auf die beiden Erzbischéfe.

4. Die Erzbischife operieren im ,,Fall Drewermann® als Verantwortliche
fiir die Lehre, als doctores also. Das ist nach altkirchlicher sowie nach neue-
rer Bestimmung der Aufgaben und Rechte der Bischofe vollig legitim. (Die
klassisch reformatorische Entsprechung wire die Begutachtung durch eine
theologische Fakultit; so jedoch sind katholisch-theologische Fakultiten
nie aufgefafit worden.) Es geht nach meiner Ansicht beim ,,Fall Drewer-
mann“ nicht um autoritdren Machterweis der katholischen Kirche oder
ihrer Bischéfe. Die Klagen in dieser Richtung, die man in katholischen und
protestantischen Bléttern seit dem Oktober lesen konnte (einschlieBlich der
kitschigen Parallelisierung zwischen Luther und Drewermann), mégen psy-
chologischen oder agitatorischen Wert haben, sie treffen die Sache, um die
es geht, aber keineswegs.

5. Das Entscheidende in der Kontroverse, die zum Entzug der Lehr-
erlaubnis Dr. Drewermanns gefiihrt hat, scheint mir das Lehrverstindnis
der Bischéfe zu sein. Wenn sie mehrfach von der ,,vollen Lehre sprechen,
so meinen sie damit nichts weniger als ein quantitatives Konzept der ,,fides
quae creditur: wer ein Lehrer der katholischen Kirche sein will, muf} die
wahre Lehre im vollen Umfang lehren, zumindest sich am vollen Umfang
messen lassen, wenn Zweifel aufkommen. Nun ist sicher ersteres — die
Wahrnehmung des Auftrags, den vollen Umfang zu lehren — von wirk-
lichen Lehrern sehr selten erfiillt worden, es sei denn, sie seien als Verfasser
von Kompendien und Summen aufgetreten. Wie aber, wenn einer sehr spe-
zielle Perspektiven hat und aus ihnen heraus Teilwahrheiten lehrt, muf} er
seine Teile immer am Ganzen messen lassen? Die Erzbischéfe bejahen diese
Frage ganz eindeutig. Hier scheint mir ein fundamentales theologisches
Problem zu liegen. In 6kumenisch verantworteter Theologie gehen wir so
freilich seit langem nicht mehr vor, auch unsere rémisch-katholischen Part-
ner und Kommissionsmitglieder nétigen uns nicht dazu. Zu deutlich sehen
wir und schatzen wir die Multiperspektivitit der Artikulationen von Wahr-
heit, als daf} wir uns noch nach universaler Umarmung einer ,,vollen Lehre*
durch einzelne Lehrer sehnen kénnten.

6. Aber Drewermann wird nicht nur ein Defizit an Vollstandigkeit vorge-
worfen, sondern eine Reduktion der Offenbarungs- und Glaubenswirklich-

59



keit auf Symbole als archetypische Deutungsmuster, die zwar historisch-
kontingent ausgelost, ihrem heilbringenden und erlésenden Charakter nach
aber iiberzeitlich sind. Diese kritische Deutung ist gewil} berechtigt, es fragt
sich nur, ob in der romisch-katholischen Kirche nicht schon vielfach so
gelehrt wurde: ist nicht die Explikation der dispositio zum Empfang der
Gnade und des Glaubens katholischerseits immer ein Interessensstrang
gewesen und sind nicht zahllose Bibeltexte von katholischen Autoren (und
gewi3 auch evangelischen, so wenig es dort ins offizielle Programm gehorte)
so ausgelegt worden? Gewil sind Drewermanns (bzw. C.G. Jungs) Arche-
typen eine Zugabe zu dieser Auslegungstradition, aber wird der theologi-
sche Fehler dadurch groBer? Anthropologische Konstanten spielten schon
immer in katholischer Theologie eine bedeutende Rolle und zogen prote-
stantischerseits den Vorwurf natiirlicher Theologie auf sich. Freilich lese
auch ich lieber Drewermanns Auslegungen von Marchen als von neutesta-
mentlichen Texten, weil mir letztere zu stark ,,patientenbezogen®, d.h. ein-
seitig aus der Sicht der Empfinger der beneficia Jesu gedeutet erscheinen.
Sie sind dadurch aber nicht theologisch ,,falsch* erkldrt, wenn auch die
Faszination der vielen Leser Drewermanns sie als solche nicht automatisch
fiir ,,richtig erweist.

7. Hinter diesem Vorwurf an Dr. Drewermann steht der tiefergreifende
Vorwurf, er habe das Verstindnis von Offenbarung und Geschichte miB3-
deutet. Hier wiederholen sich nun bis in einzelne Formulierungen hinein
Kontroversen aus der protestantischen Theologiegeschichte: Inwiefern
erweist historisch-kritische Forschung einen Zusammenhang von ,,Tat* und
,Wort“? Inwiefern ist der ,,historische Jesus* implizit Vorldufer des
,,geschichtlichen Christus®, so daf also ,,Jesus selber ganz und gar nicht
undogmatisch® ist*, sondern bei aller historischen Kritik ein ,,Kern* des
irdischen Jesus (erg.: als Christus der Sohn Gottes) bestehen bleibt? So in
Dr. Degenhardts Brief (6), zit. aus ,,Internat. Theologenkommission* iiber
,,Die Interpretation eines Dogmas* (15). Hier besteht eine theologische
Fallgrube (in der sich bereits viele der fritheren protestantischen Theologen
befinden); denn Erzbischof Degenhardt wirft Drewermann einen mangeln-
den Direktbezug auf historische Einmaligkeit vor, den er selber als durch
historisch-kritische Forschung nicht erweisbar (noch auch widerlegbar)
bezeichnet. An anderer Stelle kann man lesen, dall Dr. Drewermann seiner-
seits in denselben Kategorien denkt, wenn er aus seiner historisch-kritischen
exegetischen Sicht die Beziehung zwischen dem historischen Jesus und der
Eucharistie der spateren Kirche anders deutet als diese. Hier nimmt er sel-
ber historische Erkenntnisse zur Fiillung einer theologischen Sicht. Zweifel-

60



los beriihren wir hier nicht ein Problem, das Dr. Drewermann und sein
Bischof allein haben, sondern die christliche Theologie iiberhaupt.

8. Der in Nr. 7 genannte Vorwurf, der sich fiir Kundige als eine noch
offene theologische Frage erweist, spitzt sich allerdings im Hinblick auf
die Symbolisierung des Dogmas von der Jungfraulichkeit Marias durch
Dr. Drewermann zu (vgl. zum Thema selber: W. Loser, A. Basdekis,
D. Ritschl, in OR 4/1982, 411-461). Dieses Thema ist keineswegs ausdis-
kutiert, denn Dr. Degenhardt schreibt an Dr. Drewermann, ,,es geht nicht
um gyndkologische Spekulation iiber eine mirakulése Geburt, . . . sondern
zum Beispiel darum, daf die bleibende Jungfriulichkeit Mariens eine letzte
Ausstrahlung ihres Ja-Wortes und ihrer bedingungslosen Verfiigbarkeit fiir
Gott und seinen Willen in ihrem ganzen Leben ist* (12), unter Verweis auf
Katholischer Erwachsenenkatechismus (175—178). Theologisch-logisch und
sprachphilosophisch ist die Differenz zwischen den AuBerungen Drewer-
manns und seines Bischofs nur sehr schwer zu eruieren.

Gerade der letzte Punkt illustriert am deutlichsten, worauf ich mit diesen
acht Thesen hinweisen wollte. Natiirlich sind die offiziellen Verlautbarun-
gen der Kirche, etwa die von Erzbischof Degenhardt zitierten, ,,richtig* und
nicht ,,falsch®. Aber sie sind — weil sie von Gott reden — symbolisch, wie
man bei Thomas v. Aquin lernen kann (theologische Sprache ist ,,analoge
Sprache®, sagt Erzbischof Degenhardt, (6)). Sie sind ,,richtig*, aber sie sind
ein modus loquendi, der der Gattung der kirchlichen Verlautbarung ange-
messen ist, vielleicht im Vergleich zu anderen der beste, der allgemeinste,
der klarste, aber eben nicht der einzige modus logquendi. Allerdings bleibt
die Frage offen, ob wir heute noch in der Theologie die wuchtigen Sétze der
Heilsgeschichte und ,,objektives Offenbarungsgeschehen‘ (sie hatten be-
kanntlich in evangelischer Theologie lange hohe Konjunktur) derart direkt
verwenden und gar als Meflatte fiir andere theologische Artikulationen
anwenden sollten — ich sage absichtlich ,,wir*, denn das Problem stellt sich
nicht nur innerhalb des romisch-katholischen Teils der Kirche. Hier wire die
Riickbesinnung auf Kardinal Daniélous Warnung an O. Cullmann hilfreich,
nicht dann historische Urteile zur Stiitzung theologischer zu verwenden,
wenn man mit diesen nicht weiter kommt und vice versa. (Das ist die Fall-
grube, die ich in Nr. 7 nannte.)

Diese kritische Anfrage an den normativen Sprachgebrauch bzw. das
damit gegebene Lehrverstindnis ist keineswegs als ,,modisch*‘ abzutun oder
als Konzession an den Zeitgeist. Die Kirche hat schon immer, spitestens in
der Transmission griechischer Theologie in den lateinischen Westen und
seither ungezihlte Male in der parallelen Sprachentwicklung in Theologie,

61



Mystik und Spiritualitéit verschiedene Artikulationen nebeneinander gedul-
det und sogar als Bereicherung empfunden, wenn sich auch nicht alle in
gleicher Weise als ,,richtig* im Sinn der Vergleichung mit der Satzlogik offi-
zieller kirchlicher Lehre erwiesen. Kein Geringerer als Karl Rahner hat auf
die Grenzen der Einengung auf aristotelische Satzlogik in der Theologie
hingewiesen, und dies sogar, ohne neuere analytische Sprachphilosophie als
theologisches Organon zu verwenden (was iibrigens keinem Bischof und
keinem priesterlichen Psychotherapeuten schaden wiirde).

Ich zweifle nicht, daB Dr. Drewermann etliche seiner Lehrmeinungen und
Zielrichtungen einer Revision unterziechen miifite, um in einem sinnvollen
Diskurs mit seinen Bischéfen bleiben zu konnen. Ebenso unzweifelhaft not-
wendig scheint es mir zu sein, daB die Bischofe ihr Verstdndnis der Explika-
tion der richtigen Lehre der Kirche und vor allem ihrer kritischen bzw. rich-
terlichen Applikation auf ihre Priester und Lehrer theologisch iiberpriifen.

Friedrich Heiler —
ein Bahnbrecher der Okumene

Zur Erinnerung an seinen 100. Geburtstag am 30. 1.1992
VON HEINZ ROHR

Freunde und Schiiler in aller Welt verehren in Friedrich Heiler, der am
28.4.1967 in seiner Vaterstadt Miinchen starb, einen grofien Religionsfor-
scher und Theologen. Die Stiitte seines Lebens und Wirkens als Ordinarius
fiir Vergleichende Religionsgeschichte und Religionsphilosophie war Mar-
burg, die Stadt der Hl. Elisabeth und des berithmten Religionsgesprédchs
zwischen Luther und Zwingli. Wenn aus der Lahnstadt in unserem J ahrhun-
dert theologische Impulse in die Weite der ganzen Okumene ausstrahlten,
so ist dies heben anderen groBen Namen vor allem das Verdienst F. Heilers.

Als der aus einer katholischen Lehrerfamilie stammende junge Gelehrte
1919 im schwedischen Vadstena zum lutherischen Glauben iibertrat,
beschritt er einen Weg, fiir den er die programmatische Formel der ,.evan-
gelischen Katholizitdt* geprigt hat. Argwohn, Spott und die engherzige
Kritik unverbesserlicher Konfessionalisten konnten ihn nicht davon abhal-

62



ten, mutig dem Ziel der ,,una sancta ecclesia“, der ,,einen heiligen Kirche*
zuzusteuern. Unter den wenigen Freunden, die ihn unterstiitzten und ihm
Verstindnis entgegenbrachten, war der lutherische Erzbischof von Schwe-
den Nathan Sdderblom, einer der Viter der dkumenischen Bewegung.
Soderblom hatte den jungen Religionswissenschaftler, der durch seine
umfassende Studie iiber ,,Das Gebet‘‘ international bekannt geworden war,
zu Gastvorlesungen nach Schweden eingeladen, und die Freundschaft mit
dem groB3en schwedischen Kirchenfiihrer und Religionsforscher ist fiir Hei-
lers Lebensweg bestimmend geblieben. Vor sieben Jahrzehnten hatte Heiler
mit einigen Freunden in seinen Bemiithungen um die Okumene in Deutsch-
land allein gestanden. Noch 1925, vor der Weltkonferenz fiir ,,Praktisches
Christentum® in Stockholm, hatte man Soderblom fiir einen Narren gehal-
ten, der Unmogliches wolle. Heiler durfte spiter erleben, was Séderblom
versagt war: Die Okumene ist eine Tatsache geworden, vielleicht die bedeut-
samste Tatsache der modernen Kirchengeschichte, und Heiler darf als einer
ihrer grofBen Bahnbrecher gelten.

— Folgerichtig gelangte Heiler durch seine Tatigkeit als Prediger und
Liturg zur Mitarbeit in der Evangelisch-Okumenischen (friiher ,,hochkirch-
lichen‘“) Vereinigung, deren Vorsitzender er 1929 wurde und deren Weg er
entscheidend bestimmt hat. Die Wiederbelebung der Liturgie in der deut-
schen Messe und die Ankniipfung an den altkirchlichen Gedanken der
bischoflichen Sukzession waren die Hauptanliegen. Heiler selbst erhielt
durch den gallikanischen Bischof von Bordeaux die Weihe zum bischof-
lichen Amt innerhalb der Evangelisch-Okumenischen Gemeinschaft. Da-
neben erwuchs die evangelische Johannesbruderschaft und ein evangelischer
Tertiaren-Orden, in dem der Geist der Hl. Elisabeth zu neuem Leben erwa-
chen sollte. Auch die ,,Una Sancta “-Arbeit in Deutschland wurde von Heiler
in Angriff genommen. So kam es im Priesterseminar zu Berlin-Hermsdorf
bereits 1934 unter dem Patronat des katholischen Bischofs von Berlin,
Nikolaus Bares, zu jenem denkwiirdigen Gesprich zwischen Vertretern bei-
der Konfessionen, dem weitere Gespriiche auf lokaler Basis in anderen Stid-
ten und Lindern folgten.

— All diese Bemiihungen, unter schweren Anfeindungen vorangetrie-
ben, wurden vom NS-Regime mit Argwohn beobachtet und waren oft vom
Spott oder der iiberheblichen Kritik engherziger Theologen und Kirchen-
ménner begleitet. Noch in den dreifliger Jahren nannte ein fanatischer Pro-
testant Heiler wegen seiner hochkirchlichen Bestrebungen einen ,,Heiden
und Zollner* gemidB Mt 18,17, der keinen Anspruch auf Ndchstenliebe,
héchstens auf Feindesliebe habe. Heute, im nachkonziliaren Zeitalter, findet

63



die prophetische Vorausschau und die entschlossene Tatkraft, mit der Hei-
ler die interkonfessionelle Verstindigung vorantrieb, endlich die verdiente
Anerkennung. In den letzten Jahren seines Wirkens konnte er mit Freude
erleben, wie sich der Una Sancta-Gedanke immer weiter Bahn brach.
OrdensmiBige Bruder- und Schwesternschaften entstanden auf lutheri-
schem wie reformiertem Boden. Offizielle Beobachter der romischen Kirche
nahmen seit der Weltkonferenz fiir ,,Glauben und Kirchenverfassung® in
Lund (1952) an allen bedeutenden 6kumenischen Veranstaltungen und am
Deutschen Evangelischen Kirchentag teil. Vertreter der reformatorischen
und der orthodoxen Kirchen waren zum Vatikanischen Konzil eingeladen.
Es gibt heute dkumenische Abendmahlsfeiern, bei denen neben evange-
lischen Geistlichen romisch-katholische Priester das Sakrament spenden —
alles Erscheinungen, die noch vor wenigen Jahrzehnten geradezu als gottes-
liasterliche Ketzerei galten. Es ist dem unerschiitterlichen Willen zur Einheit,
wie ihn Ménner wie Friedrich Heiler unserer Zeit vorgelebt haben, zu ver-
danken, wenn uns diese Dinge heute schon fast als selbstverstdndlich
erscheinen.

— Als Johannes XXIII. sein Pontifikat antrat, hat Heiler ihn als den
,.Engelspapst gefeiert, von dem eine mittelalterliche Prophetie kiindet.
Bereits in seinem groBen Werk iiber den ,,Katholizismus* aus dem Jahre
1922 hatte er dem ,,Sehnsuchtstraum vom Pastor Angelicus‘‘ ein Kapitel
gewidmet, einem Traum, der sich ihm in unserer Gegenwart zu erfiillen
schien. Und noch an seinem 75. Geburtstag hat Heiler im Rahmen eines
Festvortrags in der Marburger Universitdt Johannes XXIII. neben Nathan
Soderblom als den groBen Herold der christlichen Einigungsbewegung
gewiirdigt.

— Was Heiler im Innersten bewegte, war die iiberwiltigende Macht des
,.mysterium caritatis“, des Mysteriums der Gottes- und Nachstenliebe. Von
hier aus muBten ihm alle konfessionellen Aufspaltungen, alle dogmatischen
Verfestigungen, alle Intoleranz und Lieblosigkeit zwischen den Konfessio-
nen — und Religionen — als dem Gebot Christi widersprechend erscheinen.
Und es war nur folgerichtig, wenn der Begriinder der liturgischen Erneue-
rungsbewegung innerhalb des Protestantismus und der geistige Wegbereiter
der Una Sancta immer mehr zu dem energischen Befiirworter einer Oku-
mene der Weltreligionen wurde. Was ihn dazu bewog, war seine Uberzeu-
gung, daB Gott sich auch in den auBerchristlichen Religionen nicht unbe-
zeugt gelassen hat. Neben dem Christentum galten ihm vor allem der Bud-
dhismus in der Gestalt des Mahayana und die Mystik Laotses als die heraus-
ragenden Gipfel einer universalen Liebesreligion. Es liegt nahe, dafl der

64



weitherzige Theologe und Religionsforscher — trotz der Ungunst des theo-
logischen Klimas in Deutschland — durch seine meisterliche Interpretation
auBerchristlicher religioser Phinomene ein weltweites Echo fand. Gast-
professuren und -vorlesungen in allen Teilen der Erde brachten Heiler zahl-
reiche Ehrungen ein. Neben dem Vorsitz des ,,Deutschen Zweiges der Inter-
nationalen Vereinigung fiir das Studium der Religionsgeschichte* hatte er
das Prisidium des ,,Deutschen Zweiges des Weltbundes der Religionen*
inne. Wenn in Marburg, wo Heiler iiber 40 Jahre wirkte, in den letzten Jahr-
zehnten ein Zentrum religionswissenschaftlicher Studien entstand, das
Gelehrte und Studenten aus aller Welt anzog, so ist das vor allem das Ver-
dienst dieses Mannes.

Das Geheimnis dieses groBen Lebenswerkes aber ist die personliche
Frommigkeit des Menschen und Christen Friedrich Heiler, der iibrigens
auch ein bedeutender Prediger war, was zwei beachtliche Predigtbinde aus
seiner Feder beweisen. Heilers stiller und weitherziger Art als Mensch ent-
sprach es, daB er zeitlebens ein Christentum johanneischer und franziskani-
scher Prigung gelebt hat: Innige Mystik verband sich mit dem Beispiel einer
sich in tiglicher Hingabe verschenkenden Liebe! ,,Gott ist Liebe* — das
war der zentrale Satz seiner Theologie und seines Lebens. Gerade Heilers
Existenz zwischen den Konfessionen, ja zwischen den Religionen, ist fiir
viele Menschen unserer Zeit, die des konfessionellen Haders iiberdriissig
geworden sind und die religiose Zwietracht als Widerspruch zur biblischen
Botschaft erkannt haben, zu einem Symbol der VerheiBung geworden.

65



Europdische Vorginge

Tauwetter in européiisch-6kumenischer Eiszeit?

5. Begegnung KEK/CCEE in Santiago
VON HERMANN GOLTZ

Kaum ein anderes 6kumenisches Ereignis in jiingerer Zeit war zeitlich und sach-
lich giinstiger plaziert, um eine so direkte Rolle in dem notwendigen 6kumenischen
Klarungsprozef zu spielen, als die Fiinfte Européische Okumenische Begegnung der
Konferenz Européischer Kirchen (KEK) und des Rates Européischer Bischofskonfe-
renzen (CCEE) in Santiago de Compostela (Spanien), wo sich vom 13. bis 17. No-
vember 1991 unter dem Thema: ,,AUF DEIN WORT — Mission und Evangelisie-
rung in Europa heute* iiber hundert Vertreter und Vertreterinnen aller kirchlichen
Traditionen Europas in einer andauernden Zeit der Umbriiche in diesem Kontinent
trafen.

Situation: Der neue ,,Drang nach Osten*

Die gesamteuropdische 6kumenische Situation ist seit Monaten zum Zerreillen
gespannt. Unter dem in jiingster Vergangenheit nicht zufillig herausgestellten,
extrem abendlindischen Symbol der Gottesmutter von Fatima setzt ein romisch-
katholischer ,,missionarischer® und ,.evangelistischer Drang nach Osten — in
einen vermeintlich atheistischen Osten — ein. — In Riga trdumen manche Luthe-
raner vom Umbau der orthodoxen Kathedrale in ein lettisches Unabhéngigkeits-
denkmal. — In Polen bereiten sich groBe Gruppen rémisch-katholischer Priester
auf den ,,RuBland-Einsatz* vor. — Dutzende von fundamentalistischen protestanti-
schen ,,Evangelisten aus den USA und Westeuropa konkurrieren bereits in ver-
meintlich christlichem Niemandsland in Osteuropa miteinander, wobei nicht selten
ausschlaggebend ist, wer die dickeren Dollarbiindel und die gréBere Unkenntnis
vom Mirtyrerzeugnis der Ortskirchen in Osteuropa mitbringt, um zur weiteren Zer-
storung der durch die Zeit der Repressionen geretteten kirchlichen Reststrukturen in
besonderer Weise beizutragen. — Und der niederldndische Jesuitengeneral, der es
aus seiner langen Zeit im Vorderen Orient eigentlich auch besser weil3, erkennt nach
einer Zeit der Irrungen und Wirrungen seines spanischen Vorgingers endlich wieder
die eigentliche Aufgabe: Osteuropa! — Die befreiten christlich-orthodoxen Massen
in RuBland sehen in ihren geschichtlich wohlbegriindeten Angsten vor dem
,Westen* fast jegliche dkumenische Bemiihung als ,,freimaurerische’ und im
Grunde atheistische Giftmischerei gegen die eigenen authentischen christlichen Tra-
ditionen an. — Zwischen Orthodoxen und ,,Uniaten* (bzw. ,,Griechisch-Katho-
lischen* oder ,,Katholiken byzantinischen Ritus*) wird in einigen Landern Ost-
europas eine Art konfessioneller Krieg gefiihrt, bei dem es an direkter physischer
Gewalt nicht fehlt. — Zwischen Serben und Kroaten tobt ein erbarmungsloser Krieg
im Herzen Europas, exakt an der Grenze zwischen Altrom und Neurom, zwischen
westeuropéischer und osteuropdischer Kulturwelt. Man beeilt sich auch in den

66



scheinbar nichtbeteiligten Kirchen, in selbstberuhigender und recht oberflichlicher
Weise zu konstatieren, daBl wir uns nicht in einem Krieg zwischen christlichen
Kirchen befinden: Aber dal3 dieser Krieg so grausam gefiihrt werden kann, liegt
zweifelsfrei auch an der tausend Jahre alten und ilteren Entzweiung und Entfrem-
dung zwischen Westkirchen und Ostkirchen. Ich habe es bei unseren KEK-
CCEE-Bemiihungen vor Ort in Jugoslawien in diesem Jahr mit meinen eigenen
Ohren horen miissen, und zwar aus dem Mund eines protestantischen Theologen,
wortlich: ,,Die Orthodoxen sind an allem schuld!*“ Und das Pendant ist ebenfalls
keine Phantasie, sondern Realitit in serbischen Miindern und Zeitungen: ,,Der Vati-
kan ist faschistisch!* Mit diesen Trivialititen, welche viel konstitutiver fiir die Reali-
tat auf unserem Kontinent sind, als wir nach allen Dialogen ahnen, miissen die
Kirchen sich auseinandersetzen. Und alle Kirchen in Europa, auch die, die mit
Befremden, Entsetzen und Abscheu auf die Massaker auf dem Balkan schauen, sind
irgendwo aktive Teilnehmer am Ubel, um so mehr, wenn sie dies selbstgerecht ver-
driangen.

In dieser Situation ist es fast nicht mehr angebracht oder eben allerhdchste Zeit,
auf gesamteuropdischer Ebene nach gemeinsamer Klarheit iiber die ,,Mission und
Evangelisierung der Kirchen in Europa heute zu suchen.

Kontext: Das ékumenische ,,Nein‘ des Moskauer Patriarchen

In den ,,Vorwende-‘“ und ,,Wendezeiten* hatten KEK und CCEE auf verschiedene
Weise Studienprogramme iiber ,,Sdkularisierung®, ,,Mission* und ,,Evangelisie-
rung‘ durchgefiihrt. So war es nur natiirlich, daB nach den bisherigen vier KEK-
CCEE-Begegnungen in Chantilly, Frankreich (1978), Logumkloster, Dinemark
(1981), Riva del Garda/Trient, Italien (1984) und Erfurt, damals noch DDR (1988),
ein fiinfte Begegnung vorgesehen wurde, die den Ergebnissen dieser Studien in KEK
und CCEE gewidmet sein sollte. Ein ganz wesentlicher inhaltlicher Schwerpunkt auf
dem gemeinsamen KEK-CCEE-Weg ist natiirlich die Europiische Okumenische Ver-
sammlung 1989 in Basel, deren SchluBdokument wichtige Gemeinsamkeiten der
Teilnehmer aus allen europiischen Kirchen im Verstindnis der Mission, der
»endung®, der Kirchen zeigt.

Von den Organisatoren des Santiago-Treffens in KEK und CCEE wurde es als eine
grofle Aufgabe und Chance empfunden, daB von Papst Johannes Paul II. fiir die
Zeit unmittelbar danach (28.11. bis 14.12.1991) eine ,,Spezialversammlung der
Bischofssynode fiir Europa“ nach Rom einberufen worden war, die sich unter dem
Thema ,,Seien wir Zeugen Christi, der uns befreit hat“ ebenfalls der nahe verwand-
ten Frage der Evangelisierung in Europa widmen sollte. In dieser zeitlichen Konstel-
lation wurde es moglich, einen direkten 6kumenischen Beitrag von gesamteuropéi-
schem Gewicht fiir die romische Bischofssynode zu geben.

Nun fiel in die Zeit der Vorbereitungen der Begegnung in Santiago und der rémi-
schen ,,Spezialversammlung* aber auch das glasklare, (ich wiirde wagen zu sagen:)
Okumenische ,,Nein“ des Patriarchen Aleksij II. von Moskau, mit welchem er in der
heutigen konfliktreichen Situation zwischen dem Vatikan und der Russischen
Orthodoxen Kirche ablehnte, eine russisch-orthodoxe Delegation als delegati
Jraterni der ,,Spezialversammlung* nach Rom zu senden. Weitere Ablehnungen der

67



rémischen Einladung an orthodoxe Kirchen folgten, so daf3 letztlich in Rom von den
orthodoxen KEK-Mitgliedskirchen nur noch ganz wenige vertreten waren und
Metropolit Spyridon von Italien (Okumenisches Patriarchat) quasi als Sprecher fiir
die zahlreichen ferngebliebenen orthodoxen Kirchen zu agieren hatte.

In dieser bedauerlichen Situation kam nun aber der Begegnung in Santiago um
so groBere Bedeutung zu. Und es diirfte bei der Kenntnis dieses Hintergrunds auch
nicht iiberraschen, daB nun von rémisch-katholischer Seite und von orthodoxer
Seite, die beide eigentlich trotz oder wegen aller Schwierigkeiten das Gespréch nicht
abbrechen mochten, ein besonderes Interesse an diesem KEK-CCEETreffen demon-
striert wurde. Die durch dreizehn Jahre hindurch entwickelte Vertrauensbasis
zwischen KEK und CCEE trug einmal mehr ihre Friichte.

Angesichts der Konflikte in den ékumenischen bzw. konfessionellen Ost-West-
Beziehungen in Buropa hatte die KEK-CCEE-Vorbereitungsgruppe in dem gemein-
samen Einfithrungsdokument fiir die Teilnehmer den Passus akzeptiert:

..,Nach Auffassung der Konferenz Europdischer Kirchen solite das Treffen in San-
tiago de Compostela beim Erfahrungsaustausch auch die heutigen neuen Spannun-
gen zwischen den europdischen Kirchen in der Zeit neuer Freiheit nicht ausklam-
mern. Aufgrund der schweren Geschichte unseres gespaltenen Kontinents und einer
sich erneut spaltenden Welt sind solche Spannungen nahezu notwendige Konse-
quenzen, die durch den Geist des Friedensevangeliums iiberwunden werden soliten.
Unentbehrlich ist dafiir das gemeinsame Bekenntnis und Zeugnis der christlichen
Hoffnung und Liebe fiir die Schdpfung Gottes.

Dazu konnte das Treffen in Santiago de Compostela einen kriftigen Impuls
geben. Eine solche OFFENHEIT stiinde den Christen und Kirchen in Europa gut
an und wiirde auch ein wichtiges Erfordernis fiir die Evangelisierung in Europa sein,
die gemeinsam geschehen soll.“ (§§ 48, 49)

Konfessionelles Bedenken: KEK im Schlepptau Roms?

Dieses gemeinsame Anliegen durchzog die Beitrdge und die Diskussionen in den
Gruppen und im Plenum, die Gottesdienste, die Gebete und die Bibelgespriche.
Gerade Mission und Evangelisierung der Kirchen sind Testfélle nicht nur fiir das
Verhaltnis von ,,Kirche® und ,;Welt®, sondern fast noch starker fiir das Verhltnis
zwischen den Kirchen. Die erregte, stark konfessionalisierte Debatte der letzten
Jahre und Monate iiber ,,Re-Evangelisierung®, ,,Neu-Evangelisierung® etc. und die
doppelbddigen Interpretationsmoglichkeiten dieser Termini warfen in der Vorberei-
tungsphase einen gewissen Schatten auf die Begegnung, zumal KEK und CCEE im
alternierenden Rhythmus der Einladungen nun auf Vorschlag von CCEE nach San-
tiago de Compostela gingen, von wo im Jahre 1982 Papst Johannes Paul II. als
,,Pastor der Universalkirche* seinen Ruf an Europa hatte ergehen lassen.

Vor, wihrend und auch bereits nach der Santiago-Begegnung wurde in Europa —
offensichtlich von bestimmten ,,interessierten® protestantischen Kreisen — die Mei-
nung verbreitet, daB nun KEK voll auf ein konfessionelles romisch-katholisches
Konzept von ,,Evangelisierung® setzte. Auf der Grundlage solcher Geriichte lassen
sich dann auch sehr gute Postulate der Art erheben, daB gepriift werden miisse, ob
und wie die evangelischen Anliegen innerhalb der KEK iiberhaupt zum Zuge kom-

68



men (wobei im Gegenteil ein wesentliches Problem ist, wie das starke protestantische
Ubergewicht innerhalb der KEK im Sinne eines vollstindigen Europa und einer
echten dkumenischen Gemeinsamkeit mit den orthodoxen Kirchen ausbalanciert
werden kann. Es ist fiir die KEK ein viel groBeres Problem, daf3 sie nicht selten,
sowohl von protestantischer wie auch von orthodoxer Seite aus verschiedenen
Griinden fiir eine ,,protestantische** 6kumenische Organisation gehalten wird).

Alle, welche die Dinge auch nur ein wenig verfolgten und nicht willentlich weg-
hérten, konnten aber sofort bemerken, dafl KEK und CCEE auch in der Definition
von ,,Evangelisierung® nicht von ihrer gemeinsamen o&kumenischen Tradition
abgingen. So erklang gleich in der Einleitungsrede des CCEE-Priisidenten Carlo
Maria Kardinal Martini, Nachfolger des hl. Ambrosius auf der Mailénder cathedra,
kraftvoll der Dreiklang von Evangelium, Vers6hnung und Frieden: Mit dem Samen
des Evangeliums sden wir Verséhnung und Frieden, auf welchen unser gemeinsames
Haus Europa gebaut werden kann. Und Dean John Arnold, stellvertretender Vorsit-
zender des Prisidiums der KEK, gab dem Santiago-Treffen gleichsam das Motto:

.. Wenn die Moglichkeiten fiir gemeinsame Evangelisierung in Europa ungemein
zugenommen haben, so auch die Notwendigkeit fiir gemeinsame Evangelisierung,
zumindest fiir diejenigen unter den Kirchen, die angesichts der neuen Bedrohungen
von Einheit und Gemeinschaft eher zusammenarbeiten denn miteinander konkur-
rieren wollen. Deshalb sage ich, daff — wenn die ,theologische Tugend® unserer
Begegnung von Riva del Garda Glaube war und die von Erfurt Hoffnung — die-
Jenige von Santiago Liebe sein muf. , Nun aber bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe,
diese drei. * (I Kor 13,13) Wir haben Gottes Gnade zu erbitten, daf wir alles, was wir
in den ndchsten Tagen zum Thema Mission und Evangelisierung sagen und tun, in
den Kontext der Liebe Gottes stellen, andernfalls wird es nicht Seine Mission sein,
in welcher wir uns engagieren, es wird nicht Sein Evangelium, Seine Frohbotschaft
sein, die wir verkiinden. “

Kurze Revue: Die Studienarbeit von KEK und CCEE

Einen ersten thematischen Schritt in der gemeinsamen Arbeit in Santiago stellten
(nach kurzen Zeugnissen von Teilnehmern iiber besondere missionarische Situatio-
nen in der Ex-DDR, in Nordirland, in der CSFR und in Portugal) zwei zusammen-
fassende Berichte iiber die bisher geleistete Studienarbeit der KEK und des CCEE
zum Thema Mission und Evangelisierung dar. Von CCEE-Seite betonte Prof. Hervé
Legrand O.P. vom Pariser Institut catholique, der ,,Vordenker* der CCEE-Studien-
arbeit, daB die intendierte ,,neuartige Evangelisierung®, wie immer sie bezeichnet
wird, wesentlich eine 6kumenische Dimension hat. Besonders hob Hervé Legrand
die Wichtigkeit der Arbeit des gemeinsamen KEK-CCEE-Komitees ,,Islam in
Europa** hervor, in welcher die Einheit der Christen im Zeugnis als Voraussetzung
fiir das Gespriach des Christentums mit den Religionen vorgepragt ist.

Eine Ubersicht iiber die facettenreiche KEK-Studienarbeit ,,Mission der Kirchen
in einem sédkularisierten Europa®“ gab der Moderator des KEK-Studienkomitees,
Dr. Karl-Christoph Epting (Karlsruhe). Diese Arbeit fand im Oktober 1991 einen
vorldufigen AbschluB mit der europidischen Studienkonsultation ,,Praktische
Aspekte der Mission in einem sich wandelnden Europa“ an der Orthodoxen Akade-

69



mie Kreta (s. S. 106ff). Im Laufe der KEK-Studienarbeit hatte sich die Aufmerksam-
keit immer stirker der christlichen Ortsgemeinde zugewandt. So lie sich die KEK-
Studienarbeit besonders von ,,Living examples*, Beispielen aus der Wirklichkeit
verschiedener Ortsgemeinden aus vielen Lindern Europas inspirieren, die nicht
selten bereits Formen der 6kumenischen Zusammenarbeit vor Ort erproben. Da der
Missionsauftrag in unteilbarer Weise dem ganzen Volk Gottes gilt, ist an den ver-
schiedenen Orten die 6kumenische Zusammenarbeit von Christen und Gemeinden
verschiedener Konfessionen unverzichtbar. Gerade in einer Zeit wachsenden MiB-
trauens zwischen Kirchen und wieder zunehmender Konkurrenz von christlichen
Konfessionen gilt das eindriickliche und in seinem eigenen Kontext mutige Wort von
Patriarch Aleksij II. von Moskau in seinem Brief an die gemeinsame Tagung von
Prisidium und Beratendem Ausschufl der KEK im April 1991 auf dem elséssischen
Liebfrauenberg, das K.-Chr. Epting summierend in Santiago zitierte:

,,Durch das praktische Leben werden wir mehr und mehr davon iiberzeugt, dafi
dkumenische Beziehungen nicht irgend ein duferliches Anhingsel zu den Aktivi-
titen der Kirche und eigentlich ihrem Organismus fremd sind, im Gegenteil: In der
heutigen Welt der Widerspriiche, der Teilungen und der Feindschaft ist eine 6ku-
menische Stimmigkeit unumgdnglich, ohne welche die unterschiedlichen christ-
lichen Denominationen einfach nicht am Leben bleiben und gemeinsam, wiirdig
ihrer christlichen Berufung, koexistieren konnen.

K .-Chr. Epting iibergab auch den Brief von Kreta an die Kirchen in Europa und
an alle Missionsgesellschaften, den die Teilnehmer der dritten KEK-Studienkonsul-
tation zum Thema Mission, M#nner und Frauen aus 26 Nationen und allen christ-
lichen Traditionen Europas zusammen mit Teilnehmern von anderen Kontinenten,
im Oktober 1991 geschrieben hatten. Unter den vier Empfehlungen, welche den
Brief von Kreta abschlieBen, sei hier lediglich die letzte hervorgehoben, die sinn-
gemiB in die SchluBbotschaft der Prisidenten der Santiago-Begegnung aufge-
nommen wurde:

,.In der Erkenntnis, dafl der missionarische Aufirag zur Verséhnung in Konflikt-
situationen fester Bestandteil unseres gemeinsamen Zeugnisses ist, empfehlen wir,
dafi in Lindern, in denen es keinen Okumenischen Rat der Kirchen gibt, die Kirchen
erwigen sollen, so schnell wie moglich solche Gremien auf lokaler und nationaler
Ebene zu griinden, um den Dialog fortzuseizen und um die Kommunikationskandle
zwischen den Kirchen angesichts der raschen politischen Verinderungen und eth-
nischen Konflikte aufrechtzuerhalten.

Diese Empfehlung stieB nicht nur in Santiago auf gesteigerte Aufmerksamkeit
und Offenheit, sondern wurde noch im selben Monat durch den Santiago-Teil-
nehmer Mgr. Clemente Riva, Weihbischof von Rom, in die rémische Spezialver-
sammliung der Bischofssynode fiir Europa eingebracht (vgl. Presse-Verlautbarung
des HI. Stuhls von der Synodus episcoporum, 29. 11.1991/4, S. 10, dt. Version).

Perspektive und umgekehrte Perspektive

Die Arbeit in Santiago wurde mit einer vielschichtigen theologischen Reflexion zu
den Konzepten von Kirche, Welt und Mission in den unterschiedlichen konfessio-
nellen Traditionen fortgesetzt. Neben den Referaten von Prof. Lothar Ullrich

70



(Erfurt; CCEE), der aus einer katholischen Diaspora-Situation heraus den allen
Kirchen gemeinsamen Dienst fiir das Reich Gottes betonte, und von Superintendent
Helmut Nausner (Wien; KEK), der aus seiner methodistischen Perspektive heraus
das iiberholte Konzept einer konfessionell-geographischen Homogenitét als Hinder-
nis fiir das gemeinsame Zeugnis kritisierte, kam es mit dem Vortrag von Archi-
mandrit ITosif (Pustoutov), dem Leiter der Abteilung fiir die Beziehungen zur
romisch-katholischen Kirche im AuBenamt des Moskauer Patriarchats zu einem
Schliisselereignis wihrend der Santiago-Begegnung. Deutlich kritisierte Vater Iosif
die ekklesialen ,,Parallelstrukturen®, welche von Rom derzeit in RuBland aufgebaut
werden, wobei er sich u.a. auf die sogenannte ,,Russische katholische Kirche*
bezog. Es war deutlich, daB die massive Kritik nicht lediglich eine persénliche Sache
Archimandrit Iosifs war, sondern daBl der Hl. Synod der Russischen Orthodoxen
Kirche Archimandrit Tosif explizit beauftragt hatte, diese und andere gravamina in
die reprisentative Versammlung von Santiago einzubringen. V. losif schonte auch
nicht die groBen Zahlen protestantischer Evangelisten aus Westeuropa und
Amerika, die sich viel ,Ather-Zeit* im russischen Radio und Fernsehen mit gewalti-
gen Geldmitteln kaufen, Stadien und Konzertsidle mieten, um einer traditionell
orthodoxen Bevolkerung zu predigen, die in Glaubens- und Konfessionsfragen aber
nach den Jahrzehnten der Unterdriickung und Verfolgung der lokalen orthodoxen
Kirche noch unfihig ist, sich selbstindig zu orientieren. An beide westlichen Konfes-
sionen, romische Katholiken und Protestanten, richtete Archimandrit Iosif den
dringenden Appell, dafl Mission von allen beteiligten Seiten in seridser Weise unter
Beachtung gleicher Moglichkeiten und Bedingungen fiir alle betrieben werden
miisse.

Zeichen des ,,Tauwetters“?

In der folgenden Diskussion meldete sich Bischof Pierre Duprey vom vatikani-
schen Einheitssekretariat mit einem Beitrag zu Wort, der deutlich den Willen zeigte,
den derzeitigen Graben zwischen dem Vatikan und den orthodoxen Kirchen, beson-
ders der russischen, wieder zu iiberbriicken. Bischof Duprey rdumte ein, daB
,,Fehler begangen wurden und bis in diese Tage begangen werden’. Aus beiden Kir-
chen haben Mirtyrer in den Verfolgungen in der Sowjetunion ihr Leben als christ-
licher Martyrer hingegeben. Das Blut der Mirtyrer sei geméf3 dem frithchristlichen
Wort der Same der christlichen Kirche. Er, Bischof Duprey, wage hinzuzusetzen,
daB dieses Martyrer-Blut, das im 20. Jahrhundert von Christen verschiedener Kon-
fessionen vergossen wurde, auch ,,Same der Einheit* sei. Das Tragische ist, die Ver-
folgten von damals kennen sich nicht. Sie haben in verschiedenen Lagern geduldet
und gelitten. Und nun, in der neuen Freiheit kimpfen die Opfer miteinander um
sekundédre Dinge wie Kirchengebdude und anderes Hab und Gut. Es ist eine der-
artige Explosion der Leidenschaften zu konstatieren, daB sie weder die romisch-
katholische noch die orthodoxe Kirchenleitung einzuddmmen in der Lage sind.
Trotz aller durch Bischof Duprey gezeichneten Schwierigkeiten wurde sein Wort als
auBerordentlich irenisch und verséhnungsbereit empfunden. Die Atmosphire zwi-
schen den Vertretern Roms und der Orthodoxen Kirche, besonders der Delegation
der Russischen Orthodoxen Kirche, entspannte sich merklich. Beide Seiten waren

7



sichtlich erfreut, daB auf dem Hintergrund der nicht {iberwundenen Spannungen
sich die Spaltungen bei der Begegnung in Santiago nicht noch weiter vertieften, son-
dern Zeichen der Bereitschaft fiir eine ,,Tauwetter*‘-Periode signalisiert wurden. Die-
selbe Linie verfolgte, wie bereits zu héren war, auch Papst Johannes Paul II. in sei-
ner Eroffnungsansprache bei der romischen Spezialversammlung der Bischofs-
synode. Er hatte nur nicht den Vorteil, den Bischof Duprey in Santiago hatte, ndm-
lich zu einer weit groBeren Schar orthodoxer Hierarchen und Theologen direkt
sprechen zu konnen. Zwar war Patriarch Aleksij II. von Moskau und ganz RuBland
wegen seiner offiziellen USA-Reise in dieser Zeit nicht in der Lage, die Begegnung
mitzuprisidieren, er hatte aber persdnlich Metropolit Juvenalij von Krutitzy und
Kolomna (Moskau), also die ,,Nummer zwei* der russisch-orthodoxen Hierarchie,
in die Jakobus-Stadt gesandt, zusammen mit Erzbischof Irinej von Rovno und
Ostrog aus der Westukraine. Eigentlich konnte KEK und CCEE nichts Besseres
zustoBen, als daB Vertreter der zerstrittenen Kirchen diese Europdische Okumeni-
sche Begegnung benutzten, um iiber allem Streit nicht jeglichen Kontakt untereinan-
der zu verlieren, sondern die Tiir, die zueinander fiihrt, wieder leicht zu 6ffnen.

Kritische Vision: Kirchen und Gétzen

So ging es dann in einer nicht hoffnungslosen Atmosphire in die abschlieBende
Phase der Uberlegungen, die mit ,,Vision Europa‘“ iiberschriecben war. Es ist mehr
als ein Symbol, daf dabei von CCEE-Seite Kardinal Willebrands die 6kumenischen
Ideale seiner Zeit beschwor und in einem feinen, stillen Gleichnis davor warnte, die
Ortskirchen in den neuen Missions- und Evangelisierungsunterfangen zu negieren
und selbstherrlich zu handeln. Die KEK-Referentin Prof. Fairy von Lilienfeld
nannte sehr deutlich die Gétzen, denen zur Zeit unter Miflbrauch der neuen Freiheit
oft auch Christen in konfessionellen Konflikten nachhuren: dem Mammon und der
Gewalt, welcher man offensichtlich mehr zutraut als dem Wort Gottes. Und der ser-
bisch-orthodoxe Bischof Dr. Athanasije Jevtic vom Banat (KEK) setzte in seinem
Beitrag bei aller Liebe zu Europa ein systematisches Fragezeichen hinter die frei-
willig-unfreiwillige Verabsolutierung Europas durch die auf Europa konzentrierte
Betrachtungsweise. Denn beide, Ost- wie Westeuropa, sind — tief schuldig gewor-
den — nicht das Eschaton, sie laufen beide auf diese hin, auf den Tag des Herrn,
,,an dem Gott uns alle und auch Europa im gekreuzigten und auferstandenen Herrn
richten wird.” Die Aufgabe der ,,Re-Evangelisierung®, vor der die christlichen
Kirchen stehen, ist nach Bischof Athanasije iiberall dieselbe: die ,,Re-Evangeli-
sierung‘‘ von uns selbst, als einzelnen Menschen, und von unseren eigenen Gemein-
schaften. Und diese unsere ,,Re-Evangelisierung‘‘ wird nur dann heilsbringend sein,
wenn unsere Sendung im heutigen Europa auf die Auferbauung des einen, katho-
lischen Leibes Christi, der Kirche, gerichtet ist.

Postulate pro domo

Den Reichtum der Referate und Gespriache im Plenum und in den Gruppen nutzte
eine kleine KEK-CCEE-Redaktionsgruppe, Prof. Paolo Ricca (Rom; KEK), Georges
Lemopoulos (Istanbul/Genf; KEK), Prof. Hervé Legrand (Paris; CCEE) und

72



P. Dr. Hans Langendorfer (Bonn; CCEE), zur Abfassung des ,,Berichts der Prisi-

denten*’, der dann teilweise in dem o6kumenischen SchluBgottesdienst in der

Jakobus-Kathedrale von Santiago verlesen wurde. Der Geist der gesamten Begeg-

nung kommt ausgezeichnet in dem genannten Dokument zum Ausdruck (im folgen-

den kurze Ausziige aus dem neunseitigen Bericht):

Unsere Hoffnung — die auch unser gemeinsames Engagement ist — seizen wir
darauf, daf die Kirchen sich gegenseitig und gemeinsam inmitten des heutigen
Europa das werden, was sie in der Vergangenheit nicht immer gewesen sind und bis
heute keineswegs sind: ,,Herd brennender Liebe®; wo die Liebe zu Gott, zum Nich-
sten und zum Feind miteinander verschmelzen und sich gegenseitig stimulieren. In
diesem Rahmen und in diesem Klima der Liebe und des Widerstands gegen das Bose
hat sich die Evangelisation in Europa heute zu vollziehen. Sie sollte folgende Gestalt
haben, die wir als Prdsidenten empfehlen:

— Unsere Kirchen verpflichten sich, auf jegliche im Wettstreit gegeneinander
betriebene Evangelisierung zu verzichten, die den Geist der Konkurrenz zwischen
ihnen hervorruft.

— In einer Zeit, in welcher der religiise Faktor Konflikte anderer Art zu ndhren
oder zu radikalisieren droht, statt sie zu mildern, ist der 6kumenische Friede um
so dringlicher geworden.

— In jedem Land Europas konnte die Schaffung eines ,,Rates der christlichen Kir-
chen® auf der nationalen Ebene und oft auch im lokalen Bereich ein wichtiges
Mittel im Dienst des ékumenischen Friedens sein. Wir fordern die Kirchen auf,
dort, wo diese Riite noch nicht existieren, die notwendigen Schritte zu tun, um
eine solche permanente Struktur des Dialogs und der Zusammenarbeitl zu
schaffen.

— Angesichts der neuen Situation eines religiosen Pluralismus in Europa sollten die
Kirchen gemeinsam die innere Verbindung zwischen Evangelisierung und inter-
religiosem Dialog durchdenken.

— Um den wesentlichen und entscheidenden Zusammenhang zwischen Mission
und Evangelisierung in Europa zu vertiefen, sollten die Kirchen ein gemeinsames
Studien- und Bildungsprogramm ins Auge fassen. So konnten sie ihrer Verant-
wortung im ,,gemeinsamen europdischen Haus‘, dessen Aufbau in vollem
Gange ist, besser gerecht werden.

Riickfrage post festum: Katholisch = Unipolar?

Bei aller authentischen Okumenizitit des Schluberichts der beiden Prisidenten
sind noch drei kritische Hinweise notwendig, um MiBverstdndnisse von vornherein
auszuschlieBen:

a) Die Bezeichnung ,,Katholiken des &stlichen Ritus* (vgl. Schlufldok. § 8 und
§ 9b), die aus der rémisch-katholischen Ekklesiologie stammt, ist inhaltlich fir
die KEK-Mitgliedskirchen nicht nachvollziehbar, da die autokephalen ortho-
doxen Kirchen in ihrer Existenz als von Rom unabhingige Schwesterkirchen
durchaus ,,katholisch* im Sinne des nizédno-konstantinopolitanischen Glaubens-
bekenntnisses sind. Dem haben eigentlich auch die offiziellen romisch-katho-
lischen/orthodoxen theologischen Dialoge Rechnung getragen.

73



Auch die protestantischen KEK-Mitgliedskirchen, in ihrer jurisdiktionell von
Rom unabhingigen Situation, betrachten sich als ,katholisch®, d.h. dafB die
gesamte Fiille des Heils in Christus in ihnen prisent ist, was sie auch prinzipiell
zur Gemeinschaft mit den anderen Kirchen befidhigt und dréngt.

Der trotzdem immer wieder begegnende exklusive Gebrauch der nota ecclesiae
,.katholisch‘* durch die rémisch-katholische Kirche entspricht nicht dem okume-
nischen Modell einer Einheit in versohnter Verschiedenheit. Hier gibt es noch
keine gemeinsame ekklesiologische Sprache, oft sogar eine Sprachverwirrung auf
allen Seiten. Die erwidhnte ekklesiologische Terminologie im SchluBbericht ist
also nicht als Anerkennung eines bestimmten rémisch-katholischen Einheits-
modells durch die KEK-Teilnehmer und -Teilnehmerinnen in Santiago, sondern
aus der KEK-Sicht als bloBer terminus technicus zur Identifizierung einer
bestimmten konfessionellen Gruppierung zu verstehen.

b) Im Zusammenhang damit bedeutet die von der KEK-CCEE-Vorbereitungs-
gruppe nicht geplante Teilnahme von ,Katholiken des dstlichen Ritus®
(,,Griechisch-Katholische*; ,,Uniaten‘‘) an der Begegnung in Santiago als Dele-
gierte bestimmter rémisch-katholischer Bischofskonferenzen keine stillschwei-
gende Anerkennung des hinter der Existenz von ,,Uniaten‘ stehenden, in Rom
zentrierten ekklesiologisch-juridischen Einheitsmodells durch die KEK-Mit-
gliedskirchen.

c) Auch wenn es keine gleichlautende Erkldarung fiir die vielfdltigen Konflikte in
Europa, z. B. zwischen Serben und Kroaten, zwischen Orthodoxen und ,,Katho-
liken des ostlichen Ritus® in Ruminien und in der Ukraine gibt (vgl. SchluB-
bericht von Santiago § 9b), so ist doch deutlich, daf3 eine der wichtigen gemein-
samen Wurzeln dieser Konflikte ein westlich-abendlindisches, speziell romisch-
katholisches Einheitsmodell ist, eben das des rémischen ,,Universalismus®. Hier
gilt es, tiefere Analysen, als im Santiago-,,Bericht* vorzunehmen, um nicht an
der Oberfliche der Erscheinungen klebenzubleiben.

Auch angesichts dieser wenigen kritischen Anmerkungen bleibt in der gegenwarti-
gen Situation die Fiinfte Europdische Okumenische Begegnung von Santiago de
Compostela eine von allen in gemeinschaftlicher Weise genutzte Chance, durch
welche einem drohenden vélligen Abbruch des 6kumenischen Gespriachs entgegen-
gearbeitet wurde. Die Botschaft von KEK und CCEE aus Santiago wirkt bereits in
diesen Tagen in Rom weiter, was den Synodenvitern etwa in der Intervention des
Santiago-Teilnehmers Mgr. Clemente Riva, Weihbischof von Rom, am 29. Novem-
ber 1991, in der Intervention von George Basil Kardinal Hume am 30. November
1991, in der Intervention von Carlo Maria Kardinal Martini und in der Ansprache
des KEK-Generalsekretirs Jean Fischer am 2. Dezember 1991 schon deutlich wurde,
obwohl die Spezialversammlung der rémischen Bischofssynode zur Zeit der Abfas-
sung dieses Berichts noch andauert. Und es gibt bereits Zeichen, die darauf hinwei-
sen, daf die Dynamik der Fiinften Europdischen Okumenischen Begegnung in einer
Weise greift, daB die fast abgebrochenen Gespriche zwischen Rom und bestimmten
Ostkirchen wieder stirker in Gang kommen.

So steht nach meiner Ansicht bereits heute die Begegnung von Santiago de
Compostela — mutatis mutandis — auf einer gleich wichtigen Ebene neben der von
Riva del Garda/Trient, die in dem gemeinsamen Bekenntnis unseres Glaubens ihr
Zentrum hatte.

74



Ebenso prisent: Iberischer Protestantismus und albanische Orthodoxie

Als Schluibemerkung nur noch ein Hinweis darauf, daB in Absprache mit dem
CCEE zur Begegnung in Santiago eine grofle Sondergruppe von Teilnehmern und
Teilnehmerinnen aus den protestantischen Minderheitskirchen in Spanien und Por-
tugal durch KEK eingeladen wurde. Eine solche iiberproportionale Sichtbarkeit und
Horbarkeit wie auf der Begegnung in Santiago hat der iberische Protestantismus
meines Wissens in neuerer Zeit nie gehabt. Dies mag zum Schlul} ein Hinweis sein,
daB in einer abgesonderten Reflexion auf das ,,Eigene* des Protestantismus viel-
leicht viel weniger die Chance einer dkumenischen Wirksamkeit des Reforma-
torischen besteht als vielmehr in der Offnung und in der europiischen dkumeni-
schen Gemeinschaft, wie sie KEK und CCEE bereits seit langem bieten.

In diese Gemeinschaft wurde in Santiago, erstmalig in einer solchen europédischen
Versammlung, ein offizieller Vertreter der autokephalen Albanischen Orthodoxen
Kirche, Generalsekretdr Aleko Dhima, mit offenen Armen aufgenommen. Damit ist
die Vertretung aller europédischen Linder in der Konferenz Européischer Kirchen
komplett. Und KEK und CCEE haben angesichts dieses Gnadengeschenks Gottes
alles zu tun, um den Kriften der Separation und der Feindschaft in unserer 6kume-
nischen Familie in der Liebe und Kraft des Heiligen Geistes entgegenzuwirken.

Eine Konsultation in Basel —
Erwiderung auf zwei Vortrage

VON JOHN R. ARNOLD

Ich bedanke mich recht herzlich fiir die Einladung zu dieser Konsultation. Ich bin
hier zunéchst als individueller Teilnehmer — wie alle anderen auch —, aber auch in
meiner Funktion als Auge und Ohr der Kirche von England und des Erzbischofs von
Canterbury. Ich spreche allerdings fiir meine Person. Zu Hause waren wir — und
sind es noch — irgendwie verwirrt von den vielen unterschiedlichen Nachrichten,
die wir von verschiedenen Stellen im letzten Jahr erhielten. Vielleicht hilft es, wenn
ich sogleich sage, daB, sofern es Zeugnis und Dienst der Kirchen in Europa betrifft,
die Kirche von England ihren Hauptbeitrag im §kumenischen Kontext iiber die Kon-
ferenz Europdischer Kirchen (KEK) einbringt sowie durch die sie umgebenden bila-
teralen Beziehungen mit der rémisch-katholischen Kirche, den orthodoxen Kirchen,
der EKD, mit der wir die Erkldrung von Meiflen abgeschlossen haben, sowie mit den
skandinavischen, baltischen und nordischen Kirchen, mit denen wir Gespriche fiih-
ren. Obwohl uns die Reformation im 16. Jahrhundert zutiefst beeinfluBte, wiirden
wir uns einer pan-protestantischen Organisation nicht so selbstverstindlich
anschlieflen; wir haben nichts zu oder iiber Europa zu sagen, was wir nicht auch in
Gegenwart unserer katholischen und orthodoxen Partner sagen wiirden, und wir
wiirden es bedauern, wenn die katholisch-protestantische Polarisierung zunihme

75



oder wenn die, wie wir hoffen, nur voriibergehende Verschlechterung der Beziehun-
gen eine strukturelle Form erhalten wiirde. Wir bezweifeln ebenfalls, daB die euro-
péischen Kirchen finanzielle und personelle Ressourcen fiir neue zwischenkirchliche
Strukturen aufbringen konnen, ohne dadurch die schon bestehenden zu schwichen.

Weiterhin, um nach Professor Frielings zukunftstrichtigem Vortrag ,,Europa und
die Kirchen: Plddoyer fiir eine Europiische Evangelische Synode* und seinem Echo
in Torre Pellice zu urteilen, befinden wir uns auf unserer kleinen Insel, verglichen
mit unseren Freunden zumindest in Teilen Kontinentaleuropas, offensichtlich in
einer ganz anderen Position vis-a-vis der rémisch-katholischen Kirche. Erstens ist —
gemil eines kiirzlich durchgefiihrten Zensus — die romisch-katholische Kirche in
England die zahlenmiBig am schnellsten abnehmende Kirche, wenn man von der
Vereinigten Reformierten Kirche absieht. Es bereitet mir weder Vergniigen und erst
recht keine Schadenfreude, wenn ich das sage: ihre zahlenm#Bige Abnahme von
14% in den Jahren 1979 bis 1989 hat sicherlich iiberhaupt keine ekklesiologische
Bedeutung. Die Sékularisierung hat unsere Kirchen ganz einfach in verschiedenen
Stadien erreicht; zur Zeit trifft sie den britischen Katholizismus hart und beginnt
bereits, sich auch auf den irischen auszuwirken. Zweitens werden Sie wissen, daf}
seit dem letzten Jahr die romisch-katholische Kirche Vollmitglied unserer 6kumeni-
schen Strukturen in GroBbritannien und Irland, sowie in Schottland, Wales und
England ist. Wir sind uns bewuft, daB die Angste vor dem rémischen Katholizismus
unter den orthodoxen und protestantischen Kirchen auf dem Kontinent einen vorher
nie dagewesenen Stand erreicht haben. Wir diirfen jedoch voller Dankbarkeit zu
Hause ein verbessertes Klima erleben. . .

Meine Notizen (zu Professor Filipis Vortrag) enthalten die Feststellung, dafl Plu-
ralismus unserem Zeugnis nicht schadet. Natiirlich, Pluralismus im Sinne von Ver-
stindnis, Verschiedenheit und Mannigfaltigkeit schadet nicht. Aber Pluralismus im
Sinne von getrennten Kirchen — der Pluralismus des ,,real existierenden Protestan-
tismus® — schadet unserem Zeugnis sowohl auf der inhaltlichen Ebene als auch
auf der Ebene der Wirksamkeit. Wir miissen der Tatsache ins Auge sehen, daB
einige Nationen und souverdne Staaten in Europa durch ihre Bereitschaft und
Fahigkeit zur Vereinigung gerade die Kirchen beschiamt haben, die den Weg hétten
weisen sollen. Ich hoffe, dal wir uns nicht mit ,,unverbindlichen** Formen der
Gemeinschaft oder Vereinigung zufrieden geben werden, herausforderungs- und
spannungslos, sondern dafl wir stindig auf das dridngen, was wir in der MeiBBener
Erkldrung ,,volle, sichtbare Einheit* nennen, mit all der Hilfe, die die Tradition von
Glauben und Kirchenverfassung in ihrem bewundernswerten Text ,,Die Einheit der
Kirche als Koinonia: Geschenk und Berufung®, der in Canberra angenommen
wurde, zur Verfligung stellt. Es mag implizit eine Herausforderung seitens Canberra
hinsichtlich der Angemessenheit der Leuenberger Konkordie vorliegen, der wir uns
wiederum, so hoffe ich, stellen, wenn wir das praktische Ergebnis dieser Konsul-
tation bedenken.

SchlieBlich noch ein Wort zu Professor Collanges Paragraph 2a ,,homo protestan-
tus®, der mir wegen seiner Folgerung zu Herzen ging, daB die Gattung, der ich
angehore — oder der ich zumindest eng verwandt bin —, eine vom Aussterben be-
drohte Art ist.

76



Ich mag den ,,homo protestantus‘‘; ich bewundere den Beitrag, den er zur euro-
pdischen, ja zur Weltkultur, ihrer Zivilisation und Religion geleistet hat, und ich
glaube, daB es eine Tragoddie wire, wenn er aussterben wiirde. Aber ich moéchte
fragen, ob der ,,homo protestantus* auch ein ,,beatus vir* ist. Ist er gliicklich, ist
er gesegnet im Sinne der Seligpreisungen (beati sunt), wenn die Bergpredigt einmal
weder als politisches noch als anti-politisches Statement, sondern als Portrit des
Autors verstanden wird? Ist der ,,homo protestantus‘ ein ,,alter Christus*?

Ich glaube, die Antwort ist ,,ja — aber nicht als einzelner*; denn ,,der vollkom-
mene Mensch, der Christus in seiner vollendeten Gestalt darstellt (Eph 4,13),
erfordert weitaus mehr Vielfalt und Verschiedenheit, als sie der ,,homo protestan-
tus® alleine aufbringen kann. Das 6kumenische Gebot treibt uns dazu, die Auf-
nahme in ,,die gesegnete Gemeinschaft aller gliubigen Menschen‘ zu suchen, aus
dem einfachen Grund, daB wir unserer Berufung gerecht werden, ,,nicht mehr
Fremde ohne Biirgerrecht, sondern Mitbiirger der Heiligen und Hausgenossen
Gottes** zu sein, ... ,,auf das Fundament der Apostel und Propheten gebaut; der
Schlufstein ist Christus Jesus selbst (Eph 2,19f).

Ubersetzt von Margret Preisler-Weller

Eine Konsultation in Basel
(23. bis 27. August 1991)

Auszug aus einem Bericht

Es handelt sich hier um einen persénlichen Bericht, der sich auf die tatsédchlichen
Vorschlidge konzentriert und einen groBen Teil des komplizierteren und detaillierte-
ren Materials des offiziellen Berichts und der Verlautbarung voraussetzt . . .

Die zugrundeliegenden Griinde fiir die Konsultation sind:

1. die verdnderte Situation in Europa und die Realisierung, dall das fragmen-
tarische Wesen des Protestantismus sein Zeugnis, seinen Dienst und seine Fihig-
keit zu reagieren schwicht,

2.die unmittelbare und dringende Krise, der sich die kleinen protestantischen
Minoritédtskirchen in Zentral- und Osteuropa gegeniibersehen, und

3.das Bediirfnis, die protestantische Kircheneinheit zu stirken, sowohl durch den
Schritt tiber die ,,Kanzel- und Kirchengemeinschaft‘ der Leuenberger Konkordie
hinaus in Richtung auf eine sichtbare Form der Einheit, als auch durch eine
engere Beziehung der Lutherischen und der reformierten Kirchen mit den
Methodisten, den Baptisten und anderen Freikirchen sowie mit der Kirche von
England.. ..

Kerngedanken, die bei der Formulierung der Vorschldge eine Rolle spielten,
waren u.a.:

77



4. Die europaische Integration stellt eine Herausforderung fiir die Form und Struk-
tur unserer Kirchen auf nationaler Ebene dar (dies bei weitem mehr als das fiir
die ,,internationale‘ rémisch-katholische Kirche oder fiir die homogene Gemein-
schaft der orthodoxen Kirchen der Fall ist).

5. Etablierte und Freikirchen miissen in Fragen, die die Beziehung zwischen Kirche,
Staat und Gesellschaft betreffen, zusammenarbeiten, besonders zu einer Zeit,
wenn in Zentral- und Osteuropa neue Verfassungen ausgearbeitet werden.

6. Die einzige offentliche AuBerung zu Europa, die man in Europa Adrs, kommt
vom Papst. Aber spricht er wirklich fiir die gesamte katholische Tradition,
geschweige denn fiir alle Kirchen?

7. Die Konzepte und Pline fiir die Neu-Evangelisierung und/oder Neu-Christiani-
sierung Europas erfordern sowohl innerhalb des Protestantismus als auch im
Dialog mit der rémisch-katholischen Kirche weitere Uberlegungen. Trotz der Tat-
sache, daB der Papst darauf beharrt, Vertreter anderer Kirchen (insgesamt 15 zu
einer Versammlung von ca. 120 Mitgliedern) zu der Synode in Rom im Novem-
ber/Dezember 1991 einzuladen, besteht die Befiirchtung, daf er die Neu-Katho-
lisierung Westeuropas und die Katholisierung des Ostens beabsichtigt.

8.Die Bediirfnisse der kleinen Minderheitskirchen sind jetzt brennender denn je,
obwohl die konfessionellen Organisationen (LWB, RWB, Europidische Bap-
tistenunion), die Kommission fiir Zwischenkirchliche Hilfe des ORK und die
Konferenz Europiischer Kirchen bereits grofien Beistand leisten.

9. Weisen diese Faktoren auf die Notwendigkeit einer halbwegs permanenten prote-
stantischen Struktur in Europa hin, oder kdnnen sie angemessener auf einer ein-
maligen Veranstaltung behandelt werden? Letztendlich setzten sich die Gegner
einer neuen Struktur (und dazu gehorte auch ich) durch; gestorben ist die Idee
jedoch noch nicht.

10. Koénnte innerhalb der Konferenz Européischer Kirchen Raum fiir eine spezifisch
protestantische Struktur gefunden werden, ohne daB die weitere Gemeinschaft
mit den orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen Kirchen gefihrdet
wiirde? Diese Frage konnte ohne einen tatsdchlich vorliegenden Vorschlag und
eine Diskussion innerhalb der KEK nicht im voraus beantwortet werden. Prinzi-
piell wire es moglich, aber nur nach der Versammlung von Prag 1992 — sowohl
aus praktischen Griinden als auch, weil ihre Rechtsgiiltigkeit nach der gegenwar-
tigen Verfassung der KEK zweifelhaft wire.

11. Wir miissen den bestehenden europdischen Skumenischen Kalender und die
Arbeit, der sich unsere Kirchen bereits verpflichtet haben, in Betracht ziehen.

Die Vollversammlung der KEK 1992 (Prag) und die Leuenberger Versammlung

1994 (Wien) sind Schliisseldaten. Der Vorschlag, eine protestantische ,,Versamm-

lung® in Verbindung mit der Vollversammlung in Prag abzuhalten, wurde fallen-

gelassen; das Wiener Treffen empfand man als zu weit entfernt. Der erste haltbarere

Vorschlag faBte daher einen Termin im Jahr 1993 ins Auge. Aber auch dies, fand

man, wurde der dringenden Notwendigkeit nicht gerecht, so daf3 der endgiiltige Vor-

schlag auf eine Versammlung mit dem Titel ,,Zeugnis und Dienst der Kirchen der

Reformation im Europa der Zukunft vom 24. bis 30. Mirz 1992 in Budapest

hinauslduft. . .

78



Es wird ausdriicklich festgestellt, daf die Versammlung ,,nicht als Konkurrenz zu
Prag, sondern als Vorbereitung darauf‘ gesehen werden sollte. Dies ist einer der
Griinde fiir einen Termin im Frithjahr (und nicht im Sommer).

Der Vorschlag (der mit 30 Stimmen, keiner Gegenstimme und 10 Enthaltungen
angenommen wurde) ist von bescheidenem Ausmaf und hat ein angemessenes Ziel.
Wir konnen in die beteiligten Personen und Kirchen Vertrauen haben. Obwohl ich
einer derjenigen war, die sich der Stimme enthielten, glaube ich, daB} wir diese Initia-
tive unterstiitzen und auf eine Einladung, daran teilzunehmen, positiv reagieren
sollten. Die genaue Form unserer Erwiderung wird von der genauen Art der Ein-
ladung abhingen; aber wir reagierten bereits positiv auf die Einladung, einen Be-
obachter zur Bischofssynode nach Rom zu entsenden; wir wiirden dies ebenso tun,
handelte es sich um ein panorthodoxes Treffen auf européischer Ebene, und unsere
Antwort sollte nicht weniger positiv fiir die Protestanten ausfallen, die sich so offen-
sichtlich mit uns beraten wollen.

John R. Arnold
Ubersetzt von Margret Preisler-Weller

79



Dokumente und Berichte

Das Zeugnis der evangelischen Kirchen
auf europdischer Ebene

Zusammenfassung einer Basler Tagung

vom 23. bis 27. August 1991

Vom 23. bis 27. August 1991 kamen etwa 70 Kirchenleute und Theologen aus den
evangelischen Kirchen Europas im Haus der Basler Mission zu einer Tagung iiber
Das Zeugnis der evangelischen Kirchen auf europdischer Ebene zusammen. Sie folg-
ten dabei einer personlichen Einladung, die von Bischof Henrik Christiansen
(Dénische Evangelisch-Lutherische Kirche), Bischof Christoph Klein (Evangelische
Kirche A. B. in Ruminien), Bischof Martin Kruse (Vorsitzender des Rates der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland) und vom Prisidenten des Schweizerischen Evan-
gelischen Kirchenbundes, Heinrich Rusterholz, augesprochen worden war. Das
Folgende bietet einen Uberblick und eine Zusammenfassung der bei dem Treffen
angestellten Erorterungen.

A. Warum die Frage nach dem Zeugnis auf europdischer Ebene?

(1) Die Frage hat sich grundsitzlich schon immer gestellt. Der AnlaB, sie heute
neu zu stellen, ist die verinderte Situation, die in den letzten Jahren in Europa ent-
standen ist. Sie notigt dazu zu priifen, wie das Zeugnis der evangelischen Kirchen
heute angemessen wahrgenommen werden kann.

(2) Die aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen haben die Neigung, ihr
Zeugnis auf den nationalen Kontext auszurichten. Die Botschaft der Reformation
hat aber grundsitzlich universalen Charakter, und die Kirchen haben die Aufgabe,
sichtbar zu machen, inwiefern sie die nationalen Grenzen iiberschreitet.

(3) Der europiische Raum ist insofern ein Ort, an dem sich ihr Zeugnis zu bewéh-
ren hat, als dort Entscheidungen fallen, die fiir die Zukunft sowohl der europdi-
schen als auch der weltweiten Gemeinschaft der Vélker weitreichende Folgen haben.
Die Glaubwiirdigkeit der Botschaft der evangelischen Kirchen héngt mit davon ab,
ob sich aus ihr Antworten ableiten lassen auf die bedringenden Fragen der Zukunft
Europas. Umgekehrt: die reformatorische Botschaft ist bereits ein konstitutiver Teil
der europiischen Geschichte; sie stellt einen Schafz dar, an die in der Debatte iiber
die Zukunft Europas erinnert werden mul.

(4) Die evangelischen Kirchen sind in den letzten Jahrzehnten immer wieder konse-
quent dafiir eingetreten, daB} Europa Ost und West umfaflit und daf} diese Gesamt-
heit Europas nicht aus den Augen verloren werden darf. Sie haben sich einer Auftei-
lung der Kirchen in West und Ost widersetzt. Es ist z. B. aus diesem Grunde nicht
zur Bildung eines Rates der Kirchen in Westeuropa gekommen. Die evangelischen
Kirchen haben aufgrund dieser Geschichte die Aufgabe zu zeigen, was diese
Gemeinschaft unter den neuen Umstédnden bedeutet.

80



(5) Das Zeugnis ergibt sich nicht von selbst, sondern muf} gemeinsam erarbeitet
werden. Gewill werden die einzelnen Kirchen sich der Frage nach der Zukunft Euro-
pas zuwenden. Jede dieser Antworten wird aber durch den nationalen Kontext
gefarbt sein. Es bedarf eines Ortes der Begegnung, an dem die verschiedenen Reak-
tionen miteinander konfrontiert werden und eine gemeinsame Antwort entstehen
kann.

(6) Die groflen Herausforderungen unserer Zeit halten sich weniger und weniger
an nationale Grenzen. Wer sich heute mit Fragen wie Jugend, soziale Gerechtigkeit,
Frieden, Menschenrechte, Bewahrung der Schﬁ;ﬁ‘ung befafit, wird tiber kurz oder
lang die Zusammenarbeit mit Christen anderer Kirchen suchen. Eine Fiille von
themen- oder problembezogenen Bewegungen und Organisationen auf europiischer
Ebene ist bereits entstanden. Um die Verwurzelung solcher Bewegungen in der
Kirche zu gewihrleisten, wire eine Priisenz der evangelischen Kirchen als solcher auf
europdischer Ebene von grofler Bedeutung.

B. Warum evangelisches Zeugnis auf europdiischer Ebene?

(1) Welche Bedeutung kommt dem Zeugnis der evangelischen Kirchen auf euro-
pdischer Ebene zu? MuB das erforderliche Zeugnis nicht von allen Kirchen gemein-
sam wahrgenommen werden?

(2) Die neue Situation kénnte in der Tat AnlaB zu einem neuen interkonfessionel-
len Aufbruch in der 6kumenischen Bewegung werden. Die evangelischen Kirchen
werden die Begegnung und die Zusammenarbeit mit den anderen Kirchen soweit als
nur moglich férdern und an ihr teilnehmen. Sie sind geprigt von der Erinnerung,
dal} die Reformation die Erneuerung der ganzen Kirche anstrebte und nicht auf die
Griindung einer gesonderten Kirche zielte. Die evangelischen Kirchen haben darum
das Ganze der Kirche vor Augen — selbst wenn sich heute manche Beziechungen
unter den Kirchen verhirtet haben. Die Beziechungen zu den orthodoxen Kirchen
bieten heute besondere Moglichkeiten und verdienen darum auch besondere Auf-
merksamkeit.

(3) Begegnung und Zusammenarbeit setzen aber Klarheit iiber das eigene Zeugnis
voraus. Das heiit nicht nur, dafl die evangelischen Kirchen iiber ihre Wurzeln und
ihre Traditionen Auskunft zu geben wissen, sondern daf sie in der Lage sind,
Rechenschaft abzulegen iiber das, was ihr Zeugnis heute ausmacht. Mit anderen
Worten: Wir miissen in den Kirchen unsere Traditionen auf die Fragestellungen
beziehen, die sich in der heutigen Situation ergeben.

(4) Um wirksam an der 6kumenischen Bewegung auf européischer Ebene teilneh-
men zu kénnen, brauchen die evangelischen Kirchen einen Ort, an dem ein Aus-
tausch iiber die Bedeutung ihrer eigenen Traditionen stattfinden kann. Die Aktuali-
sierung der evangelischen Tradition in ihren verschiedenen Auspridgungen ergibt sich
weder von selbst, noch kann sie von einer einzelnen Kirche geleistet werden.

(5) Die Stimme der evangelischen Kirchen mufl im europdischen Raum zur Gel-
tung gebracht werden. Die rémisch-katholische Kirche strebt nach einer Prisenz in
allen Teilen Europas. In einigen Lindern entsteht der Eindruck, daB sie den
Anspruch erhebt, die ganze Christenheit zu reprédsentieren. Manche fundamentali-
stischen Kreise entfalten eine rege Aktivitit und versuchen, in ihrem Sinne zur Evan-
gelisierung Europas beizutragen. Der genuin evangelische Beitrag bleibt angesichts

81



dieser Versuche im Hintergrund. Er wird freilich nicht in erster Linie durch spekta-
kulédre Auftritte, sondern vor allem durch die Macht der Argumentation seine Wir-
kung ausiiben.

(6) ,,Evangelisch** ist ein Sammelbegriff. Mit dieser Bezeichnung sind die Kir-
chen gemeint, die sich der Botschaft der Reformation verpflichtet wissen, ob sie in
vorreformatorischer Zeit, im 16. Jahrhundert oder spiter entstanden sind. Sie
unterscheiden sich in vieler Hinsicht voneinander. Sie haben aber auch vieles
gemeinsam, das sie gemeinsam in die 6kumenische Bewegung einbringen kénnen.
Eine Mehrheit der evangelischen Kirchen in Europa hat unter sich durch die Leuen-
berger Konkordie Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft etabliert. Ferner sind sie
und andere evangelische Kirchen durch ein Netz von Dialogen verbunden, die z. T.
zu bemerkenswerten Ergebnissen gefithrt haben. Zu den gemeinsamen Aufgaben
gehort es, die Einheit des Protestantismus durch die Vertiefung und Fruchtbar-
machung der Ubereinstimmungen zu foérdern.

C. Inhalte des evangelischen Zeugnisses

Welche Perspektiven sind dem Zeugnis der evangelischen Kirchen eigen? Die
Basler Konsultation hat besonders auf folgende Punkte hingewiesen:

(1) Die evangelischen Kirchen sind durch die Erfahrung der Reformation geprigt.
Sie gehen davon aus, da das Evangelium die Quelle stindiger Erneuerung ist und
sind darum in ihrer Dankbarkeit iiber das Heil in Christus grundsitzlich selbstkri-
tisch gegeniiber der Rolle der Kirche in der Geschichte. Gerade im Blick auf die
Zukunft Europas ist eine selbstkritische Aufarbeitung der Vergangenheit von gréfi3-
ter Bedeutung.

(2) (a) Die evangelischen Kirchen verstehen einmiitig die (von einer Rechtferti-
gungslehre zu unterscheidende) Botschaft von der Rechtfertigung aus Gnade allein
als die zentrale Aussage oder Mitte der Schrift. Sie muf8 immer wieder in der Ver-
kiindigung und in der katechetischen Bemiithung zum Ausdruck gebracht werden.
Sie ist Kriterium fiir Reden und Handeln in der Kirche. Sie wurde und wird jedoch
je nach Situation divergierend interpretiert. Darum sind Lehrgespriche nétig, um
ein gemeinsames Verstdndnis der Rechtfertigungsbotschaft zu erreichen.

(b) Die Rechtfertigung ist Ausdruck der Gratuitit der Gnade Gottes. Sie mubBl
Friichte tragen, denn der Glaube ist nicht ohne die Liebe, aber nicht die Liebe macht
den Glauben, sondern das, was er von der Liebe Gottes hort. Ebenfalls bedarf die
Rechtfertigung eines kirchlichen Ausdrucks, denn der Glaube ist nicht ohne
Gemeinschaft, aber nicht die Gemeinschaft macht den Glauben, sondern das, was
er in Wort und Sakrament empfingt. Dabei entsteht freilich die Problematik der
legitimen (kirchlichen, ethischen usw.) Ausdrucksweisen der Rechtfertigungsbot-
schaft, die eine weitere Erorterung der Kriterien nétig macht, die die theologische
Legitimitdt der jeweils konkreten Entfaltungen der Rechtfertigung zu beurteilen
erlaubt.

(3) (a) Die evangelischen Kirchen erkennen den Staat als sidkulare Institution an
mit der gottgegebenen Aufgabe, das Recht und die Freiheit seiner Glieder zu
gewdhrleisten (z. B. im Einsatz fiir die Menschenrechte, den Frieden oder wie auch
immer), wobei eine Unterscheidung zwischen Staat und Gesellschaft notwendig ist.
Die Kirche hat den Auftrag, Gottes Wort in dieser Gesellschaft zu verkiindigen und

82



zur Geltung zu bringen. Die Kirche soll alle totalitdren Anspriiche abwehren und
gleichzeitig allen Versuchen widerstehen, den Staat weltanschaulich festzulegen. Die
Kirche ist zwar nicht ohne Stimme und ist somit hérbar. Wire dies nicht der Fall,
wiirde sie aufhoren, die Kirche Jesu Christi zu sein und in eine doketische Kirche
entarten. Sie iibt aber ihren Dienst in der Ohnmacht des Kreuzes Christi aus und
hat daher jeden Triumphalismus abzuwehren.

(b) Die Tatsache, dafl evangelische Kirchen hiufig als Landeskirchen oder Natio-
nalkirchen in Erscheinung treten, wirft kritische Fragen nach der Beziehung von
Kirche und Volk, Kirche und Nation(alismus), Konfession und Volk(stum), Evange-
lium und Kultur auf. Es liegt auf der Hand, daB die Verwurzelung der Kirche im
jeweiligen Volk, bzw. in der jeweiligen Nation und Kultur nicht nur positive Ergeb-
nisse zeitigt (Muttersprache, Heimat usf.), sondern auch durch Ubersteigerung des
Nationalen unheilvolle Entwicklungen auslésen kann.

(4) Die evangelischen Kirchen haben einander in der neuen Situation beizustehen
und einander in je ihrem Zeugnis zu unterstiitzen. Dabei sollen sie die Erfahrungen
der letzten 40 Jahre der Trennung zwischen Ost und West nutzen, um durch Erneue-
rung zur Versohnung zu gelangen. In der Praxis miissen Fragen des inneren Lebens
der Kirche — Evangelisierung und Mission, Aufbau der Gemeinde, theologische
Ausbildung, Diakonie usw. — gemeinsam angegangen werden. Die Tatsache, daB
zahlreiche evangelische Kirchen Minderheiten sind, macht besondere Solidaritit
erforderlich.

(5) Neue Probleme (wie z. B. die Verantwortung fiir die Schopfung, einschliellich
der 6kologischen und wirtschaftlichen Fragen, die Bemiihung um Demokratie und
die Rechte von Minderheiten, das erneute Aufkommen von Nationalismen, die
Frage nach dem Verhiltnis von Frauen und Minnern, die neuen sozialen Probleme)
miissen aufgrund der gemeinsamen Tradition durchdacht werden, damit das Zeug-
nis der evangelischen Kirchen angesichts der heutigen Herausforderungen gestirkt
wird. Auf der anderen Seite ist deutlich, daB3 die Bewiltigung solcher Probleme
Sache nicht nur der evangelischen Christenheit, sondern in groBem Umfang die der
ganzen Okumene bleibt.

D. Empfehlungen

(1) Die Schaffung einer neuen permanenten Struktur soll vermieden werden. Die
erste Sorge darf nicht den Strukturen gelten. Die evangelischen Kirchen miissen —
ihrem Ursprung in der Reformation gem4B — immer in erster Linie von der Sache
des Evangeliums ausgehen. Sie werden sich die Strukturen geben, die fiir die Erfiil-
lung des Verkiindigungsauftrags notig sind. In der heutigen Situation ist es dring-
lich, da den evangelischen Kirchen die Gelegenheit gegeben wird, sich iiber die
Aktualitit des reformatorischen Erbes in der neuen Situation Buropas gemeinsam
zu verstandigen.

(2) Diese gemeinsame Besinnung soll in méglichst weitgehender Anlehnung und
in Absprache mit bereits bestehenden Organisationen auf européischer Ebene (Kon-
ferenz Europdischer Kirchen/KEK, Leuenberger Gespriache, Okumenische Europii-
sche Kommission fiir Kirche und Gesellschaft/EECCS, Gebietsausschiisse der kon-
fessionellen Weltbiinde) erfolgen.

83



(3) Wir schlagen vor, daB im Friihjahr 1992 eine Ad-hoc-Versammlung Evange-
lischer Kirchen in Europa einberufen wird. Sie soll dem Thema ,,Zeugnis und Dienst
der evangelischen Kirchen im kiinftigen Europa* gewidmet sein. Die folgenden vier
Aspekte sollen dabei besondere Beachtung finden: a) Die Verkiindigung des Evange-
liums angesichts der Sakularisation in ihren verschiedenen Formen; b) Mission und
Evangelisation; ¢) Nationalismus und Minderheiten; d) Aufgaben der Kirchen im
kiinftigen Europa.

Die Versammlung soll in erster Linie der Stirkung des gemeinsamen Zeugnisses
dienen; sie soll zugleich einen Beitrag zur Vollversammlung der KEK (September
1992 in Prag) leisten.

(4) Zu dieser Versammlung werden Vertreter der evangelischen Kirchen, die der
KEK angehoren, eingeladen. Die Versammlung soll représentativ und qualifiziert
zusammengesetzt sein. Die Erfahrung der themenbezogenen Organisationen, die
auf europiischer Ebene titig sind, soll so weitgehend wie moglich einbezogen
werden.

(5) Zur Vorbereitung der Ad-hoc-Versammlung hat die Basler Tagung einen Fort-
setzungsausschul} eingesetzt.

Zu seinen Aufgaben gehort es, Ort und Zeitpunkt der Versammlung zu bestim-
men, das Programm zu erarbeiten und die Einladungen zu versenden.

(6) Gleichzeitig soll er Gespriche fithren

(a) mit den zustindigen Instanzen der Konferenz Européischer Kirchen; mit ihnen
ist zu priifen, wie die Ergebnisse der Ad-hoc-Versammlung in die Vollversammlung
von Prag sinnvoll eingebracht werden kénnen und wie auf lidngere Sicht das evange-
lische Zeugnis im Rahmen von KEK wirksamer zur Geltung kommen kann;

(b) mit dem Exekutivausschull der Leuenberger Gespriache: Wie kann die néchste
Vollversammlung (1994) dazu beitragen, daB die Leuenberger Gemeinschaft in
gesteigertem MaB zu einer wirklichen Zeugnis- und Dienstgemeinschaft wird?
Besondere Aufmerksamkeit ist der Frage nach dem Verhiltnis der Leuenberger
Gemeinschaft zu den ,,ihnen konfessionell verwandten Kirchen in Europa (47)* zu
widmen. Inwiefern 148t sich das Modell der Konkordie auch auf die Beziehung zu
anderen konfessionellen Traditionen iibertragen? Es sollte in direkten Gespréchen
untersucht werden, ob andere Konfessionen, wie z. B. die evangelisch-methodisti-
sche Kirche, die Briiderunitit oder die Kirche von England durch Zusatzerkldrungen
in Kirchengemeinschaft mit den durch die Leuenberger Konkordie verbundenen
lutherischen und reformierten Kirchen treten kénnen;

(c) mit der EECCS: Welche Perspektiven ergeben sich fiir das evangelische Zeug-
nis aus der Arbeit und den Erfahrungen der EECCS mit den européischen Institu-
tionen?;

(d) mit den Gebietsausschiissen der Weltbiinde miifite abgesprochen werden,
welche Beitriige von den einzelnen Konfessionen zu der geplanten Konferenz erwar-
tet werden konnen.

(7) Aufgrund der Ergebnisse der Versammlung im Friihjahr 1992 und dieser
Gespriche wird entschieden, ob ein weiteres Treffen (eventuell 1993) ins Auge zu
fassen ist.

84



Der Okumenische Rat im Aufwind

Zum Gedenken an Bischof Dr. Hans-Gernot Jung*

Die VII. Vollversammlung des ORK in Canberra hat — vor allem in Europa —
negative Schlagzeilen gemacht. Von einem Auslaufen der 6kumenischen Bewegung
war die Rede. Die kontroverse Diskussion iiber den Golfkrieg, die Unméglichkeit,
ein gemeinsames Wort zur Existenz des Staates Israel zu finden, die hartnéckige Ver-
weigerung der Abendmahlsgemeinschaft durch die Orthodoxen und die Unverséhn-
lichkeit der Standpunkte in der Frage der Anerkennung der Amter hatte bei vielen
Teilnehmern und erst recht Beobachtern die Meinung bestirkt, der ORK befinde
sich in einer Krise. In der Tat — noch nie ist bei einer Vollversammlung (aus inzwi-
schen iiber 300 Mitgliedskirchen) die Komplexitit der Okumene so deutlich hervor-
getreten wie in Canberra. Fiir die Teilnehmer aus den europiischen Kirchen wurde
vollends die kontextuelle Begrenztheit der eigenen theologischen Tradition erfahr-
bar. Die starke Betonung des australischen Kontextes und vor allem die unkonven-
tionelle Darbietung der siidkoreanischen Professorin Chung Hyun Kyung zum
Thema in Verbindung mit dem bisher ungewohnten pneumatologischen Ansatz hat-
ten zu Mifiverstindnissen, Brechungen gewohnter Perspektiven, ja zum Vorwurf des
Synkretismus gefithrt. Nimmt man noch die defaitistischen AuBerungen aus dem
Genfer Stab iiber mangelhafte Kommunikation in der Zentrale hinzu, war die Kri-
senstimmung perfekt. Demzufolge fuhren die Mitglieder des Zentralausschusses
(ZA) mit gespannter Skepsis zur ersten ZA-Tagung nach Genf (20.—27.9.91). Aber
der erwartete Absturz fand nicht statt: Stattdessen hat der neue ZA sehr rasch Tritt
gefaBt und deutlich gemacht, daBl er bereit ist, sich den aktuellen Herausforderun-
gen zu stellen.

1. Die dkumenische Vision nach Canberra

Zur Aufarbeitung von Canberra hatte der ZA gute Vorlagen. Der neue Vorsit-
zende Aram Keshishian von der Armenischen Apostolischen Kirche (Libanon) gab
den Auftakt mit einem theologischen Leitvortrag: ,,.Gemeinsam wachsen in der dku-
menischen Vision‘. Wichtig war darin die vorwértsweisende Sicht: ,,Das Ereignis
Canberra liegt hinter uns. Der Prozeff Canberra hingegen beginnt erst, sich zu ent-
falten.” Keshishian bekennt sich zu dem Thema der Vollversammlung: ,,Komm,
Heiliger Geist, erneuere die ganze Schopfung!* ,,Das pneumatologische Haupt-
thema erméglichte eine ganzheitliche Vision, die uns befihigte, diese Priorititen in
ihrer Interdependenz und aus einer umfassenden trinitarischen Perspektive wahrzu-
nehmen.”* Davon wird die Weiterarbeit des ORK bestimmt sein. Keshishian betonte
als wesentliche Dimension der 6kumenischen Vision: den Weg zu einer vollkomme-
nen Koinonia, die Sorge fiir die Uberlebensfihigkeit der Schopfung, die Verwirk-
lichung einer gerechten und partizipatorischen Gesellschaft sowie das Hineinwach-
sen in eine Mission des Teilens und Verséhnens. In diesem ProzeB ist der ekklesiolo-
gische Leitbegriff Koinonia besonders hilfreich. Das zeigte die umfassende theologi-
sche Diskussion, die sich daran anschloB. Der Begriff gibt geniigend Raum fiir
unterschiedliche Vorstellungen von kirchlicher Einheit, 148t jedoch das Ziel der

85



sichtbaren Einheit (Keshishian nennt sie die ,,raison d’&tre der kumenischen Bewe-
gung*‘) nicht aus den Augen und macht erfahrbare Gemeinschaft schon jetzt mog-
lich. In seinem Vortrag betonte der Vorsitzende stirker als erwartet den Bezug zur
Bewahrung der Schépfung und zu den Grundthemen des konziliaren Prozesses
(Gerechtigkeit und Partizipation) und nahm damit schon ein Element der Pro-
grammdiskussion auf.

Mit Dank und Anerkennung nahm der ZA auch den Bericht des Generalsekretérs
auf, der es unternommen hatte, die sehr unterschiedlichen und divergierenden theo-
logischen Aussagen der Vollversammlung aus den Sektionsberichten und Resolutio-
nen zusammenzuschauen und dabei zu einem erstaunlich schliissigen Ergebnis kam,
das die Divergenzerfahrungen der Vollversammlungsteilnehmer relativierte. Auch er
unterstrich noch einmal den ganzheitlichen Ansatz des neuen 6kumenischen Den-
kens, das sich ja seit langem schon auf diese Perspektive hinbewegt hatte. Auch in
seinem Uberblick wird der Begriff der Koinonia zum ekklesiologischen Leitbegriff.
Emilio Castro erkennt die Ungeduld des Fragens nach mehr sichtbarer Einheit als
Frage der Glaubwiirdigkeit der Kirche und unterstreicht in diesem Zusammenhang
noch einmal seine Forderung aus Canberra nach wirklicher Einheit am Abend-
mahlstisch. Er verweist darauf, daB wir anderen Wege zur Uberwindung historischer
Spannungen nur weisen diirfen, wenn wir selbst auf diesem Weg sichtbare Zeichen
setzen. Die Koinonia hat freilich — ein wichtiger theologischer Hinweis — ihren
Grund nicht in uns selbst, sondern in der Liebe Gottes, sie ist ,,Gabe und Berufung*
(Canberra). In diesem Zusammenhang unterstreicht Castro noch einmal die Bedeu-
tung der liturgischen Feier der Einheit, wie sie in Canberra so eindriicklich in
Erscheinung trat. Damit ist neben den theologischen Diskurs, der sicher unverzicht-
bar sein wird fiir die Rezeption 6kumenischer Erfahrungen in den Mitgliedskirchen,
die gottesdienstliche Feier als eine wesentliche Dimension §kumenischer Gemein-
schaft gestellt. Kritisch weist der Generalsekretir noch einmal auf die Schwierigkei-
ten hin, die manche Kirchen bei der wechselseitigen Anerkennung der verschiedenen
Traditionen und Amter haben und machen.

Erhellend war in diesem Bereich auch die Zusammenschau der Dimension der
Weltwirksamkeit des Heiligen Geistes und der Spiritualitdt. An dieser Stelle haben
wohl die westlichen Kirchen am meisten Nachholbedarf. Die Entdeckung der spiri-
tuellen Dimension der Kirche ist angesichts der Herausforderungen durch Sakulari-
sation und Uberlebenskrise unverzichtbar. Dank dieser Zusammenschau konnte die
Bereitschaft wachsen, sich den Texten von Canberra noch einmal intensiv zuzuwen-
den, nachdem sich die Wellen der zahlreichen Happenings verlaufen haben.

Wichtig fiir die sich anschlieBende theologische Diskussion war ein Statement,
das OKR Walter Arnold namens der evangelikalen Bewegung einbrachte, deren
Stimme in Canberra nicht gebiihrend zur Geltung gekommen war. Die vertiefende
Diskussion, fiir die sich der ZA einen ganzen Vormittag Zeit nahm, unterstrich noch
einmal den ProzeBcharakter der 6kumenischen Bewegung. Als Beschreibung eines
gemeinsamen Weges lief3e sich die Koinonia durchaus sichtbar machen. Freilich ver-
sagten sich die Orthodoxen auch nach diesem Dialog der Abendmahlsgemeinschaft,
weil fiir sie Interkommunion Ausdruck der vollen Einheit ist, nicht Ausdruck des
Strebens danach. Die Evangelikalen machten deutlich, daf sie auf diesem Weg nicht
abseits stehen wollen, jedenfalls soweit sie sich von dem Beitrag Walter Arnolds ver-
treten fiithlen. So atmete diese Diskussion fiir die Zukunft.

86



2. Die neue Struktur

Vor dem Hintergrund drastischer Personaleinsparungen aufgrund der Finanz-
misere des ORK und angesichts der Programmrichtlinien der Vollversammlung war
die Strukturdebatte mit Spannung erwartet worden, wiirde sie doch Aufschluf} iiber
den weiteren Kurs des ORK geben. Deutlicheres Profil, stirkere Konzentration,
hohere Effizienz und finanzielle Einsparungen waren die Vorgaben fiir die Ausarbei-
tung des Programms, das vor allem fiir den 1992 zu wiihlenden Nachfolger Emilio
Castros maBgebend sein wiirde. Im Vorfeld der ZA-Tagung hatten Briefe die Mitglie-
der erreicht, die von Angestellten stammten, die von der Entlassung bedroht waren.
Betrichtliche Unruhe im Stab hatte die Strukturreform deshalb hervorgerufen, weil
eine neue Programmgestaltung natiirlich personelle Konsequenzen haben wiirde. So
ging es nicht nur um Programme, sondern auch um Personen, und das gab der
Debatte emotionale Tiefe.

Als Schwiche der bisherigen Programmstruktur wurde vor allem Uniibersicht-
lichkeit und das Auseinanderfallen in Programmeinheiten und Untereinheiten
genannt. So muBdte versucht werden, vor allem bessere Zusammenarbeit und wech-
selseitige Kommunikation zu gewihrleisten, ohne die Kontinuitit der Arbeit zu
gefihrden. Durch die Verfassung des ORK vorgegeben waren die Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung und die renommierte Kommission der Kirchen fiir
Internationale Angelegenheiten (CCIA). Kaum zu verdndern war offenkundig die
Abteilung Zwischenkirchliche Hilfe, Fliichtlings- und Weltdienst (CICARWS) mit
ihrer weitgespannten und finanziell abgesicherten Arbeit. Doch die {ibrigen Arbeits-
bereiche standen zur Disposition. So war vor der ZA-Tagung nicht abzusehen, daf3
der konziliare ProzeB fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schépfung am
Ende doch einer Programmeinheit den Namen geben wiirde. Umstritten war auch
lange Zeit, ob Glauben und Kirchenverfassung eine selbstindige Einheit bilden
sollte oder nicht. Man entschied sich am Ende doch dafiir, diese Abteilung mit
anderen theologisch relevanten Themenbereichen zusammenzubinden unter der
Uberschrift ,,Einheit und Erneuerung®. Die orthodoxen Teilnehmer setzten sich ein-
miitig und leidenschaftlich dafiir ein, die Frage der christlichen Erziehung wegen
der besonderen Bedeutung in Osteuropa in einer eigenen Programmeinheit zu be-
arbeiten; aber die Mehrheit war nicht bereit, eine weitere Einheit zu genehmigen, vor
allem wegen der finanziellen Konsequenzen. So steht jetzt die Erziehungsaufgabe
mit Mission und Zeugnis in einer Programmeinheit zusammen.

Eine ausgedehnte Diskussion entbrannte um die Strukturierung des Generalsekre-
tariats, in dem die wesentlichen AuBenaktivititen des ORK zusammengefaBt werden
sollen: Management und Finanzen, 6kumenische Beziehungen, interreligiose Bezie-
hungen und Kommunikationsdienste; dazu kommt noch die Koordinierung der Pro-
gramme. Der weitgespannte Aufgabenkatalog it ahnen, daB die Suche nach einem
geeigneten Kandidaten fiir das Amt des Generalsekretirs vor schwierige Aufgaben
stellt. Unterstreichen mochte ich jedoch, daB fiir dieses Amt nach Lage der Dinge
wohl vor allem die Gabe der Kommunikation und Koordination gefragt ist.

Lange wurde auch iiber den Ort des Frauen- und Jugendreferats gestritten; denn
es wurde erkannt, dafl die Zuordnung der Frauen- und Jugendfragen zum Problem-
kreis des konziliaren Prozesses diese lediglich als soziale bzw. Menschenrechtspro-
bleme deklarieren kénnte; sie haben aber auch entscheidende theologische und vor

87



allem ekklesiologische Aspekte. Wichtig scheint mir, dal am Ende der Debatte

beschlossen wurde, alle Abteilungen in die biblisch-theologische Reflexion einzu-

bezichen, wenngleich man fragen mufl, wie diese Aufgabe in den laufenden

Geschiften gemeistert werden sollte.

So wird nun das Exekutivkomitee bei seiner ndchsten Tagung iiber die weitere

Ausgestaltung von fiinf Programmeinheiten zu beraten haben:

1. Einheit und Erneuerung mit der Abteilung Glauben und Kirchenverfassung,
die fiir 1993 die nichste Weltkonferenz unter dem Thema ,,Auf dem Weg zur
Koinonia im Glauben, Leben und Zeugnis* plant;

II. Mission, Erziehung und Zeugnis, wo vor allem die Arbeit der Missionsabtei-
lung sowie die Erzichungs- und Ausbildungsarbeit fortgefithrt werden sollen;

1II. Gerechtigkeit, Frieden und Schépfung, eine Einheit, an die viele die Hoffnung
kniipfen, daf3 die Impulse des konziliaren Prozesses doch in die nichste Phase
der 6kumenischen Bewegung hiniibergerettet werden kénnen;

IV. Téilen und Dienst, wo die bewéhrten diakonischen Aktivitédten fortgefiithrt wer-
den sollen, jedoch kiinftig in stidrkerer Zusammenarbeit mit dem Ganzen des
ORK;

V. Generalsekretariat

Am Ende steht die Hoffnung, daB die neue Struktur durch Menschen ausgefiillt
wird, die in 6kumenischer Verantwortung in der Lage sind, gemeinsam zu planen
und zu arbeiten. Die Mitgliedskirchen werden gebeten, in ihren Bemithungen um

Unterstiitzung durch Finanzen und die Entsendung von Menschen nicht nachzu-

lassen.

3. Aktuelle Themen

Die besondere Aufmerksamkeit der Medien richtet sich stets auf die Stellungnah-
men des ORK zu aktuellen Fragen. Dabei stand im September 1991 die Situation
in Jugoslawien im Mittelpunkt, die durch die persénliche Anwesenheit eines serbi-
schen orthodoxen und eines kroatischen katholischen Bischofs beklemmend
anschaulich wurde. Es zeigte sich, daB auch unter Christen der Dialog durch sog.
nichttheologische Faktoren belastet ist. Nachdem die Anhoérung der beiden
Gesprichsteilnehmer noch gemiafigt verlief, kam es bei einer Pressekonferenz zum
Eklat, indem der eine Partner den Raum verlieB3. Dabei weist jede Seite vermeintlich
gute historische Griinde fiir den eigenen Standpunkt vor. In einem Brief an die Kir-
chen in Jugoslawien wurden diese ermutigt, in ihren Bemiihungen um Verstiandi-
gung nicht nachzulassen, eine rithrende Geste der Betroffenheit und Anteilnahme.

Auch an die Kirchen in der zerfallenden Sowjefunion wurde ein Brief gerichtet,
in dem die — nicht unumstritten gewesene — Haltung der Kirchenfiihrer der ROK
zum Putsch gegen Gorbatschow unterstiitzt und Hilfe auf dem weiteren Weg zuge-
sagt wurde. Auch in diesem Falle machten die kritischen Fragen der Journalisten
deutlich, daB der Weg der Kirchen in kritischen Situationen stets von Spannungen
begleitet ist, eine Erfahrung, die auch die Kirchen in der ehemaligen DDR bestiiti-
gen konnen.

Ebenfalls spannungsreich ist eine Erkldrung des ZA anldBlich des 500. Jahres-
tages der sog. Entdeckung Amerikas 1992. Das Wort enthélt einen Ruf zur Bufle im
Hinblick auf die Kolonialgeschichte Lateinamerikas und ruft zur Parteinahme fiir

88



die Ureinwohner auf und zur Solidaritdt mit allen Kirchen Amerikas, die sich dem
Versohnungswerk verpflichtet haben. Wenn man jetzt, im Abstand von einigen
Wochen, diese Worte liest, kommen sie einem zu einfach, zu ausgewogen vor. Sie
lassen kaum noch etwas von den Spannungen ahnen, unter denen sie verfafit wur-
den. Trotzdem weisen sie auf die Betroffenheit und Solidaritdt hin, die den ZA
damals bewegten. Aber sie miissen von den Kirchen aufgenommen, vertieft und
konkretisiert werden, sonst sind sie in den Wind gesprochen.

4. Glaube und Wirtschaft

AbschlieBend soll noch auf ein wichtiges Dokument hingewiesen werden, das
beim ZA zur Diskussion gestellt wurde und den Kirchen zur Stellungnahme zugelei-
tet werden soll: ,,Wirtschaft als ein Anliegen des Glaubens: Okumenische Erklirung
zum Wirtschaftsleben®; bescheiden als ,,eine Einfithrung* bezeichnet. Es bekommt
besondere Bedeutung durch die zeitliche Nidhe zum Erscheinen der Wirtschafts-
Denkschrift der EKD ** Das Papier ist eine Auftragsarbeit des ZA von 1988. Nach
einem Uberblick iiber die bisherigen Aussagen des ORK zu ékonomischen Fragen
seit 1937 (Oxford) und 1948 (Amsterdam) wird auf die diesbeziiglichen Aussagen
von Canberra verwiesen, die ,,eine himmelschreiende Ungerechtigkeit in der interna-
tionalen Verteilung des Einkommens, des Wissens, der Macht und des Reichtums*
konstatieren; und in der Tat sind die Hauptprobleme der Weltwirtschaft Verteilungs-
probleme. Besonders bedeutsam ist das Scheitern der zentralen Planwirtschaft in
Mittel- und Osteuropa fiir viele Staaten in der Dritten Welt, die ihre Okonomie
daran ausgerichtet hatten. Aber das ,,bedeutet nicht, daB die freie Marktwirtschaft
nun die einzig verbliebene Option darstellt*. Die alten Systeme haben versagt; daher
wird eine neue Analyse gefordert. Es wird eine parteiliche Analyse vorgelegt: ,,Die
wachsende Kluft zwischen Arm und Reich ist keine bedauerliche Naturkatastrophe;
sie steht in engem Zusammenhang mit der ungleichen Machtverteilung. . ., die von
Menschen gemacht wird und die auch von Menschen gedndert werden kann.”“ So
werden die krisenhaften Entwicklungen kritisch beleuchtet: Schuldenkrise, Okolo-
gie, Militarisierung, sexuelle Diskriminierung, Landrechte der Armen, verbunden
mit dem Ruf nach einer Bodenreform — das sind Herausforderungen fiir den
Glauben.

Aus dem christlichen Glaubenserbe werden wichtige Beziige zur Okonomie abge-
leitet: Gottes Liebe zur Schépfung und die 6konomische Verantwortung des Men-
schen im Licht der ,,gottlichen Okonomie®, die Bedeutung der Siinde fiir das Wirt-
schaftsleben, die Rolle und Bedeutung des Menschen, die schopfungsméiBige Bedeu-
tung der Arbeit, wodurch ihr Wert auch limitiert wird, die vorrangige Option fiir
die Armen seitens der Propheten und das Sabbatjahr als Hinweis auf soziale Lésun-
gen der Verteilungsprobleme. Im Unterschied zu manchen anderen Visionen von
einer neuen Gerechtigkeit ist die Studie durch eine niichterne Beurteilung der 6ko-
nomischen Realitét gekennzeichnet: Begriffe wie Effizienz, Geldpolitik etc. werden
in ihrer Bedeutung gewiirdigt, jedoch kritisch unter die Lupe genommen. Mit Nach-
druck werden Christen und Kirchen dazu angehalten, die wirtschaftliche Realitit
ernstzunehmen. Aber grundlegend ist die Vision von Gerechtigkeit, von der aus
Alternativen zum bestehenden System der Ungerechtigkeit ausgearbeitet werden sol-
len. Die ,,Reintegration von Glaube und Wirtschaft* wird als eine notwendige Vor-

89



aussetzung dafiir angesehen, daB wir gestaltend auf wirtschaftliche Prozesse Ein-
fluB nehmen. Die Studie schlieBt mit dem provozierenden Satz: ,,In diesem Sinne
sind wirtschaftliche Fragen auch Bekenntnisfragen; Wirtschaft ist ein Anliegen des
Glaubens.“ Das ruft geradezu nach einer Auseinandersetzung mit der Verantwor-
tungsethik, wie sie hinter der EKD-Denkschrift steht.

Giinter Krusche

* Bischof Jung war Mitglied der EKD-Delegation in Canberra und Mitglied des
Zentralausschusses. Er hat an der Tagung des ZA im September 1991 teilgenom-
men und war der Leiter der deutschen Mitgliedergruppe. Wir verdanken ihm viel
an Rat und Weisung. Er verstarb unerwartet am 26. November 1991.

** Gemeinwohl und Eigennutz. Wirtschaftliches Handeln in Verantwortung fiir die
Zukunft. Eine Denkschrift der EKD, Giitersloh 1991.

Leidenschaft fiir das Erreichbare
Vier Jahre Mitarbeit im ORK

Die folgenden Eindriicke sind das Ergebnis meines Nachdenkens iiber vier Jahre
Mitarbeit in der Abteilung fiir Glauben und Kirchenverfassung. Ich gehére einer
Generation an, fiir die 6kumenische Theologie als ordentliche Disziplin im Studium
noch nicht angeboten war. Das Interesse an der Okumene war von meinen Eltern
zwar frith geweckt worden, aber idealisiert und abstrakt geblieben. Konkrete persén-
liche Anstdfie erhielt ich wihrend eines siecbenmonatigen Studienaufenthalts in den
USA, vermittelt durch den LWB, und bei der mehrjdhrigen Mitarbeit in einem dku-
menischen Gesprichskreis auf lokaler Ebene. Erst mehrere Besuche bei den Schwe-
stern von Pomeyrol und Versailles, den Briidern von Taizé, wo die ,,Einheit der
Kirche* auf besondere Weise geistlich eingeiibt wird und dkumenische Kontakte
bewuBlt gepflegt werden, sowie die Boykottaktion der Frauen zugunsten Siidafrikas
und die Mitarbeit in der Friedensbewegung halfen mir, iiber den lokalen Tellerrand
hinauszublicken und gerade von Genf neue Impulse fiir das kirchliche Leben zu
erwarten.

I,

Das Angebot selbst im ORK, und zwar in der Abteilung fiir Glauben und Kir-
chenverfassung, an den dogmatischen Sachfragen im interkonfessionellen Gespréch
mitzuarbeiten, habe ich als besonderes Privileg empfunden, und als ein solches
erscheint es mir auch im Riickblick. In erster Linie sehe ich es darin, daf} ich gelernt
habe, mit Christen anderer Konfessionen Kirche als eine wirkliche und zu ihrem
Vollzug wesentliche Gemeinschaft zu erfahren. Ich kénnte auch sagen, ich lernte
und erlebte, was es um die wahre Katholizitdt der Kirche ist.

90



Ich denke dabei vornehmlich an die Gottesdienste im Okumenischen Zentrum mit
neuen liturgischen und theologischen Impulsen, aber auch an die anderen gemein-
samen Ausdrucksformen in der Genfer Mitarbeiterschaft und an den persénlichen
Austausch im kleinen Kreis. ,,Kirche** wird natiirlich nicht jederzeit bewufit reali-
siert, ist aber doch potentiell iiberall erfahrbar. Wer andere Konfessionen in ihrem
Kirchenverstdndnis, wer andere kulturelle Auspriagungen des christlichen Glaubens
kennenlernen, wer Verschiedenheiten besser verstehen und Gemeinsamkeiten
genauer wahrnehmen will, hat dazu im ORK ausgiebig Gelegenheit. Kirche wird in
einer Weite und Vielstimmigkeit erlebbar, wie sie sich anderswo kaum so reprédsenta-
tiv bietet.

Die nachhaltigsten Impulse dieser Art verdanke ich den orthodoxen Schwestern
und Briidern. In sich selbst schon geradezu einen Kosmos darstellend hat mir die
,,gottliche Liturgie ein ganz neues Verstdndnis des Kosmos und des heilsgeschicht-
lichen Geschehens in ihm erdffnet.

Dal} orthodoxe Christen eine von der protestantischen vollig verschiedene Auffas-
sung von Kirche haben, wurde mir z. B. daran deutlich, daf} eine Formulierung wie
die von der ,,Erneuerung der Kirche* fiir sie nur in ganz bestimmter Hinsicht zulds-
sig sein kann und geradezu einen Widerspruch in sich selbst darstellt. Im Grunde
kann fiir sie Kirche selbst, so wie sie von Christus in der Kraft des Heiligen Geistes
geoffenbart und gegriindet ist, in ihren Wesensmerkmalen ja niemals verlorengehen,
so daB sie sich von Grund auf dndern miilte. Jede Reform darf und kann nur den
Gebrauch des Alten, Bewdhrten neu beleben und wieder zur Geltung bringen. Aber
etwas prinzipiell Neues wiirde sich in Gegensatz zur geheimnisvoll prasenten Wahr-
heit stellen. Wieviele Differenzierungen es gleichwohl innerhalb der verschiedenen
orthodoxen Traditionen gibt, habe ich auf meinen Reisen erfahren.

Wer sich als Angehériger des Stabs von Glauben und Kirchenverfassung mit der
ganzen Variationsbreite theologischen Denkens, wie es durch die Delegierten der
Kommission zur Sprache kommt, zu beschiftigen hat, genieBt Vorteile, wie nur 6ku-
menische Gremien sie bieten koénnen. Die vielfaltigen Moglichkeiten zu héren und
zu lernen kann man oft gar nicht ausschépfen oder hinterher angemessen aufarbei-
ten und einordnen, so stimulierend die Eindriicke auch sein m&gen, und so sehr man
sich der Einmaligkeit und Besonderheit der Gelegenheit bewuBt sein mag. Ubrigens —
so bereichernd das 6kumenische Angebot auch ist und selbst, wenn man daraus eine
Auswahl trifft, so liegt in ihm doch auch die Gefahr einer Verfithrung, der man
leicht erliegt. Die hdufige Teilnahme an Konferenzen und Tagungen, wo Kontakte
vermittelt, wo Reise und Unterkunft gezahlt werden, die ganze Reisediplomatie
erzeugt wie von selbst bestimmte Erwartungen von dem, was an sachlichen Ergeb-
nissen moglich sein und welche Bedeutung dariiber hinaus mitunter auch der eige-
nen Person zukommen miifte.

Wer immer von Genf in die sogenannte ,,normale* Alltagswelt zuriickkehrt, in
der man nicht mehr regelmiBig vom Schreibtisch weg auf Reisen gehen kann und
in der man sich um jeden kleinsten Schritt wieder selbst bemiithen muB, lernt gewisse
Entzugssymtome kennen, die sich fast zwangsldufig einstellen.

II.

Abgesehen von den Vergiinstigungen, die die Mitarbeit im ORK generell bietet,
sind mir natiirlich die spezifischen Lernerfahrungen in der Abteilung von Glauben

91



und Kirchenverfassung besonders wichtig. Ich war in der Nachfolge von Frére Max
Thurian hauptsichlich damit beauftragt, die Stellungnahmen der Kirchen zum
Lima-Dokument ,.Taufe, Eucharistie und Amt* auszuwerten. Im Verlauf dieser
Aufgabe war ich genétigt, meine Vorstellung von ékumenischer Arbeit einer kriti-
schen Priifung zu unterziehen. Herkommend von einer vorwiegend analytisch
geprégten Arbeitsweise waren mir Charakter und Methode bei der Erarbeitung 6ku-
menischer Dokumente nicht nur nicht vertraut. Sie waren mir auch insofern frag-
wiirdig, als es dort nicht in erster Linie um inhaltliche Differenzierung und gedank-
liche Prézision zu gehen schien, sondern ganz anderes im Vordergrund stand. Das
Lima-Dokument z. B. verzichtet ja ganz darauf, Lehrunterschiede ausdriicklich zu
profilieren und ist daran interessiert, was die Kirchen gemeinsam aussagen kénnen
oder konnten, wo Grenzen iiberschritten und iiberwunden werden. Hatte ich bisher
gelernt, bei der Herausarbeitung verschiedener Positionen Abgrenzungen vorzuneh-
men, und Trennungslinien fiir etwas Normales anzusehen, so bestand die hier ange-
wandte Methode gerade im Aufsuchen und Finden von Interpretationen und den ihn
entsprechenden Formulierungen, die die unterschiedlichen oder gegensitzlichen
theologischen Inhalte vermitteln, im besten Falle ,,aufheben* sollten. Ich mubBte
also umdenken und neu ansetzen lernen und hatte in Kauf zu nehmen, daf ich mich
in der Beurteilung und Auswertung von Formulierungen zunichst mehrfach ,ver-
griff“. Ich glaube noch jetzt, daB hier ein grundsitzliches Problem 6kumenischer
Arbeitsmethode liegt, dem tiefer nachzugehen sich lohnt. Das lingere Vertraut-
werden mit der 6kumenischen Arbeit, nicht nur die Teilnahme an, sondern auch die
eigene Vorbereitung von Konsultationen, die Mitarbeit im Redaktionsteam und
schlieBlich die Nacharbeit im Sekretariat verhalfen mir zu einer entscheidenden Ein-
sicht, die ich nicht missen mochte — daB Theologie heute prinzipiell ékumenische
Theologie sein muB}, dal es keine Alternative fiir das Gespridch mit den anderen
christlichen Konfessionen und iiber den Bereich der Kirche hinaus mit den Weltreli-
gionen gibt. So wie keine Kirche fiir sich allein und ohne die anderen im Vollsinn
des Wortes Kirche sein kann, kommt christliche Theologie ohne das 6kumenische
Gesprach nicht aus. Eine solche 6kumenische Gesprichstheologie aber entwickelt
dann auch die ihr entsprechenden Arbeitsformen: nimlich Texte, die eben nicht das
Resultat der Reflexion eines einzelnen Gelehrten sind, sondern die aus der gedank-
lichen Produktion einer iiberkonfessionellen Arbeitsgruppe hervorgehen. Auch
wenn manche Dokumente die Signatur einzelner Autoren tragen, im strikten Sinn
also das geistige Eigentum einiger weniger bleiben, die auch auf das Gesamtgesche-
hen einen manchmal nicht unerheblichen Einfluf nehmen, miissen doch jeweils so
flexible Formulierungen gefunden werden, daB sich die Gruppe als ganze in ihnen
wiedererkennen kann. So erklirt sich, daB in 6kumenischen Dokumenten oft eine
bestimmte Gewichtung vorgenommen wird, in der Differenzen und Probleme, die
zwischen den Kirchen noch bestehen, gegeniiber dem, was sie bereits verbindet,
zuriicktreten und das besonders hervorgehoben wird, was im Verlauf der gemein-
samen Arbeit positiv erreicht worden ist. Und es gehort offenbar auch zum 6kume-
nischen Stil, in immer neuen Variationen die Vision von der ,,sichtbaren Einheit der
Kirche** zu beschworen und Hoffnungen zu wecken, daB diese in nicht allzu ferner
Zeit erreicht werden kénnte, wenn . . .

92



Der Auswertungsband, den die Kommission iiber die Stellungnahmen der Kirchen
zum Lima-Dokument verdffentlichte (,,Die Diskussion iiber Taufe, Eucharistie und
Amt 1982—-1990%), ist ein instruktives Beispiel fiir die beschriebene geistige Tonlage
6kumenischer Dokumente (vgl. insbesondere die im Anhang verdffentlichte Erkla-
rung der Kommission in Budapest aus dem Jahr 1989, S. 153ff und siche dieses Heft
S. 98ff). Ganz #hnlich steht es mit dem von der Stéindigen Kommission vorbereite-
ten und der 7. Vollversammlung in Canberra vorgelegten Dokument der Sektion I1I:
,,Die Einheit der Kirche als Koinonia: Gabe und Berufung®“ (vgl. OR 2/91,
182—184 bzw. schon 180—182).

Im Projekt ,,Die Einheit der Kirche und die Erneuerung der menschlichen
Gemeinschaft* arbeitete ich verantwortlich mit an dem Unterthema: ,,Die Gemein-
schaft von Frauen und Ménnern in der Kirche®.

Die Beitrige der Frauen aus nicht-westlichen Lindern — z.B. wihrend einer
Konferenz in Benin — lieBen erahnen, welche Fiille von Kommunikationsméglich-
keiten nicht verbaler Art Christen aus diesen Lindern noch zur Verfiigung steht. In
alten Brauchen und Symbolhandlungen, die in Familien und Gemeinden praktiziert
werden (wir horten z.B. von einem Hochzeitsbrauch, der die Gemeinschaft der
Sippe dadurch ausdriickt, daB alle Familienmitglieder zu Beginn der Feier eine Nuf}
essen, aus einem Glas trinken und abwesenden Angehérigen die Nufl sogar zuge-
sandt wird), lebt neben der christlichen Verkiindigung, aber durchaus nicht grund-
sidtzlich gegen sie ein Erbe, dem man mit grofler Vorsicht und viel Takt begegnen
mulB, ohne sofort die westlichen Denk- und Verhaltensmafstibe anzulegen. Selbst
da, wo die gesellschaftliche Lage der Frau, gemessen an westlichen Vorstellungen,
beklagenswert ist, sind Geduld und vorsichtiges Zuhdren mehr am Platz als eilige
Vorschlidge oder Mainahmen zur Verdnderung.

Dariiber hinaus wurde mir nirgends so deutlich wie in Afrika und Asien, was
unserem Bewuftsein weitgehend entschwunden ist, ndmlich, daB auch unsere Kultu-
ren und unsere Religionspraxis, ja selbst unsere Theologie das Ergebnis eines Begeg-
nungsprozesses sind, in dem urspriinglich fremde, heidnische Elemente aufgenom-
men, verwandelt, christianisiert wurden oder als ,,erratische Blécke in rudimenti-
rer Form erhalten blieben (ganz deutlich ist das letztere z. B. der Fall in unseren Kar-
nevalsbrduchen, in Oster- und Sonnwendfeuerriten)

Dal} westliche Christen anléBlich des Referats von Frau Chung in Canberra so
beunruhigt waren, weist m. E. darauf hin, wie wenig wir von unserer eigenen Tradi-
tion wissen und wie nétig es ist, daB wir uns intensiv mit der ,,Inkarnation‘“ unseres
Glaubens in unsere jeweiligen Lebensumsténde beschéftigen. Steht nicht die Akzep-
tanz, die wir von nicht-westlichen Christen bei der Rezeption des Lima-Dokuments
erwarten, in einem Millverhéltnis zu unserer eigenen Bereitschaft, Toleranz zu tiben,
wenn sich die christliche Botschaft in einem uns ungewohnten Gewande darbietet?

SchlieBlich hatte ich den Auftrag, verantwortlich an der ,,Gebetswoche fiir die
Einheit der Christen* mitzuarbeiten. Diese Arbeit hat mir einerseits besondere
Freude gemacht, weil sich jedes Jahr nahezu derselbe kleine Kreis von Delegierten
traf, der auf der Grundlage von Vorschlédgen einer lokalen 6kumenischen Gruppe
Kurzauslegungen zu biblischen Texten mit Gebetsintentionen zu einem Gesamt-
thema formulierte. Andererseits wurde von Jahr zu Jahr deutlicher, in welchem
MiBverhaltnis unsere Arbeit und die der Vorbereitungsgruppe, auf der wir aufbau-

93



ten, tatsdchlich zueinander standen. Das internationale Team, das aus 6 vom Vati-
kan und 6 vom ORK benannten Vertretern besteht — von unserer Abteilung werden
jeweils 2 orthodoxe Teilnehmer eingeladen —, griff doch sehr weitgehend in die
Vorlage ein und schuf einen neuen Text. Er sollte fiir die verschiedenen Kirchen der
Welt und ihre unterschiedlichen Lebenssituationen adaptierbar sein und wirkte
infolgedessen oft recht neutral und eigentlich konturenlos abstrakt. In Briefen, die
uns erreichten, wurde m. E. mit Recht bemingelt, dal auf aktuelle 6kumenische
Ereignisse wie Basel, Seoul, Canberra héchstens am Rande Bezug genommen
wurde, ganz abgesehen von dem fehlenden Hinweis auf politische und soziale Pro-
bleme in der Welt wie die Verelendung vieler Linder, Arbeitslosigkeit, die Migra-
tion, Kriege.

Nicht, dal} die einzelnen Mitglieder unserer Gruppe zu konkreten Fragen auf der
Basis von biblischen Texten nicht etwas Klares, etwas Herausforderndes, etwas
Mutiges zu sagen gewul3t hidtten. Aber solche Stellungnahmen hitten andere Teil-
nehmer als unzuléssige Einmischung empfunden, zumal sich die Gremien, die sie
delegiert hatten, ja der Weltchristenheit gegeniibergestellt sehen. So wurde auf
Aktualitat verzichtet. Fiir mich ist gerade in dieser Arbeit deutlich geworden, wie
schwach das 6kumenische Pflinzchen tatsichlich ist, so daBl noch nicht einmal auf
einem anscheinend unverfinglichen Boden wie dem Gebet um die Einheit der
Kirche wirklich etwas gewagt werden konnte, was wie ein ,,Stachel im Fleisch* hitte
wirken konnen. Wie groB ist die Angst bei einigen Kirchen, man kénne von hier aus
zu weiterreichenden Schritten veranlafit, vielleicht gendétigt werden, zu denen man
sich nicht, noch nicht erméchtigt glaubt.

LR

Die Zeit im ORK hat mein Leben entscheidend versindert und mir eine einmalige
Gelegenheit zu 6kumenischem Lernen geboten. Da ist etwas in Gang gekommen,
das mich nicht mehr loslassen wird. Geblieben sind Erfahrungen und Einsichten,
auch eine Reihe von Fragen, die ich mir abschlieBend erlaube weiterzugeben:

1. Was ist es eigentlich, das die Rezeption und die Verwirklichung von 6kumeni-
schen Erkenntnissen behindert?

Warum ist es trotz der festgestellten theologischen Ubereinstimmungen der Dele-
gierten der Kirchen in der Kommission von Glauben und Kirchenverfassung im
Lima-Dokument und der offiziellen Vertreter der Kirchen in ihren Stellungnahmen
noch nicht zu bindenden institutionellen Entscheidungen in einem weitreichenden
Sinne gekommen, die etwa in 6kumenischen Tauf- und Trauungsliturgien, in einem
Okumenischen Taufkatechismus ihren Ausdruck finden?

Ist diese Tatsache nur darauf zuriickzufiihren, dafl bestimmte Grundsatzfragen
vor allem im Bereich des Sakramentsverstdndnisses und der Ekklesiologie noch
nicht gelost sind (vgl. Diskussion 103, 129f, 139ff), aber grundsitzlich einer verein-
barlichen Lésung zugefiihrt werden kénnten?

Welcher Schlufi ist aus dem Umstand zu ziehen, daf3 die in einer bestimmten 6ku-
menischen Situation vereinbarten Formulierungen, mit denen man sich feierlich ver-
pflichtet, in einer anderen Situation als unanwendbar erscheinen? (z.B. d. Ande-
rungsantrag von Raiser in Canberra in der Plenardebatte zum Golfkrieg — am

94



21. Februar 1991 — zur Prizisierung des § 38 mit konkreten Formulierungen aus
dem SchluBdokument der Konvokation von Seoul 1990 — vgl. Okumenische
Akzente. Eindriicke und Erkenntnisse aus Canberra, Frankfurt/M. 1991, S.20f).

2. Wie kommt es, dal man trotz aller Erfolge in bilateralen und multilateralen
Dialogen letztlich doch immer wieder an eine ,,Schmerzgrenze* stofBt, die — wenn
man nicht die tiefste theologische und ekklesiale Identitédt preisgeben will — als
uniiberwindlich erscheint?

3. Wird das Ziel der 6kumenischen Bewegung, die Einheit der Kirche, nicht durch
die Tatsache in Frage gestellt, dal} sich in vielen Lindern der Welt neue kirchliche
Gruppierungen neben den und teilweise gegen die offiziellen Kirchen etablieren? In
welcher Gestalt kann die 6kumenische Bewegung Integrationskraft fiir alle Kirchen
und Bewegungen sein?

In den genannten Fragekomplexen geht es mir um das Attribut, das in der Formel
von der ,,Einheit der Kirche in 6kumenischen Kreisen eine so wichtige Rolle spielt,
die ,,volle sichtbare Einheit der Kirche*. In welchem MabBe sind wir denn, ja sind
wir iiberhaupt in der Lage, Einheit ,,sichtbar® werden zu lassen, so sichtbar, daB
»die Welt glaubt® (Joh. 17,21)? Das Problem liegt in der Dialektik der Sache: Ein-
heit der Kirche ist schon da, namlich im Glauben gegeben — aber sie ist als solche
eben noch nicht sichtbar, sie ist noch verborgen. Sie wird erst enthiillt werden. Und
weiter: Fiir die Einheit muf} etwas getan werden, und zwar von jeder Kirche, wenn
man sich nicht einfach mit dem Nebeneinander abfinden will. Aber gleichzeitig
kann das Entscheidende von uns nicht getan, sondern muf} von Gott erbeten wer-
den. Angesichts dieser Problematik und angesichts der vorfindlichen Zerspaltenheit
der Kirche, der anhaltenden Spaltungstendenzen, der weitgehenden Folgenlosigkeit
von Konvergenztexten und Verpflichtungserkldrungen ist die Rede von der ,,vollen
Sichtbarkeit“ der kirchlichen Einheit selber nur als dialektische verstindlich, wenn
sie nicht als theoretisch, als utopisch abgetan werden soll. Diese Schwierigkeit wird
m. E. zu wenig artikuliert. Zu unbekiimmert wird die Vision beschworen. Infolge-
dessen steht die Arbeit von Glauben und Kirchenverfassung unter einem problemati-
schen Beweiszwang. Sie muf3 mit Hilfe von geistreich erdachten Formeln und For-
mulierungsangeboten dem Einheitsgedanken widerstrebende Lehrgegensitze ver-
mitteln, um zu erweisen, daBl man auf dem richtigen Wege ist, ja daB man dem Ziel
Schritt fiir Schritt ndherkommt. So wenig den Teilnehmern an der Arbeit daraus ein
Vorwurf zu machen ist, so subjektiv ehrlich sie es meinen, so fragwiirdig ist dieses
Verfahren doch als solches. Es ist tendenziell geeignet, den Gegensétzen die Spitze
abzubrechen und tut damit der Wahrheit — letztlich auch der Wahrheit der Einheit
der Kirche selbst Abbruch.

Ich frage mich, ob nicht iiberhaupt zu viel Gewicht auf die kognitiv-konzeptio-
nelle Ebene gelegt worden ist — eben in der Hoffnung auf Ausgleich —, so daB die
intentionale Komponente, die doch eine entscheidende Rolle spielt, zu sehr ins Hin-
tertreffen geraten ist. In Amsterdam hatte man von dem ausdriicklichen Willen
gesprochen, beieinander zu bleiben. In Neu-Delhi wurde die Formulierung von der
,wollig verpflichteten Gemeinschaft* gefunden. Und auch der Umstand, daf sich
im Verlauf der Arbeit iiber ,,Taufe, Eucharistie und Amt* der Begriff der ,,Konver-
genz* als der angemessenere empfahl, unterstreicht auf seine Weise, daB es in der
okumenischen Gemeinschaft nicht um die Verwirklichung einer kognitiv zu begrei-

95



fenden Idee gehen kann, sondern um ein intentionales Geschehen, das sich einer
moralisch-ethischen Zielsetzung verdankt.

Von der Erneuerung der intentionalen Ausrichtung ist gerade da, wo das theologi-
sche Gespriach nicht weiterzukommen scheint, die entscheidende Belebung des
Bemithens um die Einheit zu erwarten. Gewil3 miissen wir wissen, wo wir stehen und
wohin wir wollen. Die theologische Kldrungsarbeit von Glauben und Kirchenverfas-
sung ist unabdingbar. Aber es muf intensiver dariiber nachgedacht werden, wie das
Bemiihen, fiir die Einheit zu arbeiten, entziindet werden kann, und wie Lust, Mut
und Geduld erzeugt werden kénnen, um bei der Sache zu bleiben. Hierbei eignen
sich die Erfahrungen vieler Kirchen in den Lindern Afrikas, Asiens und Latein-
amerikas in hervorragender Weise. Weil dort ganz andere kirchliche Bedingungen
anzutreffen sind als in ruhig, abgeklért und unangefochten scheinenden westlichen
Verhiltnissen, ist oft auch ein ganz anderer Erfahrungsreichtum da, aus dem wir
schépfen konnen, um dem Einheitsstreben unter den Christen neue Impulse zu
geben.

Aber auch in unseren Breitengraden gibt es — von oben mehr oder minder ge-
duldet — doch beeindruckende Beispiele gelebter 6kumenischer Gemeinschaft auf
lokaler Ebene. Und die englischen Kirchen haben ein erstaunliches Modell zur tiber-
konfessionellen Zusammenarbeit auf institutioneller Ebene entwickelt.

Gewil} haben wir auch von dirigistischen MaBnahmen gehort, und manches gibt
AnlaB zu fragen, ob die groBBen 6kumenischen Worte vielleicht nur Lippenbekennt-
nisse sind. Andererseits notigen die kalten Winde gerade dazu, sich niichtern und
gewissenhaft immer wieder neu ins Gedéichtnis zu rufen, was zu erreichen hier und
jetzt realistisch und nicht nur wiinschenswert ist, und aus welchen Griinden mehr
nicht erwartet werden kann. Aber auch da, wo solche Griinde uns nicht einleuchten
oder uns nicht nachvollziehbar scheinen, diirfen wir uns nicht in unserem Wollen
beirren lassen. Ich méchte vielmehr fiir eine Portion Mut zur Bruchstiickhaftigkeit
und Leidenschaft fiir das Erreichbare plddieren, dafiir, dort anzusetzen, wo die
Kirche sich tatsdchlich befindet, und der groflen Vision durch iiberzeugend gelebte,
wenn auch fragmentarisch bleibende Selbsterfahrung ein Stiick Bodenkontakt und
Erdnéhe zu sichern.

Die Klimaverinderung, die ansatzweise auf allen Ebenen eingetreten ist oder
moglich erscheint, gilt es dadurch zu férdern und zu unterstiitzen, daB jede Kirche
etwas abwickelt und ausbildet, was man ,,6kumenisches Ethos* nennen konnte:
Gemeinschaftstugenden und vertrauensbildende MaBnahmen, die sich aus der Ehr-
furcht vor Christus ergeben. Ungeachtet des ekklesialen Selbstverstdndnisses, das
eine Kirche dazu nétigen mag, sich von Schwesterkirchen abzugrenzen, soll das Ver-
trauen wachsen, daBl auch in ihnen der lebendige Christus selbst und authentisch
prasent ist und sie ihm den ihm zukommenden Raum einrdumen. Solches Vertrauen,
solches Zutrauen kann sich nicht allein an der Feststellung gemeinsamer oder auch
divergierender theologischer Inhalte orientieren. Es muf sich ebenso auf die gelebte
Erfahrung der Glaubwiirdigkeit des anderen stiitzen. Ja, diese kann ihrerseits die
Basis darstellen, die die Verschiedenheit tiberbriickt.

Als exegetische Basis fiir die hier ausgesprochenen Gedanken ldfBt sich das
Gespriach zwischen dem auferstandenen Christus und Petrus heranziehen,
Joh 21,20-23. Christus weist Petrus, der seinen Auftrag miBzuverstehen scheint,

96



darauf hin, daB er allein iiber Johannes und dessen Zukunft entscheidet: ,,Wenn ich
will, daB er bleibt, bis ich komme, was geht es dich an?* Das Verhiltnis, das jede
Kirche zu Christus hat, mu} in gewisser Weise ,,autonom* und fiir die anderen
unantastbar bleiben, weil Christus selbst es begriindet und legitimiert.

Die so beschriebene Sicht empfiehlt es m.E., zuriickhaltender mit der Beschwo-
rung der Formel von der ,vollen sichtbaren Einheit der Kirche* umzugehen, ohne
daB doch zugleich die durch sie bezeichnete Aufgabe aus den Augen verloren werden
diirfte. Das macht die 6kumenische Arbeit eher schwieriger als leichter, weil die
deutliche Abgrenzung der Vision von der irdisch erreichbaren Realitdt, das miih-
same Buchstabieren der Einheit im konkreten kirchlichen Kontext, den grofien
Schwung nehmen kénnte. Doch muB3 das keineswegs so sein, und im Grunde kann
dann die Arbeit wahrhaftiger, ehrlicher und freier vonstatten gehen. ,,Glauben und
Kirchenverfassung* z. B. kénnte sich seinen Vorhaben im freien Streit um die Wahr-
heit widmen und wiire von dem Zwang entlastet, immer feinere Ausgleichsformulie-
rungen zu suchen, ohne daB gleichzeitig die Moglichkeit ausgeschlossen ist, Doku-
mente zu erarbeiten, die das Glaubensverstindnis aller Glieder authentisch und
genuin reprisentieren. Es kénnte so auch einer gewissen Ideologisierungstendenz
entgegengewirkt werden. Das Recht geschichtlich gewachsener Lehrtraditionen, die
das Profil geistiger Entwicklungen im Leben der Kirche bestimmen, kénnte besser
verteidigt werden.

Intensiver als bisher miifite in der 6kumenischen Bewegung sodann der Frage
nachgegangen werden, wie die in 6kumenischen Gremien gewonnenen Erkenntnisse
und Einsichten an der Basis gesichert und verwurzelt werden konnen, so daf} diese
selbst aktiv am Gesamtgeschehen beteiligt ist. Andererseits muB3 ebensosehr und in
stirkerem MabBe als bisher das an der Basis Erprobte daraufhin untersucht werden,
wie es weitergefiihrt, legitimiert und allen zugénglich gemacht werden kann. Gerade
die Reaktion auf das Lima-Dokument hat das auBerordentlich grofle Interesse der
Gemeinden an-6kumenischer Theologie gezeigt. Wieviele 6kumenische Gesprachs-
gruppen haben eigene Stellungnahmen erarbeitet, eigene Konzepte entwickelt und
Konsequenzen gezogen, die selten angemessene Beriicksichtigung gefunden haben.

Solange die 6kumenische Bewegung von unten und von oben her im Einbahn-
straflenprinzip steckenbleibt, wird sie auch nicht die ekklesiale Bedeutung haben
konnen, die ihr eigentlich zukommt.

Ich bin mit der Intention zu lernen nach Genf gegangen und fiihle mich durch
die dort gewonnenen Erfahrungen nicht weniger auf einen Lernweg geschickt. Ins
Gepéick auf die okumenische Reise scheint mir eine Portion Mut zur Bruchstiickhaf-
tigkeit und die Leidenschaft fiir das Erreichbare zu gehéren.

Irmgard Kindt-Siegwalt

97



Der Lima-Prozef3

Eine Sammelbesprechung 10 Jahre nach Beginn

Zehn Jahre sind vergangen, seit die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung des ORK bei ihrer Sitzung in Lima/Peru jene Texte iiber ,,Taufe, Eucharistie
und Amt* verabschiedete, die zum weitestverbreiteten und meistdiskutierten Papier
der Okumene wurden: Mehr als 400 000 Mal wurde der Gesamttext in 31 Uberset-
zungen (neben fast allen europiischen, zehn asiatischen und drei afrikanischen
Sprachen) verbreitet, dazu Teilabschnitte in iiber 150 000 Studienhilfen. Eine vom
Utrechter Interuniversitdren Institut fiir Missiologie und Oecumenica zusammen-
gestellte Bibliographie, die keinen Anspruch auf Vollstindigkeit erhebt, weil viele
Linder nicht erfaBt werden konnten, nennt allein fiir 1982—1987 775 Veroffent-
lichungen zu ,,BEM* (so die engl. Abkiirzung).

Einen Uberblick iiber den seitherigen ProzeB bietet nun der von der Kommission
1989 in Budapest erarbeitete Zwischenbericht, der erfreulicherweise auch in deut-
scher Sprache erschienen ist. Er stiitzt sich auf 186 offizielle Stellungnahmen von
Kirchen und Christenriten; 179 von ihnen sind in den sechs — leider nur in engl.
Sprache bzw. Ubersetzung vorliegenden — Bénden ,,Churches respond to BEM*
enthalten (Band I und IT wurden bereits in OR 3/1987 besprochen); sieben trafen
erst spéter ein. Dariiber hinaus erhielt das Sekretariat zahlreiche weitere AuBerun-
gen und Stellungnahmen von Fakultéiten und Instituten, Kommissionen und Stu-
diengruppen, die weitgehend bereits in die Bearbeitung einbezogen wurden.

Der Bericht der Kommission schildert in Teil I knapp Vorgeschichte und Verlauf
des sog. Lima-Prozesses (S. 16—25), um danach eine erste zusammenfassende Aus-
wertung der Stellungnahmen der Kirchen zum Lima-Text vorzunehmen, und zwar
gegliedert nach allgemeinen Reaktionen (26—44), und solchen zu den drei Teilen
des Dokuments (Taufe 45—59, Eucharistie 60—77, Amt 78—90), jeweils nach — bis-
lang oder auch weiterhin — kontroversen Aspekten gruppiert, und die Antworten
auf die vier Fragen im Vorwort (91—-105). Der zweite Teil bringt dann zundchst
,,Klarungen und Anmerkungen‘ der Kommission zu ,,kritischen Fragen®, die man
auf Unklarheiten des Textes zuriickfiihrt (z. B. zur Terminologie ,,Glaubigen-*“ und
,,Kindertaufe*, zum Begriff ,,Zeichen®, zur Terminologie im Eucharistieteil und
deren Bezeichnung als ,,zentraler Akt des Gottesdienstes der Kirche®, zum fiir die
Kirchen konstitutiven Charakter des Amtes, seiner Beziehung zur Berufung des gan-
zen Volkes Gottes und seiner Bedeutung fiir die Einheit, aber auch zur Ordination
von Frauen, zum dreifach gegliederten Amt und zur Kollegialitdt und synodalen
Strukturen; 109—130). In einem letzten Kapitel (131—149) benennt die Kommission
sich aus den Antworten ergebende ,,Grundfragen, die weitere theologische Arbeit
erfordern, und zwar zum einen das Verhiltnis von Schrift, Tradition und Kirche,
alsdann das Verstindnis von Sakrament und Sakramentalitidt und schlieBlich die
gesamte Problematik der Ekklesiologie, die die Kommission — neben den Arbeiten
am gemeinsamen Bekennen des apostolischen Glaubens und der Beziehung von
Kirche und Welt — bereits in Angriff genommen hat. Hilfreich fiir die weitere
Arbeit: Fiir die zahlreichen Zitate aus den Stellungnahmen der Kirchen wird in den
FuBinoten jeweils auf den Fundort in den sechs Dokumentationsbinden verwiesen.

98



Es versteht sich, daB hier nicht Raum ist fiir eine auch nur summarische Analyse
der mehr als 180 Stellungnahmen der Kirchen, deren Umfang im Druck sich zwi-
schen den zehn Zeilen der (anglikanischen) Holy Catholic Church in Japan und den
42 Seiten des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR (einschl. der 9,5 Seiten
Ergidnzungsvoten der Gliedkirchen) bewegt (II1,99 bzw. V,119ff). 16 bleiben unter 3,
29 iiberschreiten 12 Seiten, davon 23 aus Europa und 4 aus Nordamerika, aus-
nahmslos aus reformatorischen Kirchen (des Wortes?). Max Thurian, dem Schépfer
der Lima-Liturgie, gebiihrt Dank dafiir, diese Materialerfassung geleistet zu haben,
die den derzeit authentischsten Einblick in das Selbstverstindnis der Kirchen ermog-
licht und eine unverzichtbare Quelle fiir die weitere Studienarbeit darstellt; dem
Sprachendienst des ORK fiir die Ubersetzung von {iber 20 nicht-englischsprachigen
Dokumenten. Dall bei jeder Stellungnahme die Zahl der Kirchenmitglieder,
Gemeinden und Pastoren mit angegeben wird, ist fiir die Einschitzung gewif
hilfreich.

Dal} diese Sammlung ausschlieBlich in Englisch vorliegt (geplante Bénde in ande-
ren Sprachen mit einer konfessionellen und regionalen Auswahl wurden leider nicht
realisiert), signalisiert erneut ein Kernproblem der ékumenischen Kommunikation,
das den gesamten Prozefl begleitete: Die Frage der sprachlichen Partizipation am
dkumenischen Dialog. Fiir Europier und Amerikaner sind Ubersetzungen sachlich
und finanziell ein Marginalproblem, fiir die meisten Kirchen Afrikas und Asiens
nicht. Fiir sie beschrinkt folglich die Sprachbarriere die aktive Beteiligung auf eine
schmale Elite, — ganz abgesehen davon, dafl manche dieser Kirchen die Thematik
der Lima-Texte als westlich und riickwiirts-orientiert empfinden, irrelevant fiir ihre
tatsédchliche Situation. So stellen zwar in der Tat die 179 ver6ffentlichten Texte —
darunter neben vier von nationalen Christenriten, zwolf von angeschlossenen oder
Nicht-Mitgliedskirchen sowie die des Vatikans, der Heilsarmee und der Siebenten-
Tags-Adventisten — die bislang breiteste Reaktion auf ein 6ékumenisches Dokument
dar. Aber es ist nicht zu libersehen, dafl 75 von ihnen allein aus Europa, 22 aus
Nordamerika kommen, wihrend z. B. von den bei der Vollversammlung in Vancou-
ver vertretenen 52 afrikanischen und 53 asiatischen Mitgliedskirchen nur neun bzw.
18 Riickduferungen vorliegen. Mancher kleinen Kirche diirfte es an Kraft und
Potential dazu gefehlt, anderen die politische Situation in ihren Lindern keinen
Raum dazu gelassen haben (wie etwa in Iran, Libanon, Sri Lanka, Athiopien, Chile
oder Nicaragua). Aber es gibt z. B. auch (trotz Ubersetzung des Textes) keine Ant-
wort aus den 24 indonesischen Mitgliedskirchen, auch nicht aus Kenia und Tansa-
nia; verglichen mit dem derzeitigen Mitgliederstand fehlen 56 aus Afrika, iiber 50
aus Asien, 28 aus Mittel- und Siidamerika und 13 pazifische, freilich auch elf aus
Nordamerika. Die Kommission wird sich also fragen miissen, was geschehen
kénnte, um die 6kumenische Bewegung in ihrer ganzen Breite einzubeziehen. Fehlt
hier in der Ekklesiologie moglicherweise doch das, was im konziliaren ProzeB fiir
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schépfung inzwischen uniiberhérbar zur
Sprache kam?

Die Lima-Texte wurden als ,,Konvergenz-Dokument*‘ bezeichnet, weil ihre Zielset-
zung — nach immerhin fast 50 Jahren interkonfessioneller Dialoge und Kontakte —
darin lag, das derzeit erreichte Maf3 annihernden Gleichklangs einzuschitzen und
durch die erbetenen RiickduBerungen der Kirchen zu erkunden. In welchen Punkten

£



die Konvergenzen der Kommission schon die Schwelle zum Konsens der Kirchen
erreicht oder iiberschritten haben, 148t der Bericht freilich héchstens erahnen; wahr-
scheinlich bedarf es zur prizisen Erhebung und Formulierung auch erheblich mehr
Zeit. Deutlich zutage tritt freilich das Festhalten der einen (etwa Roms und der 14
Orthodoxen) an klassischen Positionen, namentlich beim Amtstext, in dem fiir sie
der Schiliissel zur eucharistischen Gemeinschaft liegt, wihrend reformatorische Kir-
chen sich schwer damit tun, ihre Dienste als defizitidre Amter sehen und den Dienst
am Wort einem sakramentalen Eucharistieverstdndnis unterordnen zu sollen; gemes-
sen daran sind die Differenzen hinsichtlich Bekenntnistaufe und Frauenordination
wohl eher zu iiberwinden.

Unter den zahlreichen wissenschaftlichen Arbeiten zur Lima-Thematik ist eine
recht hilfreiche die der niederléndischen gereformeerden Theologin Margriet Gos-
ker. Sie hat nach zwei Kapiteln iiber das ,,genre* der Lima-Texte (Intention, Subjekt,
Zielgruppe) und die zu ihnen fithrenden Stufen seit 1927 im Kapitel III zunéchst die
Quellen untersucht, auf die sich Lima — ausdriicklich oder inhaltlich — stiitzt, und
kommt dabei, ausgehend von der theologischen Erkenntnis, dal aus dem NT keine
spezielle und eindeutige Amtsstruktur abgeleitet werden kann (S. 41), anhand einer
detaillierten Analyse der neutestamentlichen Zitate zu dem Schluf}, dafl die 32
erwihnten neutestamentlichen Texte vornehmlich zur Begriindung von Amtsautori-
tdt, Vollmacht und Weihe dienen (S. 60f). Sie sieht darin das Ergebnis eher willkiir-
licher Riickgriffe auf den neutestamentlichen Befund unter Auflerachtlassung ande-
rer wichtiger Stellen (S. 64), die andere Aspekte gemeindlicher Existenz betonen.
Beziige etwa auf die Bundestheologie des AT fehlten véllig. So erscheint es nicht ver-
wunderlich (Kapitel IV: Inhaltliche Analyse und kritische Wiirdigung), dal} der
Tenor der Abschnitte 1—6 iiber die Berufung des ganzen Volkes Gottes im Amtsteil
fiir die Aussagen der folgenden 49 Abschnitte ohne Wirkung bleibt: Sie sind ganz
auf das ordinierte Amt konzentriert (S.73); offensichtlich hitten hier die Grund-
sdtze des ,,consensus quinquesaecularis*“ als Orientierungspunkt gedient, mit der
Folge, daB z.B. das reformierte Verstindnis von Presbytern und Diakonen (Laien
ohne ,,Weihe*“ und Ordination) véllig ignoriert werde (S. 74f).

Dieser Grundeinsicht folgt eine detaillierte Analyse der einzelnen Abschnitte des
Amtsdokuments, durchaus auch mit kritischen Riickfragen an reformatorische
Positionen, und ein selektiver, immerhin aber exemplarischer Blick in die Reaktion
der Kirchen (u.a. Vatikan, RWB, Heilsarmee, Nordelbische Kirche). Ein Schluf3-
kapitel wirft die Grundfragen ekklesiologischer Orientierung fiir die Zukunft auf,
wobei G. die Konzeptionen einer historisch verwurzelten Kirche (= Amtes) ,,von
oben* einer stirker auf aktuelle Anpassung an Situationen und Gaben ausgerichte-
ten Kirche ,,von unten‘‘ gegeniiberstellt und die verschiedenen Modelle des Zusam-
menwachsens gegeneinander abwigt, — mit einer deutlichen Option fiir die ,,konzi-
liare Gemeinschaft* (S. 140). Die Untersuchung schlieft mit einer Auflistung der
bleibenden Gegensitze (Papstamt, Weihecharakter und v.a. die Beteiligung von
Frauen und Laien an Dienst und Leitung der Kirche) und dem Hinweis, daf} derzeit
wohl gemeinsame gottesdienstliche Feier den wirksamsten Beitrag auf dem Weg
zueinander leisten koénne.

Eine Besonderheit der Untersuchung: Immer wieder wird die Frage nach der
Beteiligung der Frauen als Schliisselfrage fiir ein ,,offenes, kommunikatives Amt*

100



wie fiir die Kirche als ganzes Volk Gottes mit in den Blick genommen, nachdem
diese jahrhundertelang verdringt oder abgewiesen wurde. Zwar sei im Amis-
dokument ,,jede Spur sexistischen Sprachgebrauchs sorgfiltig vermieden® (S.147);
um so mehr sei aber zu bedauern, daB die Erfahrungen und Einsichten der sog.
Gemeinschaftsstudie (Sheffield-Report 1989) in den Lima-Text nicht mehr hitten
eingebracht werden koénnen, aber auch in den folgenden F/O-Publikationen den
Frauen keine Stimme gegeben worden sei (S. 128). Vielleicht habe dies dazu beige-
tragen, dafl manche Frauen — wie auch Kirchen! — sich ,,nicht betroffen® fiihlten,
weil ihre Lebens- und Glaubenswirklichkeit nicht beriihrt sei (S. 123, 129 u.8.).

Lothar Coenen

— Okumenischer Rat der Kirchen, Kommission fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung: Die Diskussion iiber Taufe, Eucharistie und Amt 1982—1990. Stellung-
nahmen, Auswirkungen, Weiterarbeit, Verlag Otto Lembeck/Frankfurt a. M.,
Bonifatius, Paderborn. 1990. 158 S., DM 24,—

— Churches respond to BEM, Official responses to the ,,Baptisme, Eucharist and
Ministry‘“ text, edited by Max Thurian:

Bd. III, Faith and Order paper Nr. 135, World Council of Churches, Geneva
1987; 302 S., Sfr. 27,50

Bd. IV, Fa.O. paper Nr. 137, WCC Geneva 1987, 257 S. Sfr. 27,50

Bd. V, Fa.O. paper Nr. 143, WCC Geneva 1988, 190 S. Sfr. 19,50

Bd. VI, Fa.O. Paper Nr. 144, WCC Geneva 1988, 190 S. Sfr. 15,90

— Margriet Gosker, Het kerkelijk ambt in het Limadocument. Een hermeneutische
doorlichting en een kritische evaluatie van de Lima-Ambtstekst. Interuniversitait
Instituut for missiologie en oecumenica, Utrecht-Leiden 1990. Auslieferung:
Publivorm Voorburg. 214 + 15 S. Literaturangaben.

101



Theologische Fakultidt an der Universitét
Dorpat/Tartu wiedereroffnet

Impressionen eines Kieler Kirchenhistorikers

Die weltpolitischen Verinderungen seit 1989 haben auch dies moglich gemacht:
Am 2. September 1991 wurde in einem feierlichen Festakt der einzigen Landesuni-
versitit in Estland in Tartu, den Deutschen als ,,Dorpat‘‘ bekannt, die alte Theolo-
gische Fakultit neu gegriindet. Das geschah zu einem Zeitpunkt kurz vor der volli-
gen Entlassung Estlands in die Unabhingigkeit. Die Géste ausldndischer Fakulta-
ten, die aufgrund der Geschichte ihrer Linder mit Estland von jeher verbunden
waren, konnten dies hautnah erleben; bei der Einreise wurden sie von sowjetischen
Zollnern sehr lange festgehalten, bei der Ausreise konnten sie die estnischen Zollner
sofort passieren.

Dem historisch Interessierten stand beim Festakt die groBe Geschichte der Univer-
sitdt Dorpat/Tartu vor Augen, und er konnte dariiber nachsinnen, als den ersten
rund 40 Studenten und Studentinnen der Theologie bei der Immatrikulationsfeier
vom Dekan Professor Kalle Kasemaa mit Handschlag die Immatrikulationsurkunde
iiberreicht wurde und als ihre Namen verlesen wurden: Die Studenten und Studen-
tinnen trugen vor allem estnische, aber auch schwedische und deutsche Namen.
Thren vollen estnischen Charakter hatte die Universitit allerdings erst seit 1919, dem
Jahr der Griindung des estnischen Freistaats, erhalten. Davor war sie {iber hundert
Jahre iiberwiegend deutsch beeinfluBt gewesen. Obschon zu Ruflland gehdrig, war
Dorpat 1802 von Zar Alexander 1. zunéchst als ritterschaftliches Institut neu einge-
richtet worden, was eine Orientierung an der deutschen Oberschicht zur Folge hatte.
GroBle Namen der deutschsprachigen evangelischen Theologie des 19. Jahrhunderts
sind in Dorpat beheimatet: Philippi, Theodosius Harnack und sein Sohn Adolf von
Harnack (der als alter Dorpater immerhin nicht nur der Lehrer Dietrich Bonhoef-
fers war, sondern auch der Begriinder der groBten deutschen Wissenschaftsorgani-
sation, die heute in der Max-Planck-Gesellschaft fortbesteht), von Oettingen, von
Engelhardt, Volck, Bonwetsch, die Seebergs usw. Dorpat kénnte im Jahr 2002 wie-
der ein Universitdtsjubilium feiern: 200 Jahre! Daran hatte einmal Georg von
Rauch, der wohl beste Kenner der dlteren Geschichte der Universitdt Dorpat, im
Jahr 1982 erinnert, als die Universitdt Tartu tatsdchlich ihre 350jdhrige Geschichte
feieren konnte. Denn das #lteste Griindungsdatum trigt die Jahreszahl 1632, als der
schwedische Kénig Gustav Adolf, wenige Monate vor seinem Tod in Liitzen, in Dor-
pat, das damals zu Schweden gehoérte, eine protestantische Lehranstalt nach dem
Vorbild Uppsalas griindete. Diese erste Griindung wurde allerdings nach dem nordi-
schen Krieg im 18. Jahrhundert, nachdem das Baltikum an RuBland gefallen war,
stillgelegt. Daran konnten beim Festakt die Giste der Theologischen Fakultéten
Uppsala und Lund erinnern.

Im Jahre 1939, als Estland gewaltsam — und mit deutscher Hilfe! — in eine
Sowjetrepublik tiberfithrt wurde, war fiir die Theologische Fakultit anscheinend das
Ende gekommen. Doch nun 1991, nach 52 Jahren gewaltsamer Unterbrechung, ist
sie wieder da. Es ist also ihr dritter Anfang nach 1632 und 1802. In den schweren
Jahren der volligen Isolation vom Westen haben vor allem die evangelisch-lutheri-

102



sche Kirche von Finnland und die Fakultiten von Helsinki und Turko/Abo die Chri-
sten in Estland materiell und geistlich unterstiitzt. Auch das wurde in der Anwesen-
heit von deren Vertretern beim Festakt deutlich. Eine theologische Ausbildungsstétte
konnte sich immerhin iiber diese schweren Jahre hinweg halten, jenseits des finni-
schen Meerbusens in Tallinn/Reval. Dieses dem bischéflichen Konsistorium zuge-
ordnete ,,Institut* soll auch weiter bestehen bleiben. Demgegeniiber soll die Theo-
logische Fakultit Dorpat/Tartu nicht nur kiinftige Pfarrer und Pfarrerinnen, son-
dern auch Gymnasiallehrer und -lehrerinnen und sonstige Kulturschaffende ausbil-
den und soll iiberhaupt wieder eine klassische geisteswissenschaftliche Fakultit
werden.

Bemerkenswert ist, daBl die Initiative zur Neugriindung dieser Fakultit gerade
auch von Kulturpolitikern und Akademikern auflerhalb von Kirche und Theologie
entscheidend mitgetragen wurde. Wie iiberall in den nun befreiten Lindern des ehe-
maligen Sowjetsystems erwacht dort ein fiir manchen heutigen Mitteleuropéer unge-
wohnliches Interesse an européischer Kulturgeschichte und am Studium gerade auch
der Alten Sprachen. Professor Kasemaa, Dekan und Spiritus Rector dieser Neu-
griindung, kann stolz darauf verweisen, wie intensiv man ,,ad fontes* zu gehen
schon in Tallinn bereit war und nun in Tartu bemiiht sein wird. Ubrigens auch deut-
sche Theologie soll anhand deutscher Quellen studiert werden, nicht wie meist in
Skandinavien auf dem Umweg tiber englische Ubersetzungen. Deutsche Sprach-
kurse werden im Rahmen der Fakultéit angeboten und sollen ein dreijdhriges Curri-
culum beinhalten. Daf} die theologische Wissenschaft wesentlich auch der sprach-
lichen Kultur dient zum gegenseitigen Verstehen aufgrund gemeinsamer christlicher
Urkunden, scheint in Estland noch eine theologische Selbstverstandlichkeit zu sein.
Das 148t sich ja auch mit dem Sprachwunder von Pfingsten (Apg 2) gut evangelisch
begriinden. Uberhaupt konnte den Teilnehmern der heute notwendige 6kumenische
Charakter dieser Neugriindung recht deutlich werden. Die starke Reprédsentanz der
Baptisten in Estland und deren frithere Ausbildungsméglichkeiten in der DDR
machten es in diesem iiberwiegend lutherischen Land erforderlich, daB einer der bis-
her nur vier Dozenten der Fakultit ein Baptist ist. Das konfessionelle Problem muf}
als erstes vielleicht auch nicht kiinstlich hochgespielt werden, aber die Notwendig-
keit von Staatskirchenvertridgen fiir die Zukunft von Theologischen Fakultiten in
einer ja doch itberwiegend unkirchlichen und weithin sogar unchristlichen Umwelt
wird sicher auch bald in den Lindern des Ostens erkannt werden. Theologische
Fakultiten, die nur noch allgemeine Religionswissenschaft treiben, haben sich selbst
aufgegeben. Doch das steht in Schweden, nicht in Estland zur Diskussion.

Ich selbst war als einziger deutscher Vertreter dabei. Meine Kieler Fakultit gehort
seit 1984 zur ,,Baltischen Theologenkonferenz*, die von den Theologischen Fakul-
titen an der Ostsee alljahrlich ausgerichtet werden. Alte Mitglieder dieser Konferenz
wie Rostock und Greifswald, aber leider auch die neue Theologische Fakultit zu
Riga, konnten persoénlich nicht vertreten sein, aus materiellen Griinden. Natiirlich
wandelte ich als Kirchenhistoriker in diesen Tagen vielleicht zu intensiv mit meinen
Gedanken in der grofen Geschichte dieser Fakultdt durch Universitidt und Stadt.
Immerhin, ein fiir die deutsche Zeitgeschichte und fiir deutsches nationalprotestan-
tisches und antikommunistisches BewuBtsein zentrales Datum muBte &ffentlich
genannt werden: Die Ermordung einer gréfleren Gruppe von Christen durch Kom-

103



munisten in Dorpat am 15. Januar 1919, darunter der Universititsprediger und Pro-
fessor fiir Praktische Theologie Traugott Hahn. Das war das Datum auch des Endes
der ,.deutschen* Theologischen Fakultdt! Zwischen den Weltkriegen steht das
Gedenken an diese ,,Baltischen Mirtyrer* im evangelischen Deutschland, 'worauf
man in der kirchlichen Publizistik jener Jahre immer wieder st6Bt, in sehr scharfen
antikommunistischen, aber auch antidemokratischen Kontexten. Nun war aber
auch darauf hinzuweisen, daB zu jenen Méirtyrern auch der russisch-orthodoxe
Erzbischof Platon gehorte und daB, wie bezeugt, die Christen verschiedener Konfes-
sion im Dorpater Gefingnis vor ihrer Hinrichtung zu einer 6kumenischen Gebets-
gemeinschaft gefunden hatten. Man zeigte mir die Stelle jenes Martyriums.
Freilich ist das deutsche 19.Jahrhundert schon in der dsthetischen Ausprigung
der Stadt Dorpat und ihrer Universitit uniibersehbar. Es ist fast wie in Gottingen,
zumal wenn man iiber den Wall wandert oder wenn man das in der europdischen
Universititslandschaft einzigartige Universitdtsmuseum im ,,Dom‘ besichtigt.
Doch die Theologiestudierenden sind in erster Linie estnische evangelische Christen.
Die gelegentlich etwas lauten estnisch-nationalistischen Téne (sehr laut aus dem
Munde estnischer Emigranten zu Besuch in der Heimat) bleiben oberflachlich. Aus
der Tiefe kann man auch ein spezifisches pietistisches Erbe heraushéren, das sich
mit dem Luthertum meist sehr gut vertragen und diesem zu einem Gkumenischen
BewuBtsein verholfen hat. Dies ist in Estland insbesondere die Tradition der Herrn-
huter Briidergemeine, die sich im baltischen Raum seit dem 18. Jahrhundert ausge-
wirkt hat, schon seit dem ersten Wirken des Grafen Zinzendorf in Livland. Die
Herrnhuter haben, wenn man so sagen darf, das ,.estnische Luthertum zu sich
selbst finden lassen. Das weiBl man aus der Geschichte. ,,Jm Herrnhuter verkérperte
sich die erste 6ffentlich anerkannte soziale und nationale Bewegung der Letten und
Esten, der eine groBe geschichtliche Bedeutung zukommt, weil sie auf dem Hohe-
punkt ihrer Entwicklung, wenn auch nicht das absolute numerische Ubergewicht,
so doch zweifellos die moralische Herrschaft im Landvolk gewann®. So urteilt der
Historiker A.v. Tobien (iiber die Herrnhuter in Estland hat zuletzt Matthias Hassel-
blatt im Baltischen Jahrbuch 1987 sehr gut informiert). Das konnte man vor Ort
iibrigens selbst noch dem herrlichen universitdren Chorgesang entnehmen. Die
Nationalhymne, in der Melodie identisch mit der finnischen, ja sogar das Studen-
tenlied ,,Gaudeamus igitur* wurden in der Universititsaula so feierlich wie in einem
Gebetshaus zu Gehor gebracht, und das ,,Vivat republica‘ habe ich iiberhaupt zum
ersten Mal seit meiner Studentenzeit in einer Universitit wieder zu Ohren bekom-
men. Es gilt als wissenschaftlich nachgewiesen, dal die herausragenden musika-
lischen Fihigkeiten der Esten durch herrnhutische Aktivitdten geférdert waren. Das
heute eigentlich estnische evangelische, gewifl immer noch lutherische Christentum
darf also nicht aus deutscher theologischer Wissenschaftsgeschichte erkldrt werden,
auch nicht aus der Geschichte der Deutschbalten. Die skandinavischen und deut-
schen Universititsgiste konnten bei der Heimreise in einer Kleinstadt das Pfarramt
eines Pastors besuchen. Dieser hatte noch vor 1939 an der alten Fakultit Examen
gemacht. Mit seinen achtzig Jahren versorgt er heute noch die Gemeinde seit iiber
fiinfzig Jahren: riesige Konfirmandengruppen, zunehmende Taufanmeldungen, vor
der Pfarrhaustiir erwartet man. Dieser Mann steht fiir estnische christliche Zeit-
geschichte. Dagegen gehort die Biographie eines Adolf von Harnack der Vergangen-

104



heit an. In der Biographie dieses groflen Theologen aus Dorpat, der bekanntlich
iiberaus sozial dachte und es auch war, kommen die estnischen Christen so gut wie
nicht vor. Bis 1919 lebten die deutsche Aristokratie und das estnische Volk meist
wohl doch aneinander vorbei. Doch soll nicht vergessen werden, dafl es auch deut-
sche Geistliche und Staatsbeamte in russischen Diensten waren, die im Baltikum
echte Volkskirchler waren, und die z.B. im Zarenreich den Herrnhutern die Tiir
geoffnet hatten. Am Anfang dieser evangelischen, 6kumenischen Begegnung steht
1736 auch ein General von Campenhausen.

Der gegenwirtige duBlere Zustand der wiedereroffneten Theologischen Fakultét
Tartu/Dorpat ist weniger als bescheiden. Der Dekan, Ehrendoktor der Theolo-
gischen Fakultdt Uppsala, betreut nebenbei mit seiner Frau eine Kirchengemeinde,
sein Gehalt liegt vergleichsweise bei hochstens hundert Deutschen Mark monatlich.
Die Fakultidt besitzt im Hauptgebdude der Universitit einen kleinen Raum mit
einem Biicherregal. Doch soll der in der Universitdtsbibliothek aufbewahrte wissen-
schaftliche theologische Bestand, der bis 1939 angeschafft werden konnte, immer
noch hervorragend sein. Dringend erforderlich ist die Anschaffung neuerer theolo-
gischer Literatur (besonders Quellen, Lexika, Lehrbiicher), die nach 1939 erschienen
sind. Eigene Institutsbibliotheken wie iiberhaupt Institute fehlen. Vorldufig miissen
die Theologen bei anderen Fakultiten unterschliipfen. Ein Horsaal im Haupt-
gebidude ist garantiert. Der Besitzstand der neuen Fakultiit beginnt also faktisch bei
Null. Die alte wunderschéne Universitdtskirche ist erhalten, muf3 aber (wie in
Gottingen die Paulinerkirche) als Universitidtsbibliothek dienen. Es wird angestrebt,
eine neue Universitatskirche, wenigstens einen Andachtsraum, fiir die christlichen
Studenten zu erhalten. Die Theologiestudenten planen, wie in Estland so iiblich, die
Bildung eines Chores. Ein dringendes Erfordernis ist die Griindung einer Stiftung,
mit deren Mitteln Dozenten gastweise aus dem Ausland hereingeholt werden
konnten. Es fehlt besonders an Dozenten und Professoren fiir Systematische Theo-
logie, Praktische Theologie und Neuere Kirchengeschichte. Vielleicht gelingt eine
solche Stiftung (ein vorldufiger Hilfsfonds Tartu/Dorpat besteht beim Institut fiir
Kirchengeschichte, Universitdt Kiel. Konto bei Ev. Darlehnsgenossenschaft EG Kiel
Nr. 106941).

Reinhart Staats

105



Die Miihen des Mit-Teilens

Konsultation der KEK iiber Mission auf Kreta

Eine ,,radikal neue Form der Verkiindigung®, die in kritischer Kontinuitat mit der
Vergangenheit stehen soll, einen ,erneuerten Gottesdienst®, die Uberwindung der
Trennung von Mission und Diakonie und Mafinahmen fiir die Einbeziehung der
Ausbildung in den missionarischen Horizont forderte die Studienkonsultation der
Konferenz Europdischer Kirchen, die vom 7. bis 14. Oktober 1991 auf Kreta tagte,
fiir die ,,Okumenische Mission* in unserem Kontinent.

Nicht nur Beobachter der Tagung, sondern auch die Teilnehmer dieser Konsulta-
tion werden sich freilich fragen: Sofern das nicht alte, schon oft geduferte und
offenbar immer noch nicht erfiillte Erwartungen sind — wo zeigt sich im Ergebnis
dieser Konsultation eine neue Erkenntnis iiber ,,Mission in einem sich wandelnden
Buropa*, die als Impuls fiir einen missionarischen Aufbruch (denn nicht weniger ist
von allen Missionskonferenzen intendiert und nicht weniger ist notig im Alltag der
Kirche) wirken konnte? Und Beobachter und Teilnehmer der Konsultation (wie jeder
,.Missionskonferenz‘‘) werden fragen: Wenn die Forderungen dieser Konsultation
sich auf schon oft geduBerte Desiderate beziehen, welche Beschreibung neuer
Methodik fiir missionarisches Handeln findet sich dann in den Texten? Und sie wer-
den fragen: Wo ist im Verlauf dieser Konsultation der Impuls zu entdecken, der die
Kirchen zu ,,Gebet, Reflexion und Aktion in der Mission in einem sdkularisierten
Europa‘* anregen konnte, wie es am Anfang dieses Studienprogramms von dem
damaligen Studiensekretir Prof. D. Popescu als Zielvorstellung angegeben wurde?

Der Kontext der Kreta-Konsultation

Das Thema ,,Mission* liegt seit Beginn der 80er Jahre fiir kirchliche Konferenzen
sozusagen in der Luft. Nach einer Periode, in der sogar das Wort Mission tunlichst
vermieden wurde (Nachklinge dieser fundamentalen Verunsicherung im Blick auf
den Auftrag der Kirche und ihren Beitrag zur Gesellschaft finden sich noch auf der
ersten Konsultation der KEK zum Missionsthema 1987)!, wird Mission wieder
unbestreitbar als zum Wesen der Kirche gehorig dargestellt. Die 9. Vollversammlung
der KEK 1986 in Stirling trug dem Rechnung, als sie die Empfehlung aussprach, das
Thema ,,Die Mission der Kirche in einem sdkularisierten Europa® zum Inhalt der
Studienarbeit fiir die nichste Periode zu machen. Schon sehr frith wurde durch die
Leitungsgremien festgelegt, daB dieses Thema durch drei in Kontinuitat stehende
Konsultationen behandelt werden sollte, die nacheinander die Bereiche ,,Mission
und Sikularisation®, ,,Biblische Aspekte der Mission‘‘ und ,,Praktische Aspekie der
Mission bedenken sollten. Wihrend die beiden ersten Konsultationen noch unter
der Leitung des damaligen Studiensekretirs Prof. D. Popescu 1987 und 1988 dicht
aufeinander folgten2, wurde die dritte in groBerem Abstand davon erst kiirzlich
auf Kreta durchgefiihrt, nunmehr unter der Verantwortung des Ende 1988 angetrete-
nen Studiensekretirs Prof. Hermann Goltz. Die l4ngere Pause zwischen der zweiten
und dritten Konsultation hangt nicht nur mit dem Wechsel im Studiensekretariat
und auch nicht nur mit der alles verindernden und neue Schwerpunkte setzenden
,Wende* in Europa 1989/1990 zusammen, sie ist auch Ausdruck eines Methoden-

106



wechsels. Der neue Studiensekretir fiihrte in Verbindung mit dem Vorsitzenden des
Beratenden Studienausschusses der KEK, Dr. Karl-Christoph Epting/Karlsruhe und
Gerhard Linn, Stabsmitglied der Abteilung Weltmission und Evangelisation des
ORK in Genf, regionale Tagungen zum Thema durch. Diese Zusammenkiinfte soll-
ten einerseits die Arbeit von KEK und ORK zum Missionsthema starker miteinander
vernetzen, sie konnten andererseits durch die Zusammensetzung ihrer Teilnehmer
die sogenannte ,,Basis*, das meint die Erfahrung auf der Ebene der Ortsgemeinde,
stirker einbeziehen. Unter diesen Regionaltagungen ist besonders zu erwidhnen die
Konsultation in Nonnenweier 1989 ,,Missionarische Gemeinden in einem sdkulari-
sierten Buropa*, in Tahi 1989 ,,Die Mission der Kirche in den sozialistischen Lin-
dern Europas* sowie die Zusammenkiinfte in Bad Herrenalb 1990 ,,Der Dienst der
Laien in den missionarischen Gemeinden* und in Sommigres 1990 ,,Die Mission
unserer Kirchen im sich wandelnden Europa‘‘’.

Dariiber hinaus stehen die drei gesamteuropidischen Konsultationen der KEK
1987/91 in dem gréBeren Kontext der wichtigen Weltkonferenzen, die das Thema
Mission umfassend oder teilweise behandelt haben, insbesondere der Weltmissions-
konferenz in San Antonio 1989, die sehr intensiv den Bericht von Nonnenweier
unter die ,,Akte des Gehorsams*‘ aufnahm und dieser ,,Pilotkonsultation® so sehr
Modellcharakter zuerkannte, daB sie zur Durchfiihrung dhnlicher Projekte auffor-
derte und Information iiber die weiteren Ergebnisse dieses Studienprozesses auf der
Vollversammlung des ORK in Canberra 1991 vorschlug*.

SchlieBlich ist die Kreta-Konsultation der KEK noch zuzuordnen der V. Gemein-
samen Tagung von Vertretern der Konferenz Européischer Kirchen und des rémisch-
katholischen Rates der Europiischen Bischofskonferenzen (CCEE), die im November
1991 in Santiago de Compostela unter dem Thema ,,Mission und Evangelisierung
in Europa heute‘ gehalten wurde und der 10. Vollversammlung der KEK, zu der fiir
die Zeit vom 1. bis 10. September 1992 nach Prag eingeladen wird. Fiir die beiden
letztgenannten Konferenzen sollte nach erklirter Zielstellung die Studienkonsultation
auf Kreta eine unmittelbare Vorarbeit leisten.

Es ist hier nicht der Ort, die Frage zu stellen und zu beantworten, welchen
Erkenntniszuwachs dieses eindrucksvolle Geflecht von Konferenzen, die sich im
Verlaufe der letzten Jahre im europdischen oder globalen Rahmen mit dem Thema
Mission befaft haben, insgesamt erbrachte. Eine Konsultation, wie die auf Kreta,
mul} sich jedoch gefallen lassen, daf} sie nach ihrem Stellenwert innerhalb dieses
Konferenznetzes befragt wird.

Der Anspruch und die Methodik

Bereits bei der Sigtuna-Konsultation 1988 war beabsichtigt worden, das bisherige
Schema Referat — Diskussion — Sektionsbericht methodisch zu durchbrechen. Das
war damals nur in Ansdtzen gelungen. Fiir die Kreta-Konsultation war jedoch,
abgesehen von einem einleitenden Referat von Dr. K.-Chr. Epting, das die bisherige
Studienarbeit der KEK seit Stirling darstellte, auf Referate konsequent verzichtet
worden. Statt dessen wurden Beispiele von missionarischem Handeln zumeist auf
der Ortsebene der Kirche durch Beteiligte vorgestellt.

Diese ,,living examples‘‘ bestanden vor allem in Schilderungen von Situationen,
in denen christliches Zeugnis und von ihm begriindeter Dienst gelebt werden. Sie

107



berichteten nicht selten aus der Sicht von Minderheitskirchen, denen leicht von
GroBkirchen ,,Proselytismus** vorgeworfen wird, im Extremfall aus der Erfahrung
einer ,,sterbenden Kirche* (Evangelische Kirche A.B. in Ruménien). Nach der Er-
fahrung der Berichterstatter gehéren in ihrer Situation Mission und sozialer Dienst
zusammen — bis hin zur Abfallverwertung in einer UberfluBgesellschaft. Fast alle
der von insgesamt 35 Berichterstattern vorgetragenen Schilderungen machten deut-
lich, daB nach wie vor die Aufgaben der ,,Ernte‘ die Krifte der vorhandenen
,»Arbeiter*‘ iibersteigen.

Dieser methodische Ansatz ist grundsitzlich zu bejahen — die Praxis zeigt
jedoch die Schwierigkeiten der Durchfiihrung. Da diese ,,living examples®, deren
besonderer Wert ja gerade in der Unmittelbarkeit der zum groflen Teil extemporier-
ten Darbietung liegt, schwerlich zuvor analysiert werden konnen, hdufen sich
Doppelungen, die in ihrer Fiille dann die Rezeptionsfihigkeit der Konferenzteilneh-
mer bis an die Grenze des Ertréiglichen in Anspruch nehmen. Dariiber hinaus sind
diese Beispiele missionarischer Existenz schon untereinander schwer zuzuordnen.
Noch schwieriger ist die Verbindung mit den spontan vorgetragenen ,,living exam-
ples* in den Sektionen, die zum guten Teil durch die dichtere Atmosphire der
Gespriachsgruppen stidrker wirksam werden als die im Plenum angebotenen Bei-
spiele.

Das spricht nicht gegen die Methode, die ausdriicklich empfohlen werden soll.
Das zeigt jedoch, um wieviel aufwendiger in der Vorbereitung diese Methodik ist
gegeniiber dem {iblichen Referateschema. Zu den Vorteilen dieser Gruppenmethode
gehort die Einbeziehung von ,,grass-roots‘ in einer doppelten Weise: Die Erfahrun-
gen der Ortsebene werden stirker integriert in das theologische Denken der auf
anderen Ebenen Verantwortlichen, und Gemeindeglieder hinwiederum lernen, wie
leicht es ist, kumenische Texte als gemeindefern zu kritisieren, und wie schwer es
selbst fiir Glieder der Ortsgemeinde ist, ,,gemeindenahe® Texte in einer derart viel-
faltig zusammengesetzten Gruppe und fiir Kirchen in einem so weitgespannten Rah-
men auszuarbeiten.

Anspruch und Inhalt

Die Veranstalter wiinschen, daB die Konsultation auf Kreta den 117 Mitgliedskir-
chen der KEK fiir ihr Alltagsleben als Kirche Impulse vermittelt. Die Konsultation
soll aber auch in besonderer Weise der Begegnung von Santiago de Compostela 1991
und der Vollversammlung von Prag 1992 Anregungen geben.

Instrumente fiir diese Vorhaben sind der ,,Brief aus Kreta an die christlichen Kir-
chen in Europa und alle in Europa wirkenden Missionsorganisationen‘ sowie die
Berichte der 4 Sektionen mit ihren Empfehlungen.

Der Versuch, aus diesen Texten Einzelaussagen hervorzuheben, ist dem Verfasser
nicht gelungen: Die Texte bringen viel Richtiges, Notiges, sie bestétigen bisherige
Aussagen, aber sie enthalten wenig, was iiber den bisherigen Erkenntnisstand hin-
ausfithrt. Daf3 das keine Kritik, sondern eine keinesfalls verwunderte Feststellung
ist, geht vielleicht aus den folgenden Uberlegungen hervor.

Es zeigt sich auch an diesen Texten, daB wir ungeachtet der Erfahrung ungezihl-
ter kumenischer Konferenzen immer noch nicht die Methodik gefunden haben, wie
Informationen, die in Uberfiille im Plenum einer Konferenz gegeben werden, mit

108



den erlebnis- und erfahrungsbezogenen Geprichsbeitrigen in den Arbeitsgruppen
kombiniert werden kénnen. Es gelingt uns nach wie vor schlecht, dieses inhomogene
Biindel von Beitrdgen zum Konferenzgesprich fiir eine Plenardiskussion zusammen-
zufassen und Texte zu verfertigen, die das Konferenzgeschehen authentisch fiir die
vielen, die nicht in unmittelbarer Weise Teilnehmer sind, so hérbar zu machen, daB3
»Gebet, Reflexion und Aktion** dadurch ausgeldst werden. Die Erarbeitung einer
Konferenzdidaktik und Konferenzhermeneutik ist eine immer noch unerledigte, bei
der Konferenzdichte und der Gewichtigkeit der kirchlichen und gesellschaftlichen
Probleme besonders dringende Aufgabe.

Sodann sind wir immer noch nicht so weit, dal wir Konferenz- und Konsulta-
tionsergebnisse so miteinander vernetzen kénnen, daB die Kirchen insgesamt und
stufenweise Fortschritte in Erkenntnisprozessen machen. Ein besonders auffilliges
Beispiel dafiir bietet die Arbeit der Sektion ,,Mission durch Diakonie*: Man miif3te
dem Sektionsbericht deutlicher anmerken kénnen, daBl das Gruppengesprich an so
wichtige und das 6kumenische Nachdenken biindelnde Konferenzen wie die von
Larnaca 1986 ,,Diakonia 2000 — Nichste werden* und El Escorial 1987 ,,Koinonia
— das Leben miteinander teilen in einer weltweiten Gemeinschaft® ankniipft,
deren Ergebnisse aufnimmt und fortzufiihren versucht (ob den Mitgliedern dieser
Sektion bewufit war, dafl eben an dem Tagungsort der KEK-Konsultationen 13 Jahre
zuvor eine orthodoxe Konferenz iiber Kirche und Dienst stattgefunden hat, bei der
das Hauptreferat von Dr. A. Papaderos einen eigenen Abschnitt ,,Die diakonie-
bezogene Mission* enthielt?)

Es ist kein Proprium dieser Konsultation, sondern durchgiingig zu beobachten,
dafl Mission fast ausschlieflich aus der Sicht der Missionierenden gesehen wird. Die
positive Unterscheidung der Kreta-Konsultation von anderen dhnlichen Konferen-
zen besteht zumindest darin, daB es gelungen war, iiberwiegend auf der Ortsge-
meinde Titige zu Erfahrungsberichten zu veranlassen. Anerkennend hervorzuheben
ist auch das Bemiihen, wenigstens ansatzweise ,,Neuland‘ im missionarischen Ver-
halten durch Vorstellung der Verwendung elektronischer Medien bei dem Neun-
Uhr-Abendgottesdienst in der Kathedrale von Sheffield zu schildern. Allerdings ist
diese Art, christlichen Glauben auszudriicken, offenkundig so neu und méglicher-
weise dem Durchschnittsalter der Konferenzteilnehmer so wenig addquat, daf die
Konsultation eher ratlos dieser missionarischen Aktivitit gegeniiberstand.

Hervorzuheben sind auch die konkreten Vorschlige, die aus den beiden Sektio-
nen, die um stirkere Zuordnung von Ausbildung und Mission und um gemeinsames
Zeugnis bemiiht waren, erwachsen sind. Den européischen Kirchen wird neben dem
erweiterten Austausch von Informationen, Mitarbeitern und Studenten empfohlen,
an einem bestimmten Sonntag gemeinsam und wechselseitig Fiirbitte fiireinander zu
halten, einen gemeinsamen, aus Spenden einzelner Christen, Gruppen, Gemeinden
und Kirchen gespeisten Fonds zu schaffen, der 6kumenische Solidaritdt ermdglicht
und ein Studienzentrum und Studienprogramm einzurichten, das die gemeinsame
Verantwortung fiir das sich entwickelnde ,,Haus Buropa‘ fordert.

Wenn heute ,,praktische Aspekte der (christlichen) Mission* bedacht werden,
dann gehoért in den Reflexionsbereich unbedingt die Erfahrung derer hinein, die
nonverbal Mission praktizieren, ebenso wie das Gesprich mit denen, die entweder
in gesellschaftlicher, kultureller oder religidser Hinsicht Partner der Mission sind.

109



So gesehen waren es weifle Flecke im Konferenzgeschehen, dafl weder Kiinstler
und Wissenschaftler noch kompetente Vertreter des interreligiosen Dialogs am Kon-
sultationsprozeB beteiligt waren. Das Ambiente der Orthodoxen Akademie fordert
mit der Vielzahl der in den Réumen ausgestellten Bilder geradezu zum Nachdenken
iiber das Thema ,,Kunst und Mission‘* heraus; das Geprach mit den Wissenschaft-
lern ist ein mehrfach vorgetragenes Desiderat des Studiensekretdrs; und das Nach-
denken iiber christliche Mission unter dem Aspekt einer zunehmenden Frag-Wilr-
digkeit des Universalismus der christlichen Botschaft in der gegenwirtigen 6kume-
nischen Theologie ist auf einer Missionskonsultation unverzichtbar. Daf} alle diese
Gesprichsginge nicht stattfanden, mufl wohl als ein Defizit der Kreta-Konferenz
angesehen werden, das auf andere Weise baldméglichst ausgeglichen werden sollte —
insbesondere im Hinblick auf den Islam, dessen Bedeutung als religiéser Partner in
Europa die KEK grundsitzlich sehr wohl anerkennt®.

Die umfassende Gastfreundschaft der Orthodoxen Akademie und ihres Leiters,
Dr. A. Papaderos, und die intensive Zuwendung, die Metropolit Irenaios, der den
deutschen Christen noch in lebhafter Erinnerung ist, der Konsultation angedeihen
lieB, war nicht nur der Konferenzarbeit férderlich, sondern machte deutlich, daB
,,Philoxenia‘ ebenso mit Diakonie wie mit Mission zu tun hat.

DaB auf KEK-Konferenzen das Thema ,,Proselytismus* angesprochen wird, ist
nun schon beinahe zum ,,ceterum censeo* geworden. Die stdndige Wiederholung
indiziert die Dringlichkeit der Problematik, die eher beildufige Behandlung laft die
Ratlosigkeit im Umgang mit ihr erkennen. Die KretaTexte scheinen einmal mehr
deutlich zu machen, daB es der KEK nicht erspart bleiben wird, sich konzentriert
und umfassend mit diesem Thema zu befassen. In welcher Offentlichkeit das zumin-
dest in der ersten Phase geschehen muB, ist eine zweitrangige Frage. Offenkundig
ist jedoch, daB frithere 6kumenische Stellungnahmen zum Thema fiir die Losung
der heutigen Probleme nicht ausreichen’.

Bert Brecht hat von den ,,Miihen der Ebene* gesprochen und damit anzeigen wol-
len, wie schwer es nach dem grundsitzlichen Durchbruch sein kann, das als grundle-
gend Erkannte nun Schritt fir Schritt zu verwirklichen. Das genau ist offenbar auch
unsere Situation im Blick auf die ,,Mission der Kirchen in einem sakularisierten
Europa®: die Miihe, die es bereitet, der Reflexion nun auch die Aktion folgen zu
lassen, dem Empfangen das Mit-Teilen. Von Konferenzen sollte man nicht vollkom-
mene Ergebnisse erwarten, sie sind ohnehin mehr Indikatoren als Promotoren. Zu
gute und zu glatte Konferenzresultate sollten uns eher miBtrauisch machen; denn es
konnte durchaus sein, daB uns gerade das Ungeniigen an der bisherigen Reflexion
und Aktion voranbringt. Insofern wire es bedauerlich, wenn die Kreta-Konsultation
nach Durchsicht ihrer Texte zu schnell abgehakt und ihr Ergebnis dem Archiv einge-
ordnet wiirde.

Hans-Eberhard Fichtner

110



ANMERKUNGEN

Die Mission der Kirchen in einem sédkularisierten Europa. Studienheft der KEK Nr. 18, Genf
1989, 53f, 56.

Studienheft Nr. 18 und 19 der KEK, Genf 1989. H.-E. Fichtner, Die Studienarbeit der KEK
nach Stirling. OR 38, 1989, 88-93.

KEK-Dokumentationsdienst 15, 1990, Nr. 29/30. D. Werner, Okumenische Gemeinde-
erneuerung im europiischen Kontext. OR 39, 1990, 328-336.

KEK-Dokumentationsdienst 29/30 (1990), 14. Dein Wille geschehe. Darstellung und Doku-
mentation der X, Weltmissionskonferenz in San Antonio 1989. Frankfurt/M. 1989, 147f.
K. Raiser (Hrsg.), Okumenische Diakonie — eine Option fiir das Leben. Beiheft zur
OR 57. Frankfurt/M. 1988.

Zur Beobachtung zunehmender Schwierigkeiten im Dialog mit dem Islam Vgl. Matthias
Morgenstern, Es knirscht im Dialog. Lutherische Monatshefte 30, 1991, 416-417.

Z.B. die Erklidrung der ZentralausschuBtagung von Galyatetd 1956, die Erklarung des ORK
auf der Vollversammlung von Neu-Delhi und das Votum der Gemeinsamen Arbeitsgruppe
des ORK und der rém.-kath. Kirche 1970.

111



Chronik

Der Zentralausschuft (ZA) des ORK
trat vom 20. bis 27.9. in Genf zu seiner
zweiten Sitzung in neuer Besetzung
zusammen (s.S. 85ff). Den Beratungen
ging u.a. auch ein Gesprich voraus, zu
dem Generalsekretir Emilio Castro am
12.9. in Castel Gandolfo mit dem Papst
zusammentraf. Wiahrend der ZA-Sit-
zung wurden die Reformierte Kirche in
Sambia sowie die protestantischen Kir-
chen in Westindonesien und in Siidost-
Sulawesi / Indonesien als neue Mitglieds-
kirchen aufgenommen. Der ORK hat
dadurch jetzt 320 Mitgliedskirchen.

Die Konferenz Européiischer Kirchen
und der Rat Europiischer Bischofskon-
ferenzen hielten vom 13. bis 17.11. im
spanischen Wallfahrtsort Santiago de
Compostela ihre 5. Buropdische Begeg-
nung (s.S. 66ff),

Vom 28.11. bis 14.12. fand in Rom
,,die Spezialversammlung der Bischofs-
synode fiir Europa“ statt. Zu den 120
romisch-katholischen Teilnehmern hatte
der Papst auch 15 ,,delegati fraterni* aus
den anderen christlichen Gemeinschaften
eingeladen. Die Mehrzahl der geladenen
orthodoxen Hierarchen hatte sich der
Entscheidung des Moskauer Patriar-
chats angeschlossen, die Einladung
nicht anzunehmen (s. auch dazu den
Beitrag S. 67ff). Von seiten des LWB
war Bischof Theo Sorg/Stuttgart unter
den 6kumenischen Gésten.

Der Vatikan hat jetzt auf ein Schrei-
ben der Kirche von England geantwor-
tet, in dem diese vor zehn Jahren zwar
einen universalen Primat in der Gesamt-
kirche als wiinschenswert bezeichnet,
dessen aus sich selbst heraus bestehende
Unfehlbarkeit und seine unmittelbare
Herkunft von Petrus aber abgelehnt
hatte. In der rémischen Antwort wird
die Hinwendung der anglikanischen

12

Kirche zur Frauenordination als Haupt-
hindernis kirchlicher Einheit bezeich-
net. Die Unfehlbarkeit des Papstes
stamme direkt von Petrus, der sie
unmittelbar und direkt von Jesus Chri-
stus empfangen habe. Der Erzbischof
von Canterbury hélt in einer ersten
Reaktion weitere Fortschritte im Dialog
mit Rom fiir gefidhrdet, wenn eine Seite
unflexibel die Ubernahme aller ihrer
theologischen Grundsitze durch die
andere fordert.

In Johannesburg haben am 14.9. die
Fiihrer aller wichtigen politischen Par-
teien und Organisationen Sidafrikas
eine umfassende ,,Friedenskonvention‘
unterzeichnet. Sie machte u.a. am
12. 10. auch eine Reise des Generalsekre-
tars des ORK, Emilio Castro, nach Siid-
afrika moglich.

Der Okumenische Rat Kubas hat die
Kirchen in Nord-/Siidamerika, der
Karibik und in Westeuropa um Hilfe bei
der Uberwindung der Isolation des Lan-
des gebeten. Dazu fand vom 9. bis
12. 12. eine Konferenz in Havanna statt.

Nach der dem Okumenischen Patriar-
chat von Konstantinopel verbundenen
orthodoxen Kirche in Amerika haben
im Oktober nun auch die orthodoxen
Nationalkirchen in den USA ihre Mit-
gliedschaft im Nationalen Kirchenrat
suspendiert. Gespriache mit den Ortho-
doxen dariiber sind demnichst vorgese-
hen. Vom Rat geplant ist ein einjihriges
Studienprojekt zum Thema ,,Neue
Weltordnung*‘, wie sie US-Prisident
Bush vertritt. An die Stelle des turnus-
gemdil ausscheidenden orthodoxen Vor-
sitzenden tritt der aus Nordkorea stam-
mende presbyterianische Pfarrer Syng-
man Rhee.

Die vier europdischen Zentralkonfe-
renzen der evangelisch-methodistischen



Kirche, die schon bisher zu einem euro-
pdischen Rat zusammengeschlossen
sind, haben auf einem Treffen in
Tabarz/Thiiringen Mitte September
vereinbart, mit den anderen methodisti-
schen Kirchen Europas, insbesondere
der britischen methodistischen Kirche,
zu denen bisher nur informelle Kontakte
bestanden, enger zusammenzuarbeiten,
um einen alle methodistischen Kirchen
Europas umfassenden Rat zu griinden.
Die Methodisten haben in Europa etwa
1,8 Mio. Gemeindeglieder, darunter
670 000 erwachsene und verpflichtete
Vollmitglieder.

Nach der Aufnahme der Baptisten-
Unionen aus Ruménien, Estland, Lett-
land, Georgien und dem Libanon geho-
ren der Europdisch-Baptistischen Fode-
ration Biinde und Unionen mit 750 000
Mitgliedern in 8 500 Gemeinden an.
Zum neuen Prasidenten der europii-
schen Foderation wurde bei der Rats-
tagung in Varna/Bulgarien Anfang
Oktober John W.Merritt/Wiesbaden
gewdhlt.

Die Arbeitsgemeinschaften Christlicher
Kirchen in Deutschland / West (ACK) und
Ost (AGCK) schlossen auf einer gemein-
samen  Mitgliederversammlung am
27./28.11. in Eisenach mit der Annahme
einer revidierten Satzung den Prozef ihrer
organisatorischen Zusammenfiihrung ab.
Der Zusammenschluf} trat am 1. 1.1992
in Kraft. Der bisherige Geschéftsfiihrer
der AGCK, Pastor Martin Lange, wird
mit Sitz in Berlin, Auguststrale 80,
Leiter der Auflenstelle Berlin der Oku-
menischen Centrale, deren Sitz vorerst
in Frankfurt a. M. verbleibt.

Die zustdndigen staatlichen Organe
hatten im Sommer beschlossen, dem
féderativen Aufbau der Bundesrepublik
u.a. auch dadurch Rechnung zu tragen,
dal} die zentrale Feier zum Tag der Deut-
schen Einheit (3. Oktober) jeweils in

dem Bundesland stattfindet, das turnus-
gemil den Prisidenten des Verfassungs-
organs Bundesrat stellt. In diesem Zu-
sammenhang wurden die Kirchen ge-
beten, dafiir Sorge zu tragen, daf} dieser
Feier ein okumenischer Gottesdienst
vorausgeht. Diese Aufgabe wurde den
regionalen Arbeitsgemeinschaften Christ-
licher Kirchen iibertragen. Dementspre-
chend hat am 3. Oktober 1991 die ACK-
Hamburg diesen Gottesdienst gestaltet.
1992 findet die zentrale Feier in Schwe-
rin statt.

Die Evangelischen Freikirchen in
Deutschland haben auch die Ebenen,
auf der sie ihre Gemeinsamkeiten seit
1963 nach Ost und West getrennt wahr-
nehmen muflten, wieder zusammenge-
fithrt. Auf einer gemeinsamen Mitglie-
derversammlung der Vereinigung Evan-
gelischer Freikirchen (VEF) vom 10. bis
12. 11. in Eisenach wurde eine neue Ord-
nung der VEF angenommen und tur-
nusgemill der zweite Vorsitzende des
Bundes Evangelisch-Freikirchlicher Ge-
meinden, Pastor Dr. Wolfgang Lorenz,
bisher auch Leiter des Okumenischen
Missionarischen Instituts Berlin, jetzt
Leiter des dortigen Diakoniewerks
Bethel, zum Vorsitzenden gewiihlt.

Der VEF gehoren neben dem Bund
Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden
die Evangelisch-methodistische Kirche,
der Bund Freier evangelischer Gemein-
den, die Arbeitsgemeinschaft Mennoni-
tischer Gemeinden in Deutschland, die
Heilsarmee und der Christliche Gemein-
schaftsverband Miilheim a.d. Ruhr als
Vollmitglieder an. Alle sind auch
Mitglieds- oder Gastkirchen der ACK.
Gaststatus bei der VEF haben die Brii-
der-Unitit und die Kirche des Nazare-
ners. Beantragt hat ihn der Bund Frei-
kirchlicher Pfingstgemeinden (BFP).

Die ,,Zukunftsfihigkeit wirtschaft-
lichen Handelns* war das Schwer-

113



punktthema der EKD-Synode Anfang
November in Bad Wildungen. Dort wur-
de auch der Rat der EKD neu gewahlt.
Neuer Ratsvorsitzender wurde der Lan-
desbischof der Evangelischen Kirche in
Baden, Prof. Dr. Klaus Engelhardt,
stellvertretender Ratsvorsitzender wurde
der sichsische Landesbischof D. Dr.
Johannes Hempel /Dresden, bis Febr.
1991 einer der Prisidenten des ORK.

Die EKD hat in den letzten Wochen
folgende Studien veroffentlicht: ,,Gemein-
wohl und Eigennutz — Wirtschaftliches
Handeln in der Verantwortung fiir die Zu-
kunft (10.10.); ,,Berechtigte Anspriiche
zu einem gerechten Ausgleich bringen®
(am 21.10., gemeinsam mit der Deut-
schen Bischofskonferenz); ,,Zur Verant-
wortung des Menschen fiir das Tier als
Mitgeschopf* (Okt. 91, EKD-Texte 41);
,.Sinti und Roma‘ (29.11., EKD-Texte
42); ,Verantwortung fiir ein soziales
Europa. Eine Denkschrift* (5.12.).

Am 23. 10. ist die vom Gemeinsamen
AusschuBl der VELKD und des Deut-
schen Nationalkomitees des Lutheri-
schen Weltbundes erarbeitete Stellung-
nahme zu dem Dokument ,,Lehrver-
urteilungen — kirchentrennend? ** verof-
fentlicht worden (Texte aus der VELKD
42 /91). Zum gleichen Thema wurde am
29.9. die Stellungnahme, die eine von
der Arnoldshainer Konferenz ad hoc
eingesetzte theologische Kommission zu
diesem Dokument erarbeitet hat, abge-
schlossen. Schon langere Zeit liegt das
Votum des Facharbeitskreises F/O-Fra-
gen des Bundes Evangelischer Kirchen
zum SchluBBbericht der Gemeinsamen
Okumenischen Kommission zur Uber-
priifung der Verwerfungen des 16.Jh
vor. Fine gemeinsame Publikation aller
drei Stellungnahmen wire aus Griinden
der Praxis dringend erwiinscht.

Der Arbeitskreis der Catholica-Be-
auftragten der VELKD und des Deut-

114

schen Nationalkomitees des LWB hat
Anfang September eine Handreichung
,.Maria, die Mutter unseres Herrn* ver-
offentlicht (Verlag Kaufmann).

Am 1. Advent (1.12.) wurde in der
Ost-Berliner Friedrichstadtkirche die
33. Sammelaktion ,,Brot fiir die Welt*
unter dem Motto ,,Den Armen Gerech-
tigkeit — 500 Jahre Eroberung und
Widerstand in Lateinamerika‘“ eroffnet.
Das bisherige Ergebnis aller Aktionen:
1,75 Mrd. DM im Westen, 160 Mio. im
Osten Deutschlands.

Eine dritte Gesprachsrunde zwischen
orientalisch-orthodoxen Kirchenverire-
tern (Kopten, Syrern, Athiopiern) und
der EKD fand Ende November in
Wennigsen bei Hannover statt. Themen
waren die Christologie und die Oku-
mene.

Der Internationale Rat der Christen
und Juden hat an den ORK appelliert,
den Beziehungen zum Judentum wieder
den ,,gebiihrenden Platz* einzurdumen.

Auf einer Konferenz nahe Prag ent-
schieden die Delegierten der Christ-
lichen Friedenskonferenz (CFK) Ende
Oktober, daB die Organisation auch
nach der Wende in Osteuropa weiterbe-
stehen soll. Thre Aufgabe sei es, den
,falschen Werten* der freien Markt-
wirtschaft ,,alternative Werte‘“ aus dem
Evangelium entgegenzusetzen. Ein fiinf-
kopfiger Koordinierungsausschufl unter
Moderation des Niederldinders Dick
Bour, in dem alle Kontinentalver-
einigungen vertreten sind, wurde gebil-
det.

Im ElsaB3, in einer Reihe deutscher
Landeskirchen, in der Schweiz und in
England gedachten Christen und Kir-
chen im November des 500. Geburtstags
von Martin Bucer, der am 11. 11. 1491 im
elsassischen Séléstat (Schlettstadt) gebo-
ren wurde und am 28. 2. 1551 als Profes-
sor und theologischer Berater der Kir-



che von England in Cambridge starb.
Mit der auf Bucer zuriickgehenden
»Ziegenhainer Zuchtordnung* von 1538
wurde erstmals die Konfirmation einge-
fithrt. Bucer war auch die treibende
Kraft dafiir, daB es 1536 zur Wittenber-
ger Konkordie zwischen Wittenberger
und Oberdeutscher Reformation in der
Abendmabhlsfrage kam.

Die okumenische Frauenbewegung
Ziirich hat zu einer Volksinitiative im
Kanton Ziirich aufgerufen, um den
reformierten und katholischen Christen
des Kantons eine Doppelmitgliedschaft
in beiden Kirchen zu ermdglichen. Fiir
eine Befragung aller Kirchenangehori-
gen dazu sind 8 000 Unterschriften
erforderlich.

Von Personen

Mitglieder von ORK-Gremien aus
Deutschland (ZA und Exekutivaus-
schufl, s.OR 2/91, 214): Komitee (=Kt)
des Zentralausschusses (=ZA) fiir die
Programmeinheit (=PE) I: Bischof Dr.
Hans-GernotJung +, Generalsuper-
intendent Dr. Giinter Krusche, Kom-
mission (=Komm) der PE I: Pastorin
Ursula Urban; Komm fiir Glauben
und Kirchenverfassung: Plenary: OKR
Dr. Matthias Sens, Prof. Dr. Wolf-
gang Bienert. Zwei weitere Mitglieder
aus der EKD sollen noch berufen wer-
den; Standing Commission: Prof. Doro-
thea Wendebourg, Bischof Dr.Paul-
Werner Scheele; Kt des ZA fiir die
PEII: Dr. Irmela Miiller-Stover,
Christine Oettel; Komm fiir die PE II:
Dr. med. Rainward Bastian; Kt des
ZA fir die PE III: Pfarrerin Dr. Margot
KidBlmann; Komm fiir die PE III: Pasto-
rin Cornelia Fiillkrug-Weitzel; Kt
des ZA fiir PE IV: Edeltraud Engel;
Komm fiir die PE IV: OKR Werner
Conring; Kt des ZA fiir das General-
sekretariat: OKR Walter Arnold;
Finanz-Kt des ZA: OKR Walter
Arnold, Dr. Irmela Miiller-Stéver;
Kt des ZA fir 6ffentliche Angelegenhei-
ten: Generalsuperintendent Dr. Giinter
Krusche; Findungs-Kt des ZA: OKR

Walter Arnold; Gemeinsame Arbeits-
gruppe (ORK / Vatikan): Prof. Dr. Rein-
hard Frieling.

Der bisherige Metropolit Bartholo-
maios von Chalcedon wurde am 2. 11.
als neuer Okumenischer Patriarch von
Konstantinopel in Istanbul inthronisiert.

Die Bischofe der dthiopischen ortho-
doxen Kirche haben Patriarch Marka-
rios wegen zu grofler Ndhe zu dem ge-
stiirzten kommunistischen Regime zum
Riicktritt veranlaft,

Die Herbstvollversammlung der Deut-
schen Bischofskonferenz hat Bischof
Paul-Werner  Scheele /Wiirzburg
bzw. Kardinal Friedrich Wetter /
Miinchen als Vorsitzende der Okumene-
Komm bzw. der Glaubens-Komm besté-
tigt. Die deutschen Bischiéfe haben bei
dieser Zusammenkunft auch ein Lehr-
schreiben iiber die Gottesmutter Maria
angekiindigt.

Der methodistische Bischof Riidiger
Minor /Dresden ist beauftragt worden,
die missionarische Arbeit der Methodi-
sten in Ruflland und den Nachfolgestaa-
ten der SU zu koordinieren.

Berufen wurden:

Gerhild Frasch, bisher Gelnhau-
sen, ab 1.4. zur neuen Generalsekretirin

115



der Ev. Frauenarbeit in Deutschland
als Nachfolgerin von Hildegard
Zumach, die in den Ruhestand tritt;

Johannes Achilles, bisher Pfarrer
in Melbourne / Australien, ab 1.10. als
Referent fiir den Mittleren und Fernen
Osten sowie Australien in die Hauptabt.
Okumene und Auslandsarbeit des EKD-
Kirchenamtes in Hannover;

Claus-Jiirgen Roepke, bisher Direk-
tor der Ev. Akademie Tutzing, zum neuen
Leiter der Abt. fiir Diakonie, Mission und
Okumene der Ev.-Luth. Kirche in Bayern
als Nachfolger von OKR Dr. Gerhard
Strauf, der in den Ruhestand trat;

Dr. Gerd Lohaus, bisher Gelsenkir-
chen, zum Okumenereferenten der Di6-
zese Essen als Nachfolger von Dom-
propst Ferdinand Schulte-Berge,
der dieses Amt 20 Jahre innegehabt hatte
und in den Ruhestand trat;

Prilat Nikolaus Wyrwoll, maBgeb-
lich an der Vorbereitung der Baseler Oku-
men. Versammlung beteiligt und auch Be-
rater des papstlichen Rates zur Forderung
der Einheit, zum Berater der Okumene-
Komm der Deutschen Bischofskonferenz;

Pastor Frank Lotichius, bisher
Hamburg, wurde am 1.12. als Pfarrer
der deutschsprachigen Gemeinde in
St. Petersburg eingesetzt. Einen befri-
steten Dienst an der Lutherischen Ge-
meinde in Kaliningrad (Konigsberg) hat
der Dresdener Pfarrer Kurt Beyer am
1.11. angetreten.

In den Ruhestand getreten sind:

Der Bischof der Ev. Kirche von Berlin-
Brandenburg / Ost, Gottfried Forck,
nach 10jahr. Amtszeit im Alter von 68 J.
Neben seiner Kirche galt seine Liebe der
Okumene, vor allem in Gestalt der Basis-
okumene. Vielen Bedringten vor und
nach der Wende in den neuen Bundes-
landern ist er zum furchtlosen Fiirspre-
cher geworden;

116

Bischof Dr. Ulrich Wilckens /
Liibeck, der Catholica-Beauftragte der
VELKD. In der 8. Generalsynode der
VELKD hat er am 15. 10. zum Abschied
einen umfassenden Bericht iiber den
Stand der Okumene erstattet (Texte aus
der VELKD 44 /1991).

Jahrestage:

Am 14.1. jahrte sich der Geburtstag
von Kirchenprésident D. Martin Nie-
mdller zum 100. Mal.

Das gleiche gilt am 30.1. von Prof.
Dr. Friedrich Heiler (s. dazu S. 62ff).
Dem Wirken Friedrich Heilers war eines
der ersten Beihefte der OR gewidmet
(6, Hg. v. Hanfried Kriiger).

Es wurden:

70 Jahre alt Kardinal Paolo Evaristo
Arns, Erzbischof von Sio Paulo/Bra-
silien (am 14. September).

65 Jahre alt Erhard Eppler, Bun-
desminister a.D. und Prisident des Ev.
Kirchentags 1991 (am 9. Dezember).

60 Jahre alt Desmund Tutu, angli-
kanischer Erzbischof von Kapstadt (am
7. Oktober).

Verstorben sind:

Kardinal Henri de Lubac SJ, Vor-
kampfer der ,,Neuen Theologie* in Frank-
reich und maBgeblicher Konzilstheologe,
95jahrig am 14. September in Paris.

Patriarch German, als 43. Patriarch,
von 1958 bis 1990 Oberhaupt der ser-
bisch-orth. Kirche, 93jidhrig am 27. Au-
gust in Belgrad.

Der Okum. Patriarch von Konstanti-
nopel Dimitrios I. im Alter von 77 Jah-
ren am 2. Oktober in Istanbul.

Der Bischof der Ev. Kirche von Kur-
hessen-Waldeck, Hans-Gernot Jung,
Mitglied des Prisidiums der KEK und
Vorsitzender der Catholica-Konferenz
der EKD, im Alter von 61 Jahren am
26. November in Kassel.



Zeitschriftenschau

1. Ekklesiologie

Reinhart Staats, Von der Konfessions-
kirche zur Bischofskirche. Der Schwedi-
sche Rapport ,,Das Bischofsamt* aus
protestantischer Sicht, ThLitZ 5/91,
321-338; Wolfgang Beinert, Die Katho-
lizitét als Eigenschaft der Kirche, Catho-
lica 4/91, 238—264; Heinrich Petri, Ein-
heit in Katholizitit — eine bleibende
Spannung? ebd. 265-282; Grégorios
Larentzakis, Das Vaticanum II nach 25
Jahren aus dem Blickwinkel eines ortho-
doxen Theologen, ebd. 3/91, 214-235;
Michael Kohlbacher, Neues Recht fiir
die Katholischen Ostkirchen, MdKonf-
Inst 6/91, 114-116; Mercy Amba
Oduyoye, The African Family as a
Symbol of Ecumenism, EcRev 4/91,
465—478; Cecil M. Robeck, Jerry L.
Sandidge, The Ecclesiology of Koinonia
and Baptism. A Pentecostal Perspective,
Journal of Ecum. Studies 3/91, 504—534.

2. Mission und Evangelisation

Die Nummern 319/320 (Juli/Oktober
91) von IntRevMis sind als Doppelheft
dem Thema ,,Missionsimpulse aus Can-
berra‘“ gewidmet. Sie enthalten u.a. von
Philip Potter: Mission as Reconciliation
in the Power of the Spirit (305—314),
von Michael Fitzgerald: Mission in Can-
berra (315—-326), von K.C. Abraham:
Syncretism is not the Issue. A Response
to Professor Chung Hyun Kyung sowie
regionale bzw. nationale Beitrige aus
allen Kontinenten.

Julio de Sante Ana, Ein noch nicht
erfiillter Missionsauftrag. Anndherun-
gen an 1992, Zeitsch.f.Miss. 3/91,
139—-145; Lamin Sannek, Christliche
Mission und westliche Schuldkomplexe,
ebd. 146— 152; Aloys Joh. Busch, Ent-
wicklung und Evangelisierung. Voriiber-

legungen zu einer vernachléssigten Pro-
blematik, StimdZ 12/91, 821—830.

3. Orthodoxie

Hans-Joachim Schulz, Prinzipien
orthodoxer Mariologie, Catholica 4/91,
283—295; Heiliger Synod, Votum der
Kirche in entscheidender Stunde, Stimd-
Orth Okt./Nov. 91, 2—4; Kongre russi-
scher Landsleute, Uberwindung der rus-
sischen Kirchenspaltung angemahnt,
ebd. 5—6;

Alexander Men +, Christentum —
eine Herausforderung zu neuem Leben,
StimOrth, ebd., Sept. 91, 22—27; Eugen
Hdammerle, Aufbau nach eigenem MaB.
Die Russische Orthodoxe Kirche, Luth
Mon 9/91, 420—423.

4. Sozialethik/Konziliarer Prozefi
(a) 100 Jahre Rerum novarum

Heft 4/91 von Ecumenical Review hat
hier sein Hauptthema. Es enthilt u.a.
folgende Beitrdge: José Miguez Bonino,
Social Doctrine as a Locus for Ecumeni-
cal Encounter, 392—-400; Jorge Maria
Mejia, Centesimus Annus. An Answer
to the Unknowns and Questions of Our
Times, 401—410; Gennadios Limouris,
Orthodoxy Facing Contemporary Social
Ethical Concerns, 420—429; Robert P
Kownacki, Catholic Social Thought.
From Rerum Novarum to Centesimus
Annus, 430—434.

Das gleiche gilt von Concilium 5/91.
Daraus sind hervorzuheben: Michael
Schdfers, ,,Rerum novarum‘ — Ergeb-
nis der christlichen Sozialbewegung von
unten, 351—-359; Norbert Platte, Sozia-
lismus und Kapitalismus in der pdpst-
lichen Soziallehre, 365—372; John A.
Gallagher, Theologische Kategorien in

117



den Sozialenzykliken, 372—379; Ste-
phan H. Pfiirtner, Die katholische
Soziallehre in Deutschland zwischen
konkurrierenden Richtungen, 393—403.
Hubert Kirchner, Centesimus annus —
Zur neuen Sozialenzyklika, ZeichdZ
4/91, 116—120; Charles E. Curran, A
Century of Catholic Social Teaching.
Theology Today, Juli 91, 154—169;
Ronald H. Preston, Catholic social
thought. ,,Rerum novarum‘ after 100
years, One World Nr. 168, 22—23,27.

(b) Gerechtigkeit, Frieden, Schopfung

D. Preman Niles, How Ecumenical
Must the Ecumenical Movement Be?
The Challenge of JPIC to the Ecumeni-
cal Movement. EcRev 4/91, 451—458;
Heike Baranzke, Okologie — Natur —
Schopfung. Zur Funktion einer Schép-
fungstheologie im Rahmen der Umwelt-
problematik, StimdZ 18/91, 695—706;
Martien E. Brinkman, The Challenge of
an Ecumenical Creation Theology, Ex-
change Vol. 20,2, Sept. 91, 87-99;
Andreas Emmendorffer, In der Fort-
schrittsfalle. Einverstindnis mit der
Schopfung, LuthKom 11/91, 511-514;
Norbert Reck, Der Gott der Robben-
babies und der Gott des Exodus. Ein Pli-
doyer fiir die Treue zur Aufklidrung in
der &6kologisch-theologischen Debatte,
Junge Kirche 10/11, 91, 624—633; Mar-
tin Stohr, Von der Notwendigkeit ver-
starkter Friedensarbeit und von der
Notwendigkeit der Selbstkritik, ebd.,
600—608; Christoph Koérner, Die Frage
des Geldes als Schliisselproblem der Wirt-
schaftsethik fiir die Theologie, ZeichdZ
4/91, 109-116.

5. Dialog der Religionen

Gavin D’Costa, One Covenant or
Many Covenants? Toward a Theology
of Christian-Jewish Relations, Journal

118

of Ecum. Studies 3/90, 441-452; Wolf-
gang Huber, Sechs Uberlegungen zum
Verhiltnis von Juden und Christen, Ev
Theol 5/91, 473—478; Tiibinger Dialog-
gespriich, Die Pluralitit der Religionen
und der religiose Pluralismus, Dialog
der Religionen 2/91, 130—178; Heinrich
Ott, Reflexionen iiber ein Religionsge-
sprich, ebd. 179—187; Matthias Mor-
genstern, Bs knirscht im Dialog. Die
Befremdung zwischen Christen und Mus-
limen wichst, LuthMon 9/91, 416—417;
Ulrich Dietzfelbinger, ,,Okumene’ mit
dem Islam?, ZeichdZ 3/91, 71-78; Johan-
nes Ldhnemann, Beieinander zu Gast.
Anleitung zum interreligisen Gebet,
EvKom 11/91, 657—660.

6. Europdische Vorginge

Peter Musyl, Erniichterung, aber
auch Hoffnung. Der Kirchliche Neu-
aufbau in der CSFR, HerKorr 10/91,
470—476; Eberhard Schneider, Was
kommt nach der KPdSU? Die neuen
politischen Krifte in RuBland, der
Ukraine und WeiBruBland, ebd. 454—
460; Nikolai Sernow, Das Erbe der
russischen Intelligenz im Schatten des
Totalitarismus, StimdOrth Okt/Nov. 91,
17-22; Karl Moersch, Im Nationalitdten-
fieber. Was lernen Europas Nationen
aus der Geschichte?, EvKom 10/91,
585-—588.

7. Sonstige beachtenswerte Beitrige

Hans A. Frei, Canberra 1991 — Ist
der Geist (noch) der Herr?, IntkirchlZ
3/91, 170—191; Gerhard Ludwig Miiller,
Prinzipien der katholischen Mariologie
im Licht evangelischer Anliegen, Catho-
lica 3/91, 181—192; Volker Stolle, Gott
als Mutter bei Luther und in der lutheri-
schen Tradition, Luth. Theol. und Kirche
4/91, 156—170; Hildegard Goss-Mayr,
Unbedingte Hochachtung vor dem



menschlichen Leben, Junge Kirche
10/11—1991, 611—620; Wolfgang Wick-
ler, Welches Vorbild fiir ethisches Ver-
halten liefert die Natur? Probleme fiir
die christliche Ethik, StimdZ 12/91,
745—809; Bettina Opitz-Chen, Spiritua-
litdt ist keine Importware. Pfarrer aus
der Dritten Welt: bei uns in der Fremde,

Neue

WITTENBERG UND ROM

Dietz Lange, (Hg.), Uberholte Verurtei-
lungen? Die Gegensitze in der Lehre
von Rechtfertigung, Abendmahl und
Amt zwischen dem Konzil von Trient
und der Reformation — damals und

heute. Vandenhoeck & Ruprecht,
Gottingen 1991. 136 Seiten. Kit.
DM 19,80.

Der Band enthilt die Stellungnahme,
die von der Theologischen Fakultit in
Gottingen zu der Skumenischen Studie
,,Lehrverurteilungen — kirchentren-
nend?* (LV) erarbeitet wurde. Von den
lutherischen Mitgliedern der Fakultiit
verfafit, wird sie in ihrer Tendenz auch
von den reformierten Mitgliedern be-
griiit und in der Gesamteinschitzung
von LV von der ganzen Fakultit verant-
wortet. Mit der Abfassung entsprachen
die Goéttinger einer an alle evangelischen
Fakultiten gerichteten Bitte des
Kirchenamts der EKD. Ahnliche Auf-
triage erteilte iibrigens auch die deutsche
Bischofskonferenz, ohne daf} bisher ein
Fakultitsvotum bekannt geworden oder
verdffentlicht worden wire.

Unabhéngig vom Ergebnis der Stel-
lungnahme, von dem sich sogar der her-
ausgebende Dekan der Fakultit in sei-
nem Vorwort vorstellen kann, daB es
manchen Leser enttduscht, verdient auf

LuthMon 10/91, 449—450; Hans-Martin
Barth, Auf dem Weg zu 6kumenischer
Frommigkeit, MdKonfInst 4/91, 67—71;
Jiirgen Jeziorowski, Die Ideologie der
verwalteten Macht. Eugen Drewermann
und der Fall Degenhardt, LuthMon
11/91, 504—505.

Wolfgang Miiller / Hans Vorster

Biicher

jeden Fall unsere Anerkennung, daf
sich evangelisch-theologische Fakulté-
ten wieder zu Gutachten in Lehrfragen
bereit finden (das in diesem Fall sehr
miihsam zu erarbeiten war) und sich
durch die Veroffentlichung, fiir die dem
Verlag zu danken ist, auch der Kritik
stellen. Diese wird hoffentlich nicht
darin bestehen, daB die Publikation,
weil sie unbequem ist, ignoriert wird.
Noch billiger, ja unwiirdig wire es, sie
lediglich als Flankenschutz fiir ein
Fakultitsmitglied abzutun, das sich sei-
nerseits recht scharf zu LV gedufBert hat.
Gerade das ist diese Stellungnahme
nicht. In ihr kommt vielmehr die
Besorgnis zu Wort, dafl der ékumeni-
sche Arbeitskreis evangelischer und
katholischer Theologen, der fiir LV ver-
antwortlich zeichnet, einen Weg einge-
schlagen habe, der evangelische und
katholische Theologie letztlich um ihr
Profil in der Rechtfertigungs- und
Sakramentslehre bringe und damit auch
dkumenisch nicht zu verantworten sei.

Die Gottinger Stellungnahme bringt
fiir diese Besorgnis beachtliche Unter-
lassungssiinden in LV bei; darunter am
gravierendsten der Nachweis, dafl LV
unterlassen hat zu fragen, ob reforma-
torische Theologie, will sie sich selbst
treu sein, auch heute nicht an einigen
Stellen genauso lehren muB, wie es von

119



den Canones von Trient verurteilt wird.
Ist dem so, dann kénnen diese nicht ein-
fach als iiberholt angesehen, auf MiB-
verstindnisse zuriickgefiithrt oder als
gegenstandslos betrachtet werden.

Es wire auch im eigenen Interesse
des dkumenischen Arbeitskreises wiin-
schenswert, dall er sich diesen Besorg-
nissen stellt, und zwar auch dort, wo
ihm das Vorbringen der Goéttinger im
einzelnen nicht schliissig erscheint. Nur
so ldBt sich vermutlich der auch in den
Augen des Rezensenten nicht stichhal-
tige Vorwurf entkriften, das Nebenein-
ander von evangelischer und rémisch-
katholischer Kirche werde in LV als ,,ein
rein historisches Phidnomen‘ und ihr
Verhiltnis zueinander nicht ,,als Streit
um die Wahrheit* begriffen (13).

Die Gottinger erkliren in ihrem
»Ausblick‘, ihr Ergebnis schlage aus
evangelischer Sicht die Tiir zur rémisch-
katholischen Kirche nicht zu (134). Sie
hétten sich aber Rechenschaft geben sol-
len, ob das in katholischer Sicht nicht
doch geschieht. Sie wiren dann von der
zu Recht beanstandeten Unterlassung
der Klidrung des Schrift- und Traditions-
verstindnisses auf das unterschiedliche
Glaubens- und Lehrverstdndnis gesto-
Ben und von dort zu den Bedingungen
gelangt, unter denen katholische Theo-
logie derzeit allein die Reformation von
den Trienter Anathematismen mit Aus-
sicht auf Erfolg freistellen. Das wie-
derum hitte den Weg freigelegt, den
Stellenwert von LV sachgerechter einzu-
schétzen.

Was kann evangelische Theologie
eigentlich dagegen einwenden, wenn die
romisch-katholische Kirche auf dem in
LV beschrittenen Weg zu der Einsicht
gelangt, daBl, wo und warum die Cano-
nes von Trient revisionsbediirftig sind?
Ein triftiger Grund zum Einspruch von
reformatorischer Seite wire doch nur

120

dann gegeben, wenn die in LV vorgeleg-
ten Interpretationen die evangelische
Theologie vor die Alternative stellten,
entweder LV als verbindliche ékume-
nische Lehrnorm anzunehmen oder
beim Beharren auf den vom eigenen
Schriftverstindnis und Bekenntnis her
geforderten  Lehrartikulationen das
Wiederaufleben der Verurteilungen von
Trient in Kauf nehmen zu miissen. Eine
solche Alternative aufzustellen ist aber
in keiner Weise die Absicht von LV. Die
Studie dient vielmehr dem Zweck, den
Dialog iiber Rechtfertigung und Sakra-
mente von einem Gelédnde voller Tret-
minen zu einem Feld zu machen, auf
dem endlich ohne Ketzerhiite und Aus-
schluBdrohungen um die Wahrheit
gerungen werden kann. Gerade das
Rechtfertigungskapitel von LV zeigt ja
dann auch den neuen Sprach- und
Denkrahmen an, der einem solchen Rin-
gen angemessen ist. Dazu hitte man
gern einiges mehr gehort, nachdem die
Gottinger Stellungnahme bezweifelt, ob
die Verurteilungen wirklich iiberholt
sind.

Trotzdem — eine fiir das Ringen um
die Wahrheit auf freiem Geldnde wich-
tige 6kumenische Publikation. Vo.

Albrecht Peters, Kommentar zu Luthers
Katechismen. Band 1: Die Zehn Ge-
bote — Band 2: Der Glaube. Vanden-
hoeck & Ruprecht, Gottingen 1990
bzw. 1991. 325 bzw. 266 Seiten. Kt.
Je DM 38,— (Subskr. 34,20).

Anzuzeigen sind die beiden ersten
eines auf insgesamt fiinf Bande angeleg-
ten historisch-theologischen Kommen-
tars. Als sie einst konzipiert wurden,
waren sie als Bestandteile eines Projekts
vorgesehen, das die Kommentierung der
Lutherischen Bekenntnisschriften ins-



gesamt umfassen sollte. Zum Gliick
erwies sich erneut, dafl unser Wissen
Stiickwerk bleiben soll und wir uns
iibernehmen, wenn wir das Vollkom-
mene vorwegnehmen mdochten. Doch
von dem Stiickwerk blieben zwei (Stiick-)
Werke zuriick, die niemand, der sie ein-
mal kennengelernt hat, mehr missen
mochte: schon ldngst ein Tip, der den
Kenner ausweist, Wilhelm Maurers
Historischer Kommentar zum Augsbur-
ger Bekenntnis; jetzt neu das Kommen-
tarwerk des im Oktober 1987 verstorbe-
nen Heidelberger Systematikers Albrecht
Peters zu Luthers Katechismen.

Als der Autor die Hoffnung schwin-
den sah, sein Mitte der siebziger Jahre
abgeschlossenes Werk als Ganzes ver-
offentlichen zu koénnen, hat er wieder-
holt Teile daraus als selbstindige Auf-
sidtze zum Druck gegeben. Dariiber und
iiber die gesamte Entstehungsgeschichte
gibt das Vorwort des Herausgebers
Gottfried SeebaBl genaue Auskunft.

Offenbar wurde schon vom Autor
selbst und wieder, als man sich zur post-
humen Herausgabe entschlof}, auch eine
Kiirzung ebenso erwogen wie ein Nach-
trag der seit dem Abschlufl erschienenen
Literatur. Zum Gliick ist auch dies bei-
des unterblieben. Eine Kiirzung hitte
notgedrungen, sollte sie nicht an den
zentralen Ausfithrungen zu Luthers
Theologie vorgenommen werden, bei
jenen Teilen einsetzen miissen, die das
Werk weit iiber die lutherische Kirche
hinaus 6kumenisch bedeutsam machen.
Das sind die Beziige zur altkirchlichen
und mittelalterlichen Katechetik, zur
exegetischen Tradition seit dem Alter-
tum und zum heutigen Verstédndnis der
einschldgigen biblischen Belege. Auch
wer an diesem weiteren Rahmen weniger
interessiert ist, wird begeistert sein iiber
die Fiille und Breite, mit denen der
ganze Luther zu Wort kommt; desglei-

chen iiber die gliickliche Hand, mit der
Peters eine der Hauptschwierigkeiten
jeder Luther-Darstellung meisterte,
nidmlich sein Wirken als Universitéits-
lehrer, Prediger, Seelsorger, Bibeliiber-
setzer und Organisator des reformatori-
schen Kirchenwesens stimmig zusam-
menzufiigen.

Okumenisch Titige seien zum ersten
Band besonders darauf hingewiesen,
wie Peters seine Auslegung des ersten
Hauptstiicks mit den Geboten an die
mittelalterliche Beichtpraxis, vor allem
die Beichtspiegel riickbindet und auf
dieser Basis dann das Charakteristische
in Luthers Deutung verldfilich bestim-
men kann. Merkwiirdig allerdings, daB
die Weite des Horizonts den Autor ver-
14Bt, wo er zum Bilderverbot des Deka-
logs lutherisch-reformierte Kontrover-
sen aufwiarmt und pauschal die Schlach-
ten um Schleiermacher und Karl Barth
wiederholt. Ein Kabinettstiick dagegen
die Skizze des Gottes-, Schépfungs- und
Geschichtsverstindnisses Luthers vom
ersten Gebot aus.

Im zweiten Band dirfte zunéchst
okumenisch interessieren, was Peters als
Entfaltung des Apostolikums in der
Alten Kirche und im Mittelalter sowie
als ,,Reflexwerden des Glaubensbezugs*
bei Luther voneinander abhebt und auf-
einander bezieht. Beim Ersten Artikel
ragen die Bemiihungen um die sachge-
rechte katechetische Form seiner Be-
handlung, die Rezeption der Tradition
unter der Perspektive des ,,pro me‘ und
das positive Aufgreifen der Imago-Dei-
Lehre beim Verstdndnis dankenden und
dienenden Menschseins heraus. In der
Auslegung des Zweiten Artikels arbeitet
Peters das Siegesmotiv in der Erlosungs-
lehre und die Verbindung zu den Chri-
stusfesten des Kirchenjahrs eindriicklich
heraus. Beim Dritten Artikel beein-
druckt, wie Peters das Gleichgewicht

121



sichtbar macht, das bei Luther zwischen
dem ,,Heilswirken des Gottesgeistes am
Glaubenden“ und dem ,,Heilswirken
des Gottesgeistes in der Kirche* (in die-
ser allein lutherischen und die Freiheit
des Christenmenschen sichernden Rei-
henfolge) besteht.

Dem Herausgeber, allen Mitwirken-
den, vor allem auch dem Verlag sei
gedankt fiir eine mustergiiltige, sowohl
historisch-kritische als theologisch
fruchtbare Kommentierung der beiden
ersten Hauptstiicke, die auf die weiteren
Binde gespannt sein 14Bt. Fir die Dar-
stellung von Luthers Theologie diirfte
durch Peters belegt sein, daB eine
Zugangsweise, wie er sie von den Kate-
chismen und Gerhard Ebeling von der
Disputation ,,de homine*“ her vor-
nimmt, dem Charakter dieser Theologie
angemessener ist als die Orientierung
am gingigen Aufbau protestantischer
Dogmatik. Vo.

Monika-Maria Wolff, Gott und Mensch.
Ein Beitrag Yves Congars zum oku-
menischen Dialog (Frankfurter Theo-
logische Studien zum &kumenischen
Dialog Bd. 38). Verlag Josef Knecht,
Frankfurt a. M. 1990. 342 Seiten. Pb.
DM 58,—.

Die Verfasserin der groBangelegten
Studie iiber Yves Congars (=C.) Beitrag
zum rom.-kath./evang.-luth. Dialog
unternimmt den Versuch, das Werk die-
ses maBgeblichen Konzilstheologen
durchgehend und systematisch geordnet
zu befragen auf seine Aussagen und
Anregungen hinsichtlich des dkume-
nisch-theologischen Gesprichs. Aus-
gehend von der Feststellung tiefgehen-
der Divergenzen in der Ekklesiologie
der beiden Konfessionen beschreibt
Wolff den Denkweg C.s, der in einer bis

122

zu den Wurzeln zuriickbefragenden
Christologie, besonders in der Gestalt,
die sie im Chalcedonense gewonnen hat,
einen entscheidenden Neuansatz fiir die
Vertiefung der gegenseitigen Verstindi-
gung zu finden sucht. Anvisiert wird
eine neue Rezeption des christologi-
schen Dogmas innerhalb eines verdander-
ten geschichtlichen Kontextes, die die
beteiligten Gesprichspartner zu einem
gegenseitigen Geben und Nehmen er-
mutigen will. Als ein Herzstiick des
C.schen Anliegens wird sein Insistieren
auf der Fleischwerdung des Logos dar-
gestellt gegeniiber einer im Protestantis-
mus diagnostizierten Geringschitzung
der Rolle der Vergeschichtlichung des
Heils und der Mitwirkung des Men-
schen in einer dynamisch und leben-
dig gedachten Gott-Mensch-Beziehung.
Beim evangelischen Gespriachspartner
empfindet C. es als besonders hinder-
lich, so die Darstellung Wolffs, da} ein
dualistisch auseinanderreilendes Ent-
weder-Oder-Denken (Gott oder der
Mensch) alle Aktivitit unvermittelbar
aus der Alleinwirksamkeit Gottes her-
vorgehen sieht. C. fordert von einem
chalcedonensischen Und (,,unvermischt
und ungetrennt*) her dazu auf, prote-
stantischerseits verstirkt die Gewichtig-
keit sakramentaler Strukturen wahr-
zunehmen und von daher die Bedeutung
der Kirche als leibhaft-geschichtlicher
Vermittlungsgestalt nicht zu schmélern.

Der protestantische Leser fiihlt sich
ermutigt und verpflichtet von der Inten-
sitdt, mit der C. im Dialog eine theolo-
gische Sprache zu verstehen versucht,
die fiir ihn als thomistisch geschulten
Denker nicht die Muttersprache ist.
Zugleich befremdet es, daBl die Verfasse-
rin, C. nachzeichnend, allenthalben in
der vom Distanzpathos getragenen
Theologie des frithen Barth eine zwar
radikalisierende, aber doch authentische



neue Gestaltwerdung der Theologie
Martin Luthers erkennen zu kénnen
meint. An dieser Stelle wiinschte man
sich weit deutlichere Differenzierungen
ohne perspektivische Verkiirzung, die
dann allerdings an entscheidenden
Punkten den Dialog noch einmal ganz
neu beleben kénnten. Insgesamt liegt
eine von grofler Einfithlung getragene
Zusammenschau von C.s Beitrag zur
6kumenischen Theologie vor, die nicht
zuletzt bewegend Zeugnis gibt von
einem gerade auch spirituell motivierten
Ringen um die Einheit der Kirche und
die Einheit der Christen.

Annegret Freund

Bernhard Rothen, Die Klarheit der Schrift.
Teil 1: Martin Luther. Die wiederent-
deckten Grundlagen. Vandenhoeck
& Ruprecht, Goéttingen 1990. Kt.
DM 38,—.

,,Die vorliegende Arbeit will . . . ein Bei-
trag sein zur Lutherforschung‘ (24): In
dieser Hinsicht folgt man dem Verfasser
gern. Seine griindliche und instruktive
Studie will ,,zuriickrufen zur Frage nach
dem Grundlegenden* (24), indem sie
,,Luthers Theologie ganz im Lichte des-
sen darstellt, was Luther selbst als. ..
das ,primum principium’ dieser Theo-
logie bezeichnet* (27): die heilige
Schrift, genauer: die Klarheit der heili-
gen Schrift, noch genauer: die Klarheit
der von Gott seiner Kirche gegebenen
heiligen Schrift (60). In der Uniiber-
sichtlichkeit heutiger Lutherforschung
mit Nachdruck daran erinnert zu haben,
daB Luther in erster Linie Schrifttheo-
loge war — so freilich, daB er nicht eine
Lehre von der Schrift entwickelt (69),
sondern ein Leben in der Schrift gefiihrt
hat (223ff) —, ist das besondere Ver-
dienst dieses Buches. Neben einer aus-

fithrlichen Explikation des ,,primum
principium‘ wird auch dessen gesamt-
theologische Relevanz entfaltet, zumal
im Gegeniiber zur ,,Hure* Vernunft
(142—174) sowie zum Verhiltnis von
Natur und Gnade (174—222). Manches
wire zu diskutieren, so die kategorische
Bevorzugung des ,,reifen‘ bzw. ,,alten*
vor dem ,,jungen‘* Luther (25—27) oder
die bestrittene Prdvalenz des miind-
lichen Wortes (53f). Viele Fragen liBt
der Verfasser auch in neuem Licht
erscheinen, etwa den Streit um das sog.
Turmerlebnis (241—246) und die Inter-
pretation von Luthers Letztem Zettel
(73-78).

Das Buch ist kenntnisreich, einfiihl-
sam und gut zu lesen. Auch die For-
schungsgeschichte ist dem Verfasser
durchaus geldufig. Anstatt jedoch in ihr
die eigene Sicht kritisch zu verorten,
begniigt er sich mit der pauschalen,
nicht selten drastischen Verurteilung
einzelner Forscher — z.B. R. Hermann
(24), G. Ebeling (78), F. Beisser (oft),
L. Grane (32) —, ja der gesamten
modernen Lutherdarstellung, die mit
ihrer ,,historisch-kritischen Betrach-
tungsweise* dem Anliegen Luthers nicht
gerecht werden kénne (70f).

Darin zeigt sich: Das Buch will mehr.
Doch der Mehrwert, den es will, unter-
griibt nur seinen wirklichen Wert. ,,Mit
der vorliegenden Arbeit suche ich einen
neuen Zugang zu finden zu den Grund-
lagen aller Theologie** (7): Das ist der
wahre Anspruch des Buches. Es ist
zugleich sein Problem.

Den Anstof} habe ,,die Erfahrung von
Substanzverlust und Unsicherheiten in
der kirchlichen Praxis® gegeben. In
fataler Folgerichtigkeit wird das wich-
tige historische Thema der claritas
scripturae bei Luther denn auch kurzer-
hand fiir dieses aktuelle fundamental-
theologische Interesse funktionalisiert.

123



In krasser Antithetik stehen sich die
nahezu kritiklos repristinierte Sicht
Luthers und die pauschal verworfene
heutige Theologie gegeniiber: Ein wah-
rer Rundumschlag trifft ,,die gegenwir-
tige evangelische Theologie*“ (11), die
,,universitidre Theologie® (12), die histo-
risch-kritische Methode (14), die ,,histo-
risierende Hermeneutik* (27), die kirch-
liche Praxis (12f), das ,,moderne (!)
Denken* wie iiberhaupt ,,jede Mo-
derne® (163).

Der Klappentext verspricht ,,Ermuti-
gung®‘ fiir den Leser. Das Gegenteil ist
der Fall. ,Wo bleibt das Positive?*,
konnte man fragen. Indem der Verfasser
konsequent darauf verzichtet, mit Lut-
herforschung bzw. heutiger Theologie
iiberhaupt in ein Gespréich zu kommen,
sieht sich seine historische Arbeit in
selbstverschuldete Isolation getrieben
und seine Liebe zu Luther als ein nicht
zu vermittelnder Notschrei karikiert.

Insofern fillt am Ende auf ihn selbst
zuriick, was er der Lutherdeutung
G. Ebelings glaubte attestieren zu miis-
sen: ,,Ein Hauch von Tragik liegt auf
diesem Geschehen® (216f).

Albrecht Beutel

Teil 2: Karl Barth. Eine Kritik. Got-
tingen 1990. Ki. DM 38,—.

Als Angelpunkt seiner umfassenden
Kritik an der Theologie Karl Barths
dient dem Verfasser die von Luther wie-
derentdeckte ,,Klarheit der Schrift*
Statt wie Luther alles Denken von die-
sem ,,primum principium® ausgehen zu
lassen, wolle Barth ,eine prinzipiell un-
prinzipielle ... Dogmatik betreiben*
(45). Wihrend darum fiir Luther der
Anfang immer schon gemacht ist, wird
es fiir Barth zum Inbegriff theologischer
Existenz, ,,daBl wir ... zu jeder Stunde
neu mit dem Anfang anfangen® (198f).

124

Entsprechend unterschiedlich sieht
der Verfasser die Funktion der Bibel
bestimmt: dort das primum principium
aller Theologie, hier dagegen ein Zeug-
nis, das von sich weg auf Christus ver-
weist (77—80). Zwar hat die Bibel auch
fir Luther allein Christus zu ihrem
Gegenstand. Aber fiir ihn war dies doch
stets der biblische, nicht der hinter und
ilber dem biblischen Wort in seiner
Majestdt zu findende Christus. Wih-
rend Luther zwischen dem Wort Gottes
und Gott selbst kategorial unterschie-
den wissen wollte (I. 34—37; I1.66—70),
fordert Barth, ,,daB der Gegenstand sel-
ber erkannt werden miisse* (44). Nicht
die Klarheit der Schrift, sondern die
Erkenntnis des Glaubens gilt ihm als
Ermoglichungsgrund aller Theologie
(87£f).

In pointierter Deutlichkeit benennt
der Verfasser sodann die dogmatischen
und ethischen Konsequenzen, die aus
Barths ,,umfassender Vorordnung der
Gnade“ (190) erwachsen: Unterforde-
rung im persdnlichen, jedoch heillose
Uberforderung im politischen Bereich
(173).

Nicht nur zu Barth selbst, auch zu
dessen Kritikern steht der Verfasser in
unverséhnlicher Opposition: ,,Eine Kri-
tik am Werk Barths (ist) nicht im Rah-
men des momentan géngigen Stils mog-
lich** (31). Fernab der ,,etwas umstind-
lichen Neutralitit des Historikers* (29),
will er den Autor weder ,,von seiner In-
tention her begreifen‘ noch ,,die Inter-
pretation zum Besten hin... suchen®
(35). Sein Interesse lautet einzig: ,,Wer
hat recht?* (150f, 171) Luther oder
Barth? Tertium non datur. Immerhin
nennt er das Kriterium solchen Ver-
gleichs: Einklang mit der Schrift sowie
Hilfe fiir die kirchliche Praxis (38).
Doch gerade wenn der Verfasser mit
Griinden meint sagen zu koénnen



,,Luther hat recht*, miifite er doch zu-
gleich sagen, welche Umformungen not-
wendig sind, um eine von Luther aus
konzipierte Barthkritik unter den gei-
stesgeschichtlichen Bedingungen der
kritisierten Theologie, erst recht aber
der eigenen Kritik kommunikabel und
also méglich zu machen.

Diese hermeneutische Trivialitit durch-
gingig mifBachtet zu haben, ist das
Kernproblem dieses Buches. Es wirkt
darum auch seltsam erratisch, dazu
nicht selten iiberspannt. Merkwiirdig
ist im iibrigen das gegeniiber der
Barth’schen Theologie sich durchzie-
hende Schwanken zwischen respektvol-
lem Lob — ,,Leidenschaft und Furcht-
losigkeit* (8), ,,Offenheit und Diszi-
plin“ (16—21), ,,lehrreich und fesselnd*‘
(8), ,,bleibend aus dem iibrigen theolo-
gischen Schaffen in unserem Jahrhun-
dert* herausgehoben (11f) — und ver-
nichtendem Tadel — spekulativ (66),
monistisch (173), gnostisch geférbt
(135), von triumphalem Ton (136), kurz:
theologia gloriae (141), mithin als
Unternehmen gescheitert (39), zumal in
ethischer Hinsicht ,,tumultarische Mif3-
verstindnisse moglich und vielleicht
auch gewollt sind*“ (172).

So lduft der Verfasser abermals Ge-
fahr, die Friichte seines Fleifles zu ver-
spielen — es sei denn, es finden sich
Leser, die bereit sind, auch unter Dor-
nen nach Friichten zu suchen. Was frei-
lich voraussetzte, da3 sie das Buch nun
eben doch ,,von seiner Intention her*
begriffen und ,,zum Besten hin‘ inter-

pretierten. Albrecht Beutel

VON DRAUSSEN LERNEN

Lesslie Newbigin, ,,Den Griechen eine
Torheit*. Das Evangelium und unsere
westliche Kultur. Aussaat Verlag, Neu-

kirchen-Vluyn 1989. 133 Seiten. Pb.
DM 22,80.

Nur in sechs Kontinenten ist die Mis-
sion denkbar, auch das ehemals christ-
liche Abendland ist zum ,,Missionsfeld
geworden — solche Sitze gehoren zum
géngigen, missionstheologischen Jargon.
Gleichwohl hat sich die Missionstheolo-
gie in den vergangenen Jahren vornehm-
lich um die Kontextuelle Theologie Afri-
kas, Asiens und Lateinamerikas be-
miiht. Literatur zur Kontextualisierung
des Evangeliums in Europa und Nord-
amerika hat es nur wenig gegeben (vgl.
aber: L. u. W. Schottroff (Hg.), Wer ist
unser Gott. Beitrdge zu einer Befrei-
ungstheologie im Kontext der ,.ersten‘
Welt. Miinchen 1986).

L. Newbigin, selbst jahrzehntelang
Missionar in Indien und Vorreiter der
Okumene der Kirchen, macht gerade
diese Frage zum Thema seines Buches:
,Was gehort zu einer missionarischen
Begegnung zwischen dem Evangelium
und dem ganzen Verstehen, Denken und
Leben, das wir ,moderne, westliche Kul-
tur® nennen?*. ,,Begegnung*, das heifit
fiir Newbigin wesentlich Infragestellung
und Kritik, wenngleich das Evangelium
sich immer auch der Ausdrucksformen
der jeweiligen Kultur bedient.

In fiinf Kapiteln bedenkt der Autor
die weltanschaulichen, besonders die
epistemologischen Voraussetzungen unse-
rer Kultur (Kap.1 und 2) und deren
Konsequenzen in der wissenschaftlich-
technischen Weltbeherrschung der poli-
tischen Strukturen (Kap. 4 und 5). DaR}
es nicht immer leicht ist, Newbigins
Argumentationen zu folgen, kann als
Erweis ihrer Giite gewertet werden, zei-
gen sie doch, wie sehr sich der Missions-
wissenschaftler in die innerwissen-
schaftlichen Debatten eingearbeitet hat.
Namentlich in der Unterscheidung der
Wirklichkeit in einen Bereich der ,,0b-

125



jektiven Tatsachen* und einen der ,,sub-
jektiven Werte* liegt nach seiner Auf-
fassung das Grundproblem, das zu den
Aporien der westlichen Kultur fiihrte.

An den traditionellen — und in den
Theologien der ,,Dritten Welt* wieder
neu bewerteten — Dogmen von der
Inkarnation und der Trinitit orientiert
Newbigin seine missionstheologische
Antwort. Sie bilden den Ausgangspunkt
,fiir einen Weg, auf dem wir die Wirk-
lichkeit als Ganze verstehen‘.

Folgerungen fiir die Kirche, die ,,Tréd-
gerin der Vision, die allein allen Volkern
eine wahrhaft gemeinsame Bestimmung
geben kann®, zieht der Autor im sech-
sten und letzten Kapitel: ,,Was miissen
wir sein? Der Ruf an die Kirche®. Ist
Newbigins Buch insgesamt dialogisch,
zuweilen fast apologetisch angelegt, so
geht es ihm hier um die kirchliche
Selbstbesinnung: auf Eschatologie und
Christologie, Laientheologie und Oku-
mene.

Newbigins Arbeit schlieft die Liicke
nicht, aber sie ist ein wichtiger Beitrag
im Nachdenken iiber die Kontextualisie-
rung des Evangeliums in der westlichen
Welt. Vielleicht sieht er selbst etwas zu
wenig, daB die ,,westliche Kultur so
einheitlich sicherlich nicht ist, und daf
zu dieser Kontextualisierung der Dialog
mit den Kontextuellen Theologien in der
,,Dritten Welt®, wie das Gesprich mit
den Religionen und der Neuen Religio-
sitit, unabdingbar notwendig sind.

Thomas Weil}

Lars @stnor: Kirkens Enhet (Einheit der
Kirche). Et bidrag til forstaelsen av
norske teologers oppfatning av det
ekumeniske problem i mellomkrigsti-
den. (Ein Beitrag zum Verstdndnis
von der Auffassung norwegischer
Theologen vom Okumenischen Pro-

126

blem 1919—1940.) Solum Forlag, Oslo

1990. 628 Seiten, davon 225 Seiten

Anm. und Bibliogr.

Der norwegische Theologe Lars Ost-
nor, Lehrer in Systematik an der evang.
theologischen Gemeindefakultit in Oslo,
hat seine revidierte Doktorarbeit heraus-
gegeben. Genaue Studien iiber die
Grundlage der verschiedenen kumeni-
schen Bewegungen in Norwegen haben
zu diesem umfassenden Werk gefiihrt.
Die Kapitel sind folgende:

1 Okumenische Zusammenarbeit
1919—1940 und norwegisches Engage-
ment. II Voraussetzungen fiir das Kir-
chenverstindnis. III Das Wesen der
Kirche und die Konstituierung. IV Jet-
zige und zukinftige Kircheneinheit.
V Christus-Glaube, Bekenntnis und
Kircheneinheit. VI Moral und Kirchen-
einheit. VII Kirchenordnung und Kir-
cheneinheit. VIII Die lutherischen Kir-
chen und die anderen Kirchen. IX Son-
stige norwegische Einheitsstromungen.
X Systematisch-theologische Hauptpro-
bleme.

International gab es zwischen 1919
und 1940 viele wichtige Anséitze fiir die
dkumenische Arbeit: Internationaler
Missionsrat (1921), Life and Work
(1925), Faith and Order (1927) usw. In
Norwegen, schon lange bekannt als ein
Land mit vielen Missionswerken, wurde
z.B. der norwegische Missionsrat ge-
griindet, die Oxfordbewegung mit ihren
allianzchristlichen Zielen und interkon-
fessionellen Landesfreundestreffen initi-
iert. Von dieser spannungsgefiillten Zeit
zwischen ,liberaler® und ,,positiver
Theologie, zwischen hochkirchlicher
und pietistisch geprédgter Laienbewe-
gung untersucht @stnor die Theologie
von fiinf wichtigen Kirchenménnern,
die Wesentliches zur O6kumenischen
Bewegung in Norwegen, teilweise inter-
national, beigetragen haben.



Diese fiinf Theologen sind: Jens Gle-
ditsch: Bischof in Trondheim; Eivind
Berggrav: Bischof in Oslo; Ole Hallesby:
Professor fiir Systematik an der Evange-
lisch-theologischen Gemeindefakultit,
Oslo; Michael Hertzberg: Pfarrer in
Oslo; Olaf Moe: Dozent an der Univer-
sitdt Oslo und Professor fiir NT an der
Gemeindefakultit, Oslo.

Diese fiinf Kirchenménner erkennen,
daB es eine Einheit in Christus gibt.
Doch wird sie oft einseitig entweder sub-
jektiv oder objektiv (Amt und Verfas-
sung) betont. Dadurch kommen die
Faktoren, die nach lutherischer Lehr-
tradition die Einheit der Kirche schaf-
fen, ndmlich Verkiindigung und Sakra-
mente, zu kurz. Professor Moe achtet
am meisten darauf. Seine Studien im
NT und in den Bekenntnisschriften zei-
gen Wege fiir kirchliche Einheit und
Universalitit mit der Grundlage in
Schrift und Bekenntnis.

Bischof Gleditsch legt mehr Gewicht
auf religionspsychologische Fragen.
Professor Hallesby war in der evangeli-
schen Studentenarbeit (Intervarsity Fel-
lowship) engagiert und gab von dort aus
und von seiner Arbeit als Professor und
Prediger wichtige Impulse fiir das nor-
wegische kirchliche Leben.

Bischof Berggrav war dagegen ein
okumenischer Stratege und Inspirator.
Fiir ihn war das Glaubensleben, gegriin-
det in Schrift und Bekenntnis, wichtig
fiir die dkumenische Zusammenarbeit.
Lehrunterschiede seien nicht kirchen-
spaltend, hochstens Grundlage fiir
Fraktionen.

In der norwegischen &kumenischen
Bewegung heute gibt es eine groB3e Breite
von charismatisch geprigten Gruppen
bis zur Lausanne-Bewegung, ORK-
Engagement und weiter bis zu Lehr-
gesprdchen mit dem Ziel ,,full com-
munion“ (Kanzel- und Abendmahls-

gemeinschaft). Diese letzte Linie zeigte
Professor Moe auf, auch Pfarrer Hertz-
berg mit immer mehr Unterstiitzung
durch die Theologie von Professor
Hallesby und Bischof Berggrav.

Das Buch ist sehr ausfiihrlich ge-
schrieben, sehr interessant und wichtig,
nicht nur fiir die dkumenisch Inter-
essierten in Norwegen. Eine Kurzfas-
sung wire gut; ansonsten wiirde Kapitel
I tibersetzt sicher auf Interesse auch bei
deutschen Okumenefreunden stofen,
da hier die internationalen Linien sehr
deutlich beschrieben sind.

Solveig Wagner

M. M. Thomas: My Ecumenical Jour-
ney, 1947—1975. Ecumenical Press,
Trivandrum 1990. 468 Seiten. Br.
SFr 29,50 beim ORK in Genf.

Der kiirzlich fiinfundsiebzig gewor-
dene Veteran der 6kumenischen Bewe-
gung hat hier ein Stiick seines Lebens
beschrieben. Bewulit geht es ihm nicht
um eine Gesamtbiographie, sondern um
die Darstellung seiner aktiven Zeit in
den verschiedensten ékumenischen Gre-
mien. Thomas nimmt uns mit auf sei-
nen Weg, der 1947 begann, als er vom
Jugendsekretdr seiner indischen Mar-
Thoma-Kirche zum Mitarbeiter des
Internationalen Christlichen Studenten-
bundes nach Genf berufen wurde. Die
Vollversammlungen des ORK in Evan-
ston, New Delhi, Uppsala und Nairobi
werden aus der Perspektive des Han-
delnden, Entscheidungen Fillenden be-
schrieben. 1968 wird M. M. Thomas als
erster Asiate zum Vorsitzenden des Zen-
tralkomitees gewédhlt. Der ganze erste
Teil seines Lebensweges wird bestimmt
von dem Gefiihl, ,,die einzige Person
aus der Dritten Welt in der Gruppe zu
sein (158). Im Laufe der Jahre dndert

127



sich das im ORK, der Eurozentrismus
weicht. Dies findet seinen sichtbaren
Ausdruck neben M. M. Thomas in der
Wahl von Philip Potter zum Generalse-
kretar des ORK im Jahre 1972.

M. M. Thomas, der als Grundlage fiir
die ,,0kumenische Reise’ lange Briefe
benutzte, die er an seine Frau in Indien
geschickt hatte, erzdhlt die bekannten
Etappen der 6kumenischen Geschichte
sehr lebendig, denn er verschweigt Aus-
einandersetzungen nicht. Spannend ist,
die Entstehungsgeschichte des Antiras-
sismusprogramms und die damit ver-
bundenen Grabenkdmpfe zu lesen.
Thomas 146t den Leser/die Leserin
einen Blick hinter die Kulissen werfen,
die Genese von Entscheidungen wird
deutlich.

Im Anhang gibt es ein Register der
erwihnten Namen, das 13 eng be-
druckte Seiten umfafit. Das ist typisch,
denn ohne Koinonia zwischen den Chri-
sten in den Gremien wird es wohl kaum
zu Koinonia in den Kirchen kommen.
Leider werden die Méanner und Frauen
der o6kumenischen Bewegung viel zu
wenig erinnert. Man kann sogar von
einer ,,Geschichtsvergessenheit in der
dkumenischen Bewegung sprechen.
Dem wirkt M.M. Thomas entgegen.
Okumenische Bewegung ist in erster Linie
okumenische Begegnung und Gespréch.
Ob es nun ,,Friihstiicksgesprache* mit
Philip Potter wiahrend der Vollversamm-
lung in Nairobi oder Gespriche in den
Pausen mit einer Tasse Kaffee sind, im
Informellen werden weitreichende Ent-
scheidungen vorgedacht.

AuBerdem zeigt ein Blick in die Ge-
schichte, daB Kiirzungen wegen finan-
zieller Engpisse, Auseinandersetzungen
zwischen mehr Spiritualitit (Glaube
und Zeugnis) und Weltorientierung
nicht neu sind, der ORK aber immer
noch besteht. In allem blieb sich

128

M. M. Thomas selbst treu, der seinen
Schwerpunkt im Zusammenspiel von
Christentum und Gesellschaft sieht.
Heute ist er Gouverneur des indischen

Staates Nagaland. Gudrin Eowner

Cokhamela, Lobpreis des gottlichen
Namens. Hymnen der Befreiung aus
der indischen Bhakti-Spiritualitat.
Kosel-Verlag, Miinchen 1991. Kt.
DM 29,80.

Das Buch ist eine Ubersetzung von
Marathi-Psalmen bzw. -Dichtungen des
Bhakta Cokhamela, der im vierzehnten
Jahrhundert lebte. Die einleitenden
Informationen dazu stammen von Chri-
stopher Shelke, dem Ubersetzer von
Cokhamelas Psalmen. In seinem Vor-
wort erkldrt Raimon Panikkar, was man
unter Bhakti, Bhakti-Mystik und
Bhakti-Marga verstehen soll und stellt
die Psalmen von Cokhamela vor. Nach
Panikkar mége der moderne westliche
Leser diese Gedichte mit Gewinn,
Erstaunen, Bewunderung, Hoffnung,
Bedauern und Empoérung lesen.

Christopher Shelke, der auch zu der
gleichen Gruppe der Kastenlosen wie
Cokhamela gehort, widerlegt die Mei-
nung vieler westlicher und christlicher
Wissenschaftler und Theologen, nach
welcher das Ziel der Mystik nicht
»Selbstverwirklichung*, sondern die Be-
freiung des Selbst, der Gesellschaft und
des Gottlichen in jedem ist (11). In der
Einleitung stellt der Ubersetzer Leben
und Tod Cokhamelas dar (13-21).
Dann faBt er die Verse (Abhangas) von
Cokhamela unter fiinf thematischen
Uberschriften neu zusammen, weil uns
keine von Cokhamela selbst zusammen-
gestellte Sammlung iiberliefert ist. Zu
jedem Abschnitt gibt es eine Reihe von
Cokhamelas Psalmen mit einer Einlei-
tung vom Ubersetzer.



Der erste Abschnitt spricht von Cok-
hamela und seiner Kaste. Er gehorte zu
einer unberithrbaren Kaste, genannt
Mahar, der zweitgréften Kaste in Maha-
rasta. Cokhamela hat sehr unter der
Kastendiskriminierung gelitten, und er
war der erste, der das Kastenwesen und
seine Unterdriickung in der Bhakti-
literatur thematisierte. Der zweite Ab-
schnitt behandelt das Thema ,,Safsang “,
die Gemeinschaft der Heiligen. In dem
dritten Abschnitt lesen wir von Vint-
hala, einem Avantara Vishnus, der in
Pandharpur verehrt wird. Der vierte
Abschnitt beschreibt ,,Namabhakti®,
die Verehrung des Gottesnamens. Der
fiinfte und letzte Abschnitt behandelt
die Lebenshaltung von Cokhamela.

In diesem Buch sehen wir einen wich-
tigen Beitrag fiir die Theologie von
unten oder die Theologie des Volkes.
Cokhamela war ein einfacher Mensch
aus einer der niedrigsten Schichten
(Kasten) der indischen Gesellschaft;
aber er stand in enger Verbindung mit
seinem Gott durch Bhakti (= Liebe). In
dieser persdnlichen Beziehung erkennt
er Gott als seinen Befreier und Erldser,
als den ,,Schutz der Unterdriickten*
und die ,,Zuflucht der Armen*. Hier
haben wir sicher einen wichtigen Beitrag
zu der Befreiungstheologie in Indien.
Wir danken Christopher Shelke, der
diese Marathi-Literatur der westlichen
Offentlichkeit zuginglich gemacht hat.
Es gibt noch viel Literatur dieser Art,
geschrieben in den mannigfachen Spra-
chen Indiens, die noch nicht an das
Licht der Offentlichkeit gelangt ist.

Gnana Robinson

The invitation to the feast of life. Re-
sources for spiritual formation in theo-
logical education, hrsg. von Samuel
Amirtham und Robin Pryor. Pro-

gramme on Theological Education,
WCC Genf 1991. 249 Seiten. Sfr. 15,—.

,.Frommigkeit ist ,unwissenschaft-
lich**“ oder ,,akademisch-wissenschaft-
liche Ausbildung vernachlissigt die Ein-
iibung der ,praxis pietatis‘®, so und
dhnlich lauten immer wieder Klagen
iiber die fehlende Integration der intel-
lektuellen und spirituellen Dimensionen
theologischen Lernens in unserem Aus-
bildungssystem. In der Gemeindeauf-
baudiskussion wird die Hochschulaus-
bildung fiir die fehlende ,,geistliche Zu-
riistung des Pfarrerstandes‘ verantwort-
lich gemacht, Priifungskommissionen
klagen iiber die Abnahme solider theo-
logischer Grundkenntnisse zugunsten
eines diffusen frommen Engagements —
AnlaBl jedenfalls besteht genug, um
iiber das Verhiltnis von theologischer
Ausbildung und geistlichem Lernen bei
uns neu nachzudenken. Im Programm
fiir Theologische Ausbildung beim ORK
gehort die Frage nach der ,,Spiritualitit
in der theologischen Ausbildung® seit
Vancouver zu einem der drei program-
matischen Schwerpunkte. Rechtzeitig
und passend zur VII. Vollversammlung
des ORK in Canberra erschien nun die
Dokumentation aller bisherigen Stu-
dienmaterialien des PTE zu diesem
Thema. Die Sammlung ist herausgege-
ben von dem ehemaligen Direktor von
PTE und jetzigen siidindischen Bischof
Dr. Samuel Amirtham sowie Dr. Robin
Pryor aus Australien. Der Leser findet
in flinf Abschnitten geordnet die
wesentlichen Materialien, die wihrend
einer internationalen Konsultation in
Yogyakarta (1989) zusammengetragen
wurden.

Unter den im zweiten Teil dokumen-
tierten Vortrigen beeindrucken vor
allem die Beitrdge der Neutestament-
lerin Elsa Tamez aus Costa Rica und des
katholischen Theologen Severino Cro-

129



atto iliber interessante Versuche, histo-
risch-kritische Exegese biblischer Texte
mit bestimmten Formen geistlichen Ler-
nens und persénlichen Herausforderun-
gen an die Studierenden zu verbinden.
Der methodistische Theologe W.P.
Jones berichtet iiber neue Erfahrungen
zur Integration von wissenschaftlichem
Forschen, Engagement in der Welt und
geistlichen Lebensformen.

In einem dritten Teil iiber Arbeits-
materialien und Praxiserfahrungen zum
,.geistlichen Lernen im Theologiestu-
dium‘ werden u.a. Arbeitsgruppener-
gebnisse der Konsultation vorgestellt,
darunter kurze Skizzen zur Spiritualitéit
von Frauen, zum Verhiltnis von Spiri-
tualitidt und Kultur, zum Gebet und zum
interreligiosen Dialog. Wie sehr in der
Okumene Spiritualitidt als Angelegen-
heit des ganzen Ausbildungsinstituts,
seiner Atmosphire, der Mitarbeiterbe-
ziehungen untereinander und der For-
men des gemeinschaftlichen Lebens ver-
standen wird, verdeutlichen Leitsétze
fiir ein Curriculum des geistlichen Ler-
nens. Der einzige deutsche Beitrag
stammt von dem Berliner Praktischen
Theologen Peter Bloth, der neue For-
men und Themen sdkularer Spiritualit
vorstellt, wie sie sich etwa in Songs der
Beatles, von Bob Dylan oder Bettina
Wegner duBern, und auf die Notwendig-
keit hinweist, ihre Themen und Anliegen
in theologischer Ausbildung aufzuneh-
men und zu integrieren.

Fragt man nach einer Gesamtper-
spektive, so wird sie in dem im vierten
Teil vorgestellten Iona-Dokument greif-
bar. Dieses 1987 erarbeitete Studiendo-
kument zu den geistlichen Dimensionen
theologischer Ausbildung enthilt wich-
tige Grundsitze fiir Methoden, Verant-
wortlichkeiten und Ansatzpunkte fiir
Prozesse geistlichen Lernens. Eine Aus-
einandersetzung mit diesem Dokument

130

wiirde man theologischen Fakultiten,
Pastoralkollegien und kirchlichen Ausbil-
dungsreferenten bzw. Kammern ebenso
wiinschen wie eine moglichst rasche
Ubersetzung dieses immerhin schon drei
Jahre im Umlauf befindlichen Doku-
ments ins Deutsche.

Diese jiingste PTE-Publikation konnte
gut zu einem Kristallisationspunkt fiir
eine entsprechende thematische Konsul-
tation in unserem Bereich werden. Eine
weite Verbreitung ist ihr auf jeden Fall

zu wiinschen. e
Dietrich Werner

GRENZEN: UBERWINDEN ODER
BEFESTIGEN?

Matthias Sens, Roswitha Bodenstein
(Hg.), Uber Grenzen hinweg zu wach-
sender Gemeinschaft (Beiheft zur
Okumen. Rundschau Nr. 62), Lem-
beck Verlag, Frankfurt a.M. 1991.
192 Seiten. Br. DM 28,—.

In den Kapiteln ,,Wege zur Kirchen-
gemeinschaft®, ,Okumene am Ort*,
,,Gemeinsame gesellschaftliche Verant-
wortung*“ und ,,Aus der ékumenischen
Arbeit der Kirchen* hat die Arbeitsge-
meinschaft Christlicher Kirchen in der
ehemaligen DDR Rechenschaft von
ihrem Tun und Lassen in den achtziger
Jahren gegeben: iiber Gespriche mit
katholischen und mit orthodoxen Part-
nern, iiber gemeinsame Arbeitsvorha-
ben am Ort, vor allem in Neubaugebie-
ten, iiber Beteiligung an internationaler
Okumene, vor allem zu 6rtlichen Nach-
barn und im Nord-Siid-Dialog, iiber
okumenische Orientierung einzelner
Mitgliedskirchen der ACK. Am stirk-
sten beeindruckt freilich das Kapitel
,Okumenische Versammlung in der
DDR*: Es wire wohl unser aller Scha-
den, wenn diese einmalig und beispiel-



haft ortsbezogene konziliare Besinnung
von Gemeinden und Gruppen auf Zeug-
nis und Dienst der Christen am gegebe-
nen Ort mit dem Ende des politischen
Zwangs dem Vergessen anheimfiele —
schon bedauerlich genug, daB die Text-
sammlungen sowohl der katholischen
Bischofskonferenz als auch der EKD
zwar Stuttgart und Basel, nicht aber
ebenso Dresden (und Magdeburg) doku-

mentieren. %
Jiirgen Schroer

Anmerkung der Schriftleitung:

Die EKD hat die Texte der Okume-
nischen Versammlung inzwischen als
EKD-Texte Nr. 38 publiziert.

Gerhard Besier, Stephan Wolf (Hg.),
,Pfarrer, Christen und Katholiken*.
Das Ministerium fiir Staatssicherheit
der ehemaligen DDR und die Kir-
chen. Historisch-Theologische Stu-
dien zum 19.und 20. Jahrhundert
(Quellen). Band 1. Neukirchener Ver-
lag, Neukirchen-Vluyn 1991. 867 Sei-
ten. DM 68,—.

Der grofie und gelungene Wurf zum
Thema ,,die Kirchen und die Staats-
sicherheit* ist das nicht. Dennoch bleibt
der Band eindrucksvoll, weil er eine
Fiille von Belegen dafiir liefert, was man
freilich vorher auch schon wuBte, daB
ndmlich das Ministerium fiir Staats-
sicherheit (MfS) von Anfang an sich
darum bemiiht hat, Personen aus dem
kirchlichen Bereich als Mitarbeiter zu
gewinnen und inoffizielle Mitarbeiter,
die in den ersten Jahren Geheimer
Hauptinformator bzw. Geheimer Infor-
mator hieflen, in die Kirchen einzu-
schleusen. Das ist, besonders im Blick
auf die Zahl der Eingeschleusten, nicht
iibermiBig verwunderlich. Die Kirche in
der fritheren DDR war eine offene. Sie

kam — und darin unterschied sie sich
wohltuend und kontrastreich vom Staat
und seinen sog. gesellschaftlichen Orga-
nisationen — ohne EinlaB- und Aus-
weiskontrollen aus. Zu ihren Veranstal-
tungen hatte jedermann Zutritt und
konnte sich an ihnen beteiligen. Das hat
sie verwundbar gemacht und ist sie teuer
zu stehen gekommen. Beides kann man
bei Besier nachlesen und nachpriifen,
wobei einen die Angaben und Verweise
im Personenregister zuweilen in die Irre
fiihren.

161 groBtenteils unverdffentlichte
Dokumente gelangen zum Abdruck,
ohne daB kenntlich gemacht werden
wiirde, welche von ihnen — es soll sich
dabei um ,,wenige Ausnahmen* (S. 97)
handeln — bereits an anderem Orte
publiziert worden sind. Diese Doku-
mente machen den Hauptteil des
Buches aus, dessen Titel aus einem
Mielke-Referat stammt (vgl. S. 418).
Allerdings nimmt wunder, um es
zuriickhaltend auszudriicken, daB sie
fiir den Historiker Besier gleichrangig
und gleichgewichtig zu sein scheinen,
obwohl es sich doch um ganz unter-
schiedliche Stiicke handelt: MfS-Rund-
schreiben kommen neben internen
Berichten und Vermerken zu stehen,
ebenso Mielkes Dienstanweisungen
neben IM-Akten und Operativ-Infor-
mationen. Da wire es schon hilfreich
gewesen und hitte zur Kldrung beigetra-
gen, hétten die beiden Herausgeber,
Theologieprofessor an der Kirchlichen
Hochschule Berlin der eine, Theologe
und Mitarbeiter in der Gauck-Behorde
der andere (hoffentlich hat er dienst-
liche Erkenntnisse nicht auBerdienstlich
genutzt!), dem Leser Kriterien beziig-
lich der Wertigkeit, Niitzlichkeit und
Brauchbarkeit der verschiedenen Arten
von Quellen an die Hand gegeben.
Hinzu kommt, dal} die kirchliche Paral-

131



lel-Uberlieferung hochstens in  FuB-
noten und in Zitaten zur Kenntnis
gebracht wird. So lernt man die Vor-
ginge fast nur aus staatlicher bzw.
staatssicherheitsdienstlicher Perspektive
kennen. Doch zum Olof-Palme-Frie-
densmarsch 1987, zum ,,Grenzfall*, zur
Umweltbibliothek, zum  Gespriach
Honecker—Leich 1988 usw. existiert
doch auch kirchliches Material: Briefe,
Vermerke u.a. War es nicht verfiigbar?
Gab es wenigstens Bemithungen darum,
die deshalb nicht erfolgreich waren, weil
dem Vorhaben Besier/Wolf ,von kir-
chenleitender Seite kaum Verstdndnis
entgegengebracht wurde — um das
wenigste zu sagen® (S. VII)? — Und
noch eines kann und darf nicht uner-
wihnt bleiben: Menschliche wie wissen-
schaftliche Sorgfaltspflicht hétten es
geboten, zuweilen Personen schiitzende
Anmerkungen zu machen. So taucht
z.B. an zwei Stellen (266 und 277) die
geplante ~ Werbung/der  IM-Vorlauf
wWalter auf. Es handelt sich dabei
nicht nur ,yvermutlich® (266, Anmer-
kung 46) — man hitte ihn ja befragen
kénnen! — um Oberkirchenrat Walter
Pabst. Dal} dieser zur Mitarbeit als IM
nicht bereit war, erfihrt man jedoch nir-
gendwo.

Natiirlich war auch die EKD im enge-
ren wie weiteren Sinn ein interessantes
und wichtiges Arbeitsgebiet fiir das
MfS. Ihre Liquidierung... in der
DDR* wird in einem MfS-Dokument
von 1969 als Erfiillung einer derjenigen
Verpflichtungen gefeiert, die ,,zum
zwanzigsten Jahrestag der Deutschen
Demokratischen Republik* eingegan-
gen wurden (282, 284). In der EKD
,besaB* das Haus Mielke, traut man
der Einleitung, der ,,z.T. ein schrift-
licher Bericht an den Sonderausschuf}
zur Kontrolle des ehemaligen MIfS/
AfNS der letzten Volkskammer der

132

DDR¥ zugrunde liegt (1, Anm. 1), ,,in
den Kirchenleitungen und Synoden. ..
mindestens vierzig IMs“ (67). Als
Quelle fiir diese doch ziemlich schwer-
gewichtige Behauptung wird — in der
Anmerkung 332 — die ,vertr. Mittei-
lung ehemaliger MfS-Offiziere” ge-
nannt; Das Feld ist offen, die Suche
kann beginnen: Wer war’s? Bin ich’s
gewesen? Kennt Besier, der seit 1988, als
keinerlei ,,Wende‘* in Sicht war, mit so
prominenten DDR-Kirchenleuten wie
dem damaligen Konsistorialpréisidenten
Manfred Stolpe und mit Bischof Rogge
das Periodicum ,Kirchliche Zeitge-
schichte® editiert, die Namen? Warum
nennt er sie dann nicht? Wenn er sie
aber nicht kennt, wie hat er sich von der
Vertrauenswiirdigkeit jener ,vertr. Mit-
teilung* iiberzeugt?

Der eine neue wissenschaftliche Reihe
eroffnende Band ist ein mit schneller
Hand errichteter grofler Steinbruch,
mehr nicht, weniger aber auch nicht. Er
wird mit gierigem, lauerndem und
angstlichen Blick durchmustert werden,
je nachdem, wie sicher man sein kann,
nie mit dem MfS zu tun gehabt zu haben
oder solche Beriihrung nicht nachgewie-
sen zu bekommen. Jeder wird aus der
Lektiire und nach ihr etwas aus dieser
Brockensammlung davontragen: Er-
kenntnisse, Verwundungen u.a.m.
Zweierlei mdge man beim Lesen jedoch
nicht aus den Augen verlieren, auch
nicht angesichts der Tatsache, daB,
schlimm genug, Christen — aus welchen
Motiven auch immer — mit dem SED-
Regime auf der Ebene Staatssicherheit
kollaborierten: daB die Kirchen dort
bereit waren, mit dem System zu ,ko-
operieren‘* (82), ist doch nun wirklich
nichts Erstaunliches, es sei denn, sie
hitten darauf verzichtet, Kontakte mit
den verschiedenen Ministerien, darunter
eben auch das MfS, zu unterhalten. Und



die Kirche war es, in der das freie und
offentliche Wort in schlimmer Zeit
gewagt worden ist. Um Schaden und
Schatten von ihr abzuwenden, wiire es
freilich klug gewesen, die Kirchenleitun-
gen hitten sich friihzeitig auf ein
gemeinsames Vorgehen gegeniiber Stasi-
Verstrickungen kirchlicher Mitarbeiter
geeinigt. Das ist bis heute nicht ge-
schehen und hat den Argwohn genihrt,
es solle etwas vertuscht werden. Die
Konsequenz ist, daB, jedenfalls in der
offentlichen Wahrnehmung, Einzelfille
immer mehr zu Beispielen dafiir wer-
den, daB Kirche in hohem MabBe in ihren
eigenen Reihen zu Spitzeldiensten fiir
das MfS bereit gewesen sei.

Das Bindringen Informeller Mitarbei-
ter in den kirchlichen Bereich und die
Gewinnung von IMs dort, daran ist kein
Zweifel, gelang, wenn auch jenes inten-
siver als diese. Aber das damit anvisierte
Ziel wurde nicht erreicht, ndmlich, wie
es in einem MfS-,,Grundlagenmaterial“
aus dem Jahr 1981 heif3t, ,,alles rechtzei-
tig in Erfahrung zu bringen, unter Kon-
trolle zu halten, im Sinne der Verhinde-
rung EinfluB zu nehmen, zersetzend zu
wirken* (311). Die Kirche lief} sich nicht
auf eine ,,ausschlieBlich religiose Tatig-
keit* beschrianken, wurde nicht zu der
realistisch und loyal denkenden Kraft,
wie die Machthaber sie sich wiinschten.
Auch das — und zwar eindriicklich —
belegen diese Dokumente. Hd.

Eberhard Bethge, Erstes Gebot und
Zeitgeschichte. Aufsitze und Reden
1980—1990. Chr. Kaiser Verlag, Miin-
chen 1991. 248 Seiten. Pb. DM 48,—.

Es ist eine sinnvolle Weise, des 80. Ge-
burtstags von Eberhard Bethge zu ge-
denken: Keine Festschrift, in der iiber
seine wichtigen und fortwirkenden Bei-
trdge zur Dietrich Bonhoeffer-Forschung

sowie zur Erneuerung des Verhiltnisses
von Christen und Juden Lobendes und
Feierliches gesagt wird, sondern ein an
Vorgénger anschlieBender Sammelband
mit Aufsidtzen des Autors. Entstanden
sind sie zwischen 1980 und 1989. Sie ver-
danken sich ganz unterschiedlichen
Anléssen, offiziellen und familidren.

Eberhard Bethge ist kein zorniger alter
Mann des Protestantismus, freilich unge-
duldig, unzufrieden ist er schon, eben
weil er am Kirchenkampf aktiv beteiligt
und ein Weggefidhrte Bonhoeffers gewe-
sen ist, also ziemlich prizise weiB}, wo die
Versdumnisse liegen und welche Lehren
aus der Vergangenheit, die einmal Zeit-
geschichte war, nicht gezogen worden
sind. Seine Ekklesiologie ist im Grund
einfach und eindeutig. Gegen ,,das kirch-
liche Getto* ist er ebenso, wie er ,,die all-
dienliche Service-Kirche* (S. 216) nicht
mag. Der volkskirchenkritische Ansatz ist
unverkennbar, das Verbot eines Riickzugs
in die private Frommigkeit wird uniiber-
horbar ausgesprochen.

Manche Nebenbemerkung gewinnt
heute eine andere Bedeutung. Dal} z. B.
Bonhoeffers Theologie ,,prigende Be-
deutung fiir die Kirche ... weniger bei
uns als in der DDR* (S. 180) gewonnen
hat, ist wohl zutreffend und mag
Griinde haben. Zu ihnen wird zu rech-
nen sein, daB der andere deutsche Staat
eigentlich religionslos sein wollte, was er
freilich nicht in die Tat umsetzen
konnte. Und eine solche Ausgangslage
fordert natiirlich unter Christen, nicht
allen, aber einigen, ein Verstdndnis des
christlichen Glaubens als Arkandiszi-
plin. Mdglicherweise hat auch so man-
cher kirchliche Mitarbeiter in der vor-
maligen DDR seine Stasi-Mitarbeit 4hn-
lich begriindet wie Bonhoeffer seine
Bereitschaft, mit dem ,,Amt Aus-
land / Abwehr‘ im Oberkommando der
Wehrmacht zu kooperieren.

133



Beherzigenswert ist und bleibt, was
Bethge zum jiidisch-christlichen Dialog
in Deutschland sagt. Er kann und darf
eben nicht vom Holocaust absehen. Das
Gesprich zwischen Deutschen und Ver-
tretern aus der Sowjetunion hat darun-
ter gelitten, daB, weil man nicht anti-
kommunistisch sein wollte, manches
ungesagt blieb. Das darf sich im Ver-
hiltnis zu Israel nicht ereignen.
Bethges Aufsitze sind anregend und
informativ. Sie geben an eine jiingere
Generation Impulse weiter, die aus der
Teilhabe an einem schlimmen Stiick
deutscher Geschichte und aus einer
intensiven Beziehung zu einem der wich-
tigsten Theologen dieses Jahrhunderts

herriihren.
Hd.

Friedrich-Martin Balzer, Miszellen zur
Geschichte des deutschen Protestan-
tismus. ,,Gegen den Strom* mit
einem Nachwort von Gert Wendel-
born. Verlag Arbeit & Gesellschaft
GmbH, Marburg 1990. 241 Seiten.
DM 20,—.

Wer gegen den Strom schwimmt oder
rudert, hat Sehnsucht nach der Quelle.
Gelingen kann solche riickwirts ge-
wandte Fortbewegungsart freilich nur,
wenn das Wasser tief genug ist.

Balzer ist Politologe und im Haupt-
beruf Gymnasiallehrer. Sein wissen-
schaftliches Interesse und seine Sympa-
thie gelten evangelischen deutschen
Christen, die religis-sozialistisch ge-
dacht und gehandelt haben. Die hier
vorgelegten, bis auf zwei Ausnahmen
bereits, wenn auch zumeist an abgelege-

134

nem Ort ver6ffentlichten, zwischen 1964
und 1989 entstandenen Aufsitze konnte
man insofern verdienstvoll nennen, als
sie ein Stiick Kirchengeschichte und
einen Aspekt christlicher Soziallehre zur
Darstellung bringen, das fiir gewdhnlich
nicht allzu ausfiihrlich behandelt wird.
Allerdings wird man der engagierten
Wiirdigung religiéser Sozialisten wie
Erwin Eckert, Arthur Rackwitz und
Ludwig Simon nicht so recht froh, weil
der Verfasser diesen ,,nonkonformisti-
schen und irreguldren Kriften des Prote-
stantismus in der Weimarer Republik*
(7f) bescheinigt, dafl sie (und nur sie?)
sich ,,fiir ein friedliches, demokratisches
und antiimperialistisches Deutschland“
(8) eingesetzt hitten — ,gegen den
Strom der herrschenden Krifte in
Kirche und Gesellschaft* (a.a.0.). Und
in diesen Strom stellt er alle, die sich
angesichts der NS-Barbarei dem christ-
lich-sozialdemokratisch-kommunistischen
Biindnis verweigerten. Mit solchem Ver-
dikt trifft er z.B. Martin Niemoller
ebenso wie Paul Tillich, jenen, weil er in
einem verkehrten lutherischen Obrig-
keitsbegriff befangen blieb (vgl. 27f),
diesen, weil sein Interesse am Sozialis-
mus ,,bloB theologisch und intellektuell
geblieben ist (107).

Das von G. Wendelhorn stammende
Nachwort mahnt: ,,Wir sollten seine (sc
des Autors) Stimme nicht abwiirgen, wir
sollten seine unbequeme Meinungs-
Aulerung nicht verdrangen, sondern uns
ihr stellen® (235). Das fiele leichter,
hiitte Balzer nicht so schematisch und
grobschlichtig in gute und schlimme

Protestanten eingeteilt.
Hd.



Nachwort der Schriftleitung

Das erste Heft des neuen (41.) Jahrgangs erscheint verspétet. Wir haben das um
der Aktualitit willen in Kauf genommen. Unsere Leserschaft sollte rasch iiber die
5. Begegnung von KEK und CCEE in Santiago und noch vor der Evangelischen
Europiischen Versammlung vom 24. bis 30. Mérz in Budapest iiber das Fiir und
Wider dieses Unternehmens unterrichtet sein. Dazu schien es uns als ékumenischem
Organ notig, von kompetenter Seite sowohl des verstorbenen Okumenischen
Patriarchen Dimitrios 1. als auch des plétzlich abgerufenen kurhessischen Bischofs
Hans-Gernot Jung zu gedenken. Letzterem hat nicht nur die deutsche evangelisch-
katholische und iiber die KEK die europiische Okumene viel zu danken. Bischof
Jung hat sich als Ko-Vorsitzender des Forums fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewah-
rung der Schépfung in Kénigstein und Stuttgart auch groBe Verdienste um die
Gemeinschaft aller christlichen Kirchen in der ACK erworben.

Auch schien es uns sinnvoll, den ermutigenden Berichten aus Genf (Giinter
Krusche) und aus Santiago (Hermann Goltz) Einblicke in die Detailarbeit beizufii-
gen, ohne die solche Konferenzen in der Luft hingen. Irmgard Kindt-Siegwald
beschreibt anschaulich die Arbeitsweise der Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung, und Hans-Eberhard Fichtner gibt Rechenschaft, wie die Einsichten ent-
standen, die die KEK nicht nur in ihr Gesprich iiber die Evangelisierung Europas
mit CCEE, sondern vor allem als Impuls in ihre Mitgliedskirchen einbringen
mochte. John Arnold, dem stellvertretenden Vorsitzenden der KEK, danken wir,
dabB er uns als Erginzung der ,,Zusammenfasung einer Baseler Tagung‘‘ sein dorti-
ges Statement und den diese Zusammenkunft betreffenden Teil eines Berichts an die
Kirche von England zur Verfiigung gestellt hat.

Neben dem Aktuellen, zu dem auch noch das Statement von Dietrich Ritschl zum
Konflikt um Dr. Drewermann zihlt, bitten wir die drei wichtigen Grundsatzaufsatze
von Lukas Vischer, Johannes Brosseder und Wolfgang Huber gebiihrend zu beach-
ten. Mit dem Aufsatz von Lukas Vischer zur ,,Koinonia‘‘-Erkldarung von Canberra
und einer Sammelrezension zur Lima-Rezeption von Lothar Coenen schalten wir
uns in die Vorbereitungen auf die 5. Weltkonferenz von ,,Glauben und Kirchenver-
fassung‘“ im August 1993 ein. Weitere Aufsitze zur Studienarbeit dieser Kommission
des ORK werden folgen. Der Beitrag von Johannes Brosseder ist wohl vor allem fiir
nichtkatholische Leser und Leserinnen eine Wohltat. Die angebliche Krise ,,der*
Okumene ist doch in wesentlichen Teilen eine Krise der die Okumene tragenden Kir-
chen, die aus Sicherheitsgriinden mehr und mehr ihr konfessionelles Sondergut in
den Mittelpunkt riicken und Okumene dann notgedrungen als die Bemiihung betrei-
ben miissen, es den anderen schmackhaft zu machen bzw. seine Vertréglichkeit mit
deren Sondergut zu beweisen. Brosseder hat den Mut aufzuzeigen, wo seine Kirche
Allgemein-Christliches mit ihrem Sondergut verwechselt. Wir brauchen zur Abwehr
eines neuen Konfessionalismus solche Stimmen auch aus anderén Kirchen.

Ende November fand die jahrliche Zusammenkunft der Herausgeber unserer
Zeitschrift statt. Dabei wurde u. a. festgelegt, dall das Mandat der Herausgeber auf
10 Jahre begrenzt wird, dann verlingert werden kann, aber nicht iiber die aktive
okumenische Dienstzeit hinaus. Auflerdem sollen dem Herausgeberkreis kiinftig
zwischen zehn und zwolf Personen angehoren. Beide Entscheidungen hatten Folgen

135



fiir die bisherige Zusammensetzung, die von den Betroffenen mitgetragen werden.
So sind denn mit Jahresende Hanfried Kriiger, Eduard Schiitz und Reinhard Slenczka
aus dem Herausgeberkreis ausgeschieden, teils aus einem, teils aus beiden der
genannten Griinde. Dem Dank fiir ihre bisherige Mitwirkung, den der moderierende
Landessuperintendent Ako Haarbeck aussprach; schliet sich unsere Leserschaft
sicherlich an.

Wihrend dieses Heft entstand, meldeten sich in unserem Land die Sauberménner
verstirkt zu Wort. Den Unterzeichnenden erinnern sie stark an den antiken, nicht-
olympischen Meergott Proteus, der in wechselnder Gestalt aus dem Schlamm der
Urfluten auftaucht und verborgene Wege von Zeitgenussen aufdeckt. Die Lauterkeit
dieser Sauberménner darf bezweifelt werden; denn nur zu oft instrumentalisieren sie
die Wahrheit. Biblisch ist wohl in Rémer 2,1—3,20 das Nétige iiber sie gesagt.

Ein erfreulicher Schlufl ziere dieses Nachwort. Lukas Vischer konnte am
23. November seinen 65. Geburtstag feiern. Dankbar fiir die Lichter, die er vielen
von uns ,,in oecumenicis® angeziindet hat, widmen wir ihm dieses Heft, zu dem er

selbst beigetragen hat. Ad multos annos! .
0.

Anschriften der Mitarbeiter

The very Rev. John Arnold, The Precint, GB-Durham, DH 1, 3 ER /
Dr. Albrecht Beutel, Stauffenbergstr. 11, W-7400 Tiibingen / Prof. Dr. Johannes
Brosseder, Rauschendorfer Str. 74, W-5330 Kénigswinter 21 / OKR i.R. Dr. Lothar
Coenen, Robert-Koch-Str. 113a, W-3008 Garbsen 2 / Erzbischof Dr. Johannes
Dyba, Paulustor 5, W-6400 Fulda / Bischof Dr. Klaus Engelhardt, Blumenstr. 1,
W-7500 Karlsruhe 41 / OKons.R Hans Eberhard Fichtner, Konsistorium Gérlitz,
Berliner Str. 62, O-8900 Gorlitz / Dr. Annegret Freund, Professor-Ibrahim-Str. 24,
0-69 Jena / Studienleiter Prof. Dr. Hermann Goltz, KEK, 150 route de Ferney,
CH-1211 Genf / OKR Uwe-Peter Heidingsfeld, Stresemannstr. 62, 1000 Berlin 61 /
Prof. Dr. Wolfgang Huber, Kisselgasse 1, W-6900 Heidelberg / Dr. Irmgard Kindt-
Siegwalt, 25, rue Ste. Cecile, F-67100 Strasbourg / Gen. Sup. Dr. Giinter Krusche,
Néoldnerstr. 43, O-1134 Berlin / Gudrun Léwner, Lindenstr. 15 B, W-4630 Bochum 6 /
Prof. Dr. Dietrich Ritschl, Plock 52, W-6900 Heidelberg / Prof. Dr. Gnana Robinson,
Bischofstr. 2, W-4770 Soest / Prof. Dr. Heinz Réhr, Winterbachstr. 30, W-6000
Frankfurt a.M. 1 / Prof. Dr. Reinhart Staats, Hasselkamp 104, W-2300 Kronshagen
b. Kiel / Prof. Dr. Lukas Vischer, Sulgenauweg 26, CH-3007 Bern / Solveig Wagner,
Greutterstr. 61, W-7000 Stuttgart 31 / Pfr. Thomas Weil}, Feuerbacher Str. 5,
W-7842 Kandern / Dr. Dietrich Werner, Universititsstr. 92a, W-4630 Bochum 1 /
OKR i.R. Jiirgen Schroer, Tiergartenstr. 45, 4000 Diisseldorf 1.

136



Kirche und Welt

Zu einer Studie der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung
VON ANNA MARIE AAGAARD

Okumenische Theologie

Was bewirken Studiendokumente von Christen, die trotz ihrer kanoni-
schen Spaltungen zu der Uberzeugung gekommen sind, daB ein gemein-
samer Glaube in einer Sprache formuliert werden kann, die nicht aus-
schlieBlich von einer bestimmten kirchlichen Tradition geformt worden ist?
Die ehrliche Antwort lautet: nicht viel.

Die Lambeth Konferenz von 1920 erlie einen ,,Aufruf an alle Christen®,
in dem vorausgesetzt wird, dal3 die Einheit, die wir suchen, schon besteht.
Die Einheit der Kirche ist kein zusammengemischtes Produkt 6kumenischer
Theologie. Sie ist Gottes Gabe, eine Wirklichkeit, die im Glauben empfan-
gen wird. Der Aufruf geht des weiteren davon aus, dafl die 6kumenische
Suche nach sichtbarer Einheit nicht mit Uniformitit im Gottesdienst, in der
Frommigkeit und im Ethos zu verwechseln ist.

,,Sie (die Einheit) ist in Gott, der die Vollendung der Einheit ist, der eine
Vater, der eine Herr, der eine Geist, der dem einen Leib Leben schenkt. . .
Der eine Leib existiert. Er braucht weder geschaffen noch neu geschaffen
zu werden, sondern er muf} organisch und sichtbar werden . . . . ,,Innerhalb
dieser Einheit wiirden die christlichen Gemeinschaften, die jetzt voneinan-
der getrennt sind, viel von dem beibehalten, wodurch sie sich in ihren For-
men des Gottesdienstes und des Dienstes seit langem unterschieden haben.
Die Einheit der ganzen Gemeinschaft findet ihre Erfiillung in einer reichen
Vielfalt des Lebens und der Frommigkeit.*“!.

Siebzig Jahre spiter kehrt der gleiche Gedanke in der jiingsten Studie von
Glauben und Kirchenverfassung ,,Kirche und Welt* (Die Einheit der Kirche
und die Erneuerung der menschlichen Gemeinschaft)* wieder: ,,Die Glau-
benden haben als Leib Christi teil am trinitarischen Leben der Gemeinschaft
und Liebe. Dies macht die Kirche zu einer ,koinonia‘ (Gemeinschaft), die
in der Gemeinschaft von Vater, Sohn und Heiligem Geist verwurzelt ist . . .
(Die Einheit) wird bereits in der Gemeinschaft erfahren, an der Christen
teilhaben . . . In der Einheit, die Gottes Gabe ist, und in ihrem Ringen, diese
Einheit (Einssein) sichtbar zu machen, sind die Kirchen in der 6kumenischen
Bewegung aufgerufen . . ., die groBBe kulturelle Vielfalt in der heutigen Welt

137



zu achten . .. In ihrer geschichtlichen Wirklichkeit mufl die Kirche danach
trachten, in der Fiille des einen Glaubens die Vielfalt der 6rtlichen Kirchen
mit ihren Riten und Traditionen (Katholizitdt) zu umfassen* (I11,5,12 und 50).

In siebzig Jahren Forschung und 6kumenischer Bemiihungen hat sich das
Vokabular geidndert, aber im wesentlichen ,,sind all die richtigen Dinge
schon vor (fast) siebzig Jahren gesagt worden?2.

Die Mehrheit innerhalb der Minderheit von Christen, d.h. die Mehrheit
innerhalb der christlichen Minderheit, die sich der 6kumenischen Bewegung
verpflichtet weil3, hat aus solchen Wiederholungen eine in ihren Augen unver-
meidliche Folgerung gezogen. Sie hilt die ,,Konsensokumene* oder Lehriiber-
einstimmungen fiir eine Sackgasse. Wenn ihnen auch ein nettes Zeremoniell
nicht geniigt, so mogen sie doch die poetische und narrative Sprache gemein-
samer Gottesdienste lieber und bauen darauf, daB3 die Mehrdeutigkeit, die
der liturgischen Sprache innewohnt, die verschiedenen christlichen Traditionen
sacht in die Richtung einer gemeinsamen Diakonie lenkt. Denn es gilt ja,
unzweideutigen Forderungen gerecht zu werden, wenn die Erde als eine
gemeinsame Heimstatt des Friedens und der Gerechtigkeit iiberleben soll.

,,Kirche und Welt* ist sich der unterschiedlichen Akzentsetzung inner-
halb der 6kumenischen Bewegung wohl bewuBt, vertritt aber den Stand-
punkt, ,,dal die sichtbare Einheit der Kirche Christi und die Erneuerung
der menschlichen Gemeinschaft beide im Willen des dreieinigen Gottes ver-
wurzelt und deshalb eng miteinander verbunden sind‘ (II,26).

Die Studie tritt darum fiir gemeinsame und konvergierende ekklesiolo-
gische Perspektiven ein, die dazu helfen kénnen, eine Ekklesiologie zu ent-
werfen, in der die Gestaltwerdung der Einheit und der Einsatz fiir den
Dienst an Gottes gebrochener Schépfung untrennbar miteinander verbun-
den sind, weil sie in gleicher Weise im Wesen der Kirche verankert sind.

Ein Dokument mehr, so gut auch seine Argumentation sein mag, wird
das Interesse der Christen fiir 6kumenische Theologie nicht verstirken.
Warum soll man dann eine solche Theologie erarbeiten? Auf diese Frage
gibt es eine Antwort: Gemeinsame Okumenische Erklirungen, die in be-
grifflicher Sprache gefafit sind, rechtfertigen den Anspruch, daf} ein ge-
meinsames Bekenntnis zu Christus der bleibende Mittelpunkt der Identitiit
der Kirchen ist trotz ihrer konfessionell unterschiedlichen Interpretationen
der urspriinglichen christlichen Sprache, d.h. der Bibel und der Glaubens-
bekenntnisse der ungeteilten Kirche.

Mit anderen Worten: Die Erkldarungen von Glauben und Kirchenverfas-
sung verweisen auf die Dinge, die es sinnvoll (und nicht offensichtlich sinn-
los) machen zu behaupten, daf getrennte Kirchen die Einheit suchen, um

138



in das verwandelt zu werden, was sie sind, nimlich der eine Leib Christi.
Die 6kumenische Theologie hat ihren Ort an der Basis der Hierarchie theo-
logischer AuBerungen. Sie dient den Kirchen als Richtschnur fiir ihre lau-
fende Interpretation der konfessionellen Traditionen. Sie will diese in die
Einzelheiten gehenden Traditionen davor bewahren, die Bibel und die alten
Bekenntnisse als normative Auspragung des christlichen Glaubens zu ent-
thronen.

Jesus Christus ist der Mittelpunkt der christlichen Identitét, nicht aber
die jeweilig bevorzugten theologischen Modelle. Der Mittelpunkt der christ-
lichen Identitit ist der Christus, der als der auferstandene Herr von den
Ostergemeinden verkiindigt wird, die sich dazu bekennen, daf3 er und seine
Beziehung zu Gott ihre eigene Beziehung zu dem gleichen Gott bestimmt.
So bewahren Christen ihre Identitit, indem sie in der Nachfolge oder
Gemeinschaft mit Christus leben — kdmpfen, straucheln, scheitern, leiden,
hoffen und sterben —, nicht aber, indem sie sich auf die theologischen Tra-
ditionen konzentrieren, die im besten Falle auf den Christus deuten kénnen,
den die Bibel verkiindet und die Glaubensbekenntnisse bekennen. Okume-
nische Erklirungen zielen darauf hin, daB die vielen und vielféltigen theo-
logischen Traditionen das bleiben, was sie sind, namlich geschichtliche, also
verdnderliche Richtlinien fiir das Reden von Christus. Sie wollen diese
Traditionen von jeglicher Tendenz befreien, selbst zum Mittelpunkt christ-
licher Identitdt zu werden.

Kurz gesagt, die Mehrheit hat recht. Okumenische Erklidrungen bringen
nicht viel zustande. Sie schaffen nicht die Kirche. Das walte Gott. Nur die
Nachfolge vermag dies. Dennoch sind diese Erkldrungen notwendig. Sie
sind wie Hunde, die die Schafe in Bewegung halten. Sie plddieren dafiir,
nicht theologischen Klischees und versteinerten Traditionen zu verfallen. Sie
treten fiir das ein, was wir voraussetzen, wenn wir gemeinsam auf dem Wege
sind, gemeinsam beten, gemeinsam Zeugnis ablegen und Dienst tun, nim-
lich daB es fiir die Kirchen einen Sinn hat, zu dem bekehrt zu werden, was
sie sind, und die bevorzugten Lehrsysteme in ihrer Rolle zu belassen, d.h.
dem Gedichtnis des Christus zu dienen, der heute in uns seine 6sterliche
Auferstehung feiert.

Sprache, Frauen und Macht

Die Studie ,,Kirche und Welt* vertritt die These, dall das Streben nach
Einheit der Kirche und das Streben nach gemeinsamem Zeugnis und Dienst
komplementére Ausdrucksformen der Liebe Gottes zur Welt sind (I,8; vgl.

139



II1,5 und 43). Um diese Behauptung zu begriinden, beruft sie sich auf das
,,Reich Gottes* als die allumfassende ekklesiologische Perspektive. Man
kann nicht, so die Warnung der Studie an die Kirchen, eine Ekklesiologie
tradieren, die nicht in der Kirche zugleich ein wirksames Zeichen und ein
Werkzeug des Reiches Gottes sieht. Klammern wir eines dieser Elemente
aus, dann verliert der Anspruch jeden Sinn, daB unser Verstindnis von Kir-
che dazu dient, unsere christliche Identitit auf Christus, die ,,autobasileia®“,
zu griinden.

Die Tatsache, daBl das Dokument sich dieser Grundregel bedient, um
kohdrente christozentrische Ekklesiologien zu entwickeln, beruht auf der
Voraussetzung, daf das Alte Testament zum christlichen Kanon gehort und
daf} die Bibel die Heilige Schrift der Kirche ist. Die Bibel wird zur norma
normans fiir Leben und Zeugnis durch die immer neue kontextuelle Inter-
pretation dieser Texte durch die christliche Gemeinde. Die ,,Offenbarung‘
wird somit vollendet — und nicht vollendet. Was die christliche Kirche
interpretiert, ist der biblische Text und nicht irgendetwas anderes; doch die
Ereignisse, die den Glauben begriinden, kann man sich nur durch Studium
und Konflikt in konkreten Situationen aneignen. Es gibt keine absolute
Sicherheit, keine Blaupause fiir christliche Nachfolge und keine letztgiiltige
begriffliche Losung der Frage nach der ,,Gott-Sprache®. ,,Wer Anspruch
auf universale Relevanz und Bedeutung unserer Griindungsgeschichte
erhebt, muB immer wieder zeigen, daB sie ,zu Hause* ist in all den verschie-
denen Bemiithungen um Sinngebung der menschlichen Existenz‘‘.?

Mit den patriarchalischen Parametern fiir die Deutung des menschlichen
Lebens ist es in vielen Teilen der Welt voriiber. Strukturen der Uber- und
Unterordnung nach Geschlechtszugehorigkeit sind nicht mehr grundlegend
fiir die Ordnung der heutigen Gesellschaft und nicht mehr integraler
Bestandteil ihres Wertesystems und ihrer Visionen. Das hat zur Folge, daf
ein GroBteil der ererbten theologischen Sprache nicht mehr zeigen kann,
dal} die Geschichte von Leben, Tod und Auferstehung Christi ,,zu Hause*
ist in der menschlichen Suche nach Sinn, nach Zugehorigkeit und Rettung.
Ein GrofBteil der ererbten theologischen Sprache ist patriarchalisch und
darum nicht in der Lage zu zeigen, daB das Gedichtnis und die Gegenwart
Jesu, des Christus, die Grenzen darstellen, innerhalb derer menschliche
Berufung und Identitit ihren Platz haben.

,,Kirche und Welt* weill darum, daB in vielen Kulturen noch Uber- und
Unterordnungsverhiltnisse herrschen. Eine theologische Sprache, die sich
auf solche Strukturen griindet, ist in solchen Kulturen offensichtlich
brauchbar. Doch das Dokument nennt das Problem beim Namen: ,,Wenn

140



sich ein erheblicher Teil einer christlichen Gemeinschaft von bestimmten
Ausdriicken und Formulierungen nicht mehr angesprochen — oder sogar
durch sie ausgeschlossen — fiihlt, dann ist die Aufmerksamkeit der ganzen
Gemeinschaft dringend erforderlich (VI,7; meine Unterstreichung).

In Ubereinstimmung mit seinem Selbstverstindnis als Richtlinie fiir eine
kohirente Ekklesiologie (und nicht als ein Rezept fiir eine universale Ekkle-
siologie) weist das Dokument darum Frauen und Ménner an, dafiir Sorge
zu tragen, ,,daf ihre eigenen Worte jene christliche Gemeinschaft gestalten,
bewahren und weitergeben, die in Gotfes Wort, Jesus Christus, fiir alle
Menschen, fiir Ménner und Frauen griindet* (VI1,16).

,»,Kirche und Welt* trennt jedoch die Frage von Geschlecht und Sprache
(VI,4-16 iiber ,,inklusive Sprache‘) von den Fragen der Autoritit und
Machtausiibung (VI,17-23). Doch das grundlegende Problem, das sich
von einem sozialen Gefiige her stellt, in dem die patriarchalischen Uber-
und Unterordnungsverhiltnisse unterhéhlt worden sind, wird wieder ein-
mal umgangen. Das Problem ist nicht einfach ,,ménnliche® Sprache gegen-
iiber ,,weiblicher‘‘ Sprache. Das Problem ist eine ,,m#nnliche® Sprache iiber
Gott, den Glauben und die Gemeinschaft der Jiinger, eine Sprache, die
Ménner und ménnliche Sprache mit Uberordnung verbindet. Die Frage von
Macht/Teilhabe liegt der Frage der Sprache zugrunde. Die Studie ,,Kirche
und Welt“ ist im Blick auf diese Verbindung nicht so deutlich, wie sie es

_sein konnte, und ist auch darum nicht so hilfreich als Richtlinie fiir eine
koharente ekklesiologische Sprache, wie sie zu sein vorgibt.$

Doch es gelingt ,,Kirche und Welt*, iiberzeugend darzulegen, daf die Ver-
nachldssigung der Fragen, die mit ,,Evangelium — Geschlecht — Kultur
zusammenhéngen, nur zu Ekklesiologien fiihrt, die voll ungepriifter ideo-
logischer Verkiirzungen sind. Aber in der heiklen Frage nach der Verbin-
dung zwischen ,,Macht — kirchlicher Autoritit — Teilhabe — Geschlecht —
Sprache* erfiillt die Studie nicht die Erwartungen.

Das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit

Die Studie von Glauben und Kirchenverfassung spiegelt nicht nur tiefsit-
zende kulturelle Unterschiede im Blick auf Fortpflanzung, Familie und
Geschlechterrollen wider, sondern zeigt auch konvergierende zeitgendssi-
sche Interpretationen der weltweiten sozialen (Un)Ordnung auf.

Auch wenn es hinsichtlich der zu verfolgenden politischen Strategien
Meinungsverschiedenheiten zwischen Nationen, ethnischen Gruppen und
sozialen Klassen gibt, so ist doch weltweit eine zunehmende Konvergenz

141



dahingehend zu beobachten, daB der Frieden mit sozialer und austeilender
Gerechtigkeit kommt und daB die Wirtschaft unlésbar mit der Okologie
verbunden ist®. Es gibt Visionen eines gemeinsamen Wohls und Analysen
der Schritte, die dahin fithren. Und diese Tatsache hilft, zu einer gemein-
samen christlichen Interpretation der ,,Gerechtigkeit Gottes* zu kommen
(vgl. TV,21).

Die 6kumenische Theologie in ,,Kirche und Welt* stiitzt sich teils auf das
menschliche Verlangen nach ,,Frieden mit Gerechtigkeit* und teils auf eine
erstaunlich breite christliche Ubereinstimmung im Blick auf das biblische
Verstiandnis von Gerechtigkeit’ und hat als solche die Funktion einer
ekklesiologischen Grundregel, die besagt: Jede glaubwiirdige zeitgends-
sische Ekklesiologie mufl klar und deutlich ihre Grundvoraussetzungen
darlegen im Blick auf die Beziechung zwischen ,,Gerechtigkeit® und einer
Communio, der es in gleicher Weise um die Liebe zu Gott und die Liebe
zum Nichsten geht.

Was Christen iiber die ,,Kirche** sagen, konnte Menschen, die fiir Gerech-
tigkeit, Frieden und das Uberleben der Erde kdmpfen, iiberzeugen, wenn
ihre Nachfolge mit einer prophetischen Anprangerung der Ungerechtigkeit
verbunden ist und einem priesterlichen Engagement fiir die Heilung eines
natiirlichen und gesellschaftlichen Gefiiges, das durch Ausbeutung zerris-
sen ist.®

Was Christen iiber die ,,Kirche* sagen, konnte Menschen, die sich nach
Frieden und Gerechtigkeit sehnen, einleuchten, wenn jede Ekklesiologie die
,,Kirche‘* auch als ein Zeichen und Werkzeug des Reiches Gottes verstehen
wiirde, in dem Friede und Gerechtigkeit herrschen.

Die Exegese des Dokuments mag in ihren Einzelheiten nicht jeden Leser
befriedigen, doch die Hauptaussage ist klar: Die Christen beten keinen Gott
an, der vom Gottesreich losgeldst ist. Der Gott Jesu Christi kommt mit dem
Reich der Gerechtigkeit, d.h. mit der Kraft, die neue, nicht-ausbeuterische
Formen der Beziehung erzeugt. Gott ist der Gott des Gottesreiches, und
,,Gerechtigkeit und Liebe ... (konnen) in Gott nicht voneinander getrennt
werden** (VIL,7). Zu einer ekklesialen koinonia zu gehoren, die sich von
dem Glauben an diesen Gott her definiert, heilit, die Gabe des Reiches Got-
tes zu empfangen und Mission und Dienst der Kirche auszurichten auf
,,(Gottes) Reich der Gerechtigkeit, in dem die Unterdriickten befreit werden
und Menschen in einer liecbenden Beziehung zu Gott und ihren Mitmen-
schen leben* (II,23).°

,,Kirche und Welt‘‘ hat es sich zum Ziel gesetzt, die Verbindung zwischen
Einheit der Kirche und Erneuerung der menschlichen Gemeinschaft zu

142



erforschen. Was darin iiber ,,Gerechtigkeit und Frieden* gesagt wird, ist
somit geprdgt von der Suche nach einer kohirenten und relevanten Ekkle-
siologie. An diesem Ansatz ist nichts falsch (weit davon entfernt), doch die
Methode erfordert eine groBere Klarheit hinsichtlich der Beziehung zwi-
schen Ekklesiologie und Ethik, als das Dokument aufweist.

Auf seine Deutung des ,,Reiches Gottes* griindet das Dokument sein
Verstdndnis von Kirche ,,als Werkzeug der Gnade Gottes, die einer Welt
geschenkt worden ist, die nach Heilung und Erneuerung schreit*. (I,17) Was
das ekklesiologisch beinhaltet, wird so ausgedriickt: ,,Die Kirche (ist) pro-
phetisches Zeichen* (ibid.). Was das bedeutet, wird in II1,25 erldutert:
»»- .- der Begriff ,Zeichen® (stellt) die wesenhafte Beziehung zwischen Kir-
che und Welt heraus... Wenn dem Wort ,Zeichen® das Adjektiv ,prophe-
tisch® hinzugefigt wird, dann soll damit an die Dimension von Gericht und
Heil und an die eschatologische Perspektive erinnert werden, die dem
Begriff ,Mysterium* innewohnt und in den biblischen Stellen zu ,Zeichen®
héufig mit impliziert ist*.

- In dem Zitat werden — meines Erachtens zu Recht — die Grundursachen
des Bosen und die Visionen von Rettung mit prophetischen Aussagen und
prophetischer Existenz in Zusammenhang gebracht. Propheten dramatisie-
ren; sie versuchen, ein Gefithl der Dringlichkeit einzufloBen. Propheten
haben keine Geduld mit wachsenden Verdnderungen. Und konkrete politi-
sche Pléne im Blick auf Fragen der Gerechtigkeit sind mehr als einen Schritt
von Prophetie entfernt. Mag der prophetische Dienst auch noch so sehr von
»»gegenwirtigen Ereignissen und Fragestellungen* (vgl. 111,32) durchdrun-
gen sein, das geniigt nicht. Prophetische Rede mul umgesetzt werden, d.h.
sie muf} vermittelt werden durch ethische Grundsitze und mittlere Axiome,
die es moglich machen festzustellen, was gerade jetzt wiinschenswert und
mdglich ist. Die Kirchen bewirken keine Verinderungen, die zu mehr sozia-
ler und austeilender Gerechtigkeit fithren, indem sie in der Wiiste rufen.
Und wenn wir nicht falschlicherweise annehmen, daB eine prophetische
Vision einer rigorosen Sozialethik und prézisen Handlungsempfehlungen
gleichkommt, dann miissen wir ausdriicklich sagen, welche Schritte die Kir-
chen tun miissen, um von der lautstarken Verkiindigung einer Vision zu den
ethischen Grundsdtzen und mittleren Axiomen zu gelangen, die ihr Engage-
ment in sozialen und politischen Fragen bestimmen miissen. ' Die Kapi-
tel IIT und IV enthalten viel prophetische Sprache (sowie einige Formulie-
rungen ethischer Grundsitze und sogar einige Vorschriften fiir konkretes
Handeln), doch wir lernen nicht, wie wir von mobilisierender und motivie-
render Sprache zu ethischen Grundsidtzen kommen wie z.B. ,,Solidaritit

143



mit denen, die eine erfiillte menschliche Existenz in der Kirche und der Welt
suchen‘ (I11,48). Und wir lernen fast nichts iiber die mittleren Axiome, an
die die Kirchen sich halten miif3ten, wenn sie sich wirklich entscheiden soll-
ten zu handeln. Neben der wiederholten und wohlbegriindeten Warnung
vor universal giiltigen Vorschriften zum Handeln fehlt eine entsprechende
brauchbare Anleitung dazu, wie die Kirchen von ihrem Selbstverstindnis
als Propheten der Gerechtigkeit zu Richtlinien (und in seltenen Fillen Vor-
schriften) fiir ihr Handeln gelangen.

Es geniigt nicht zu fragen: ,,Wovon wird ihre Reaktion (auf Fragen der
Gerechtigkeit) am stirksten beeinflufit (zum Beispiel von der Bibel, der
kirchlichen Lehre, der Tradition, kulturell bestimmten Auffassungen
usw.)? (IV, SchluB), wenn das Dokument recht hat in seiner Annahme,
daB Ekklesiologie zu ungepriifter Ideologie wird, sollte sie es unterlassen,
sich zu der Verkniipfung zwischen ekklesialer koinonia und den gegenwér-
tigen Schreien nach Gerechtigkeit zu duflern.

Bevor die Kirchen nicht gelernt haben, von biblischen Visionen zu
begriindeten Handlungsweisen zu gelangen, die vom Glauben und von der
Vernunft gendhrt sind, wird alles noch so farbige Reden von ,,einer prophe-
tischen Kirche* der Substanz ermangeln. Erst wenn die Kirchen beginnen,
Vision und Analyse miteinander zu verbinden, und wenn sie anfangen, sich
bestimmte ethische Grundsitze (in seltenen Fillen eine bestimmte Verhal-
tensweise) zu eigen zu machen, wird die Verbindung zwischen ,,Einheit*
und ,,Dienst* konkrete Wirklichkeit werden.

Die Meinungsverschiedenheiten zwischen den Kirchen im Blick auf sozial-
ethische Fragen und auf praktische Schritte zur Losung komplexer Pro-
bleme machen deutlich, daB es sehr wenig Ubereinstimmung gibt hinsicht-
lich eines systematischen Rahmens fiir theologische Ethik. Uniformitit in
der theologischen Ethik ist weder wiinschenswert noch moglich; doch ,,sich
leichtherzig zufrieden zu geben mit Unterschieden in der theologischen
Ethik, ohne ihnen einige gemeinsame normative Uberzeugungen gegen-
iiberzustellen, die Ausdruck und Nahrung des gemeinsamen Glaubens sind,
ist eine Belastung fiir das Leben der christlichen Gemeinschaft!.

Eine Belastung, in der Tat, aber auch ein Zeichen der Spaltungen. Es gibt
keine Ubereinstimmung, was die vermittelnden Kategorien und die Modali-
taten grundlegender Glaubenssitze betrifft, das heil3t, daBl wir noch nicht
wissen, wie wir die Verbindung zwischen der ,,Einheit der Kirche* und dem
»,Dienst an der menschlichen Gemeinschaft* konkret verwirklichen sollen.

144



Die Kirche als Geheimnis und Zeichen

Ich halte Kapitel III, 5 fiir die zentrale Lehraussage: ,,Die Glaubenden
haben als Leib Christi teil am trinitarischen Leben der Gemeinschaft und
Liebe. Dies macht die Kirche zu einer ,koinonia‘ (Gemeinschaft), die in der
Gemeinschaft von Vater, Sohn und Heiligem Geist verwurzelt ist und von
ihr erhalten wird. Sie ist somit ein Geheimnis und ein Zeichen, das auf das
Wirken des dreieinigen Gottes zur Erlosung und Erneuerung der ganzen
Menschheit hinweist und diesem Wirken dient* (meine Unterstreichung).

,;Geheimnis* und ,,Zeichen® . .. Entspricht das dem Zweiten Vatikanum:
»Die Kirche ist ndmlich in Christus gleichsam das Sakrament, das heif3t
Zeichen und Werkzeug fiir die innerste Vereinigung mit Gott wie fiir die
Einheit der ganzen Menschheit* (Lumen gentium 1)? Das Zweite Vatika-
num geht von der Sakramentstheologie her an die Ekklesiologie heran. Das
Ergebnis ist ein Verstindnis der Kirche als ,wirksames Zeichen* — eine
Verkérperung unserer Gemeinschaft mit Gott und untereinander, ein Werk-
zeug, durch das Gott diese Gemeinschaft bewirkt, und ein Vorgeschmack
der Fiille, die vollendet wird, wenn Gott alles in allem sein wird.

Mehrere Abschnitte in Kapitel I11 von ,,Kirche und Welt* lassen eine sol-
che Interpretation zu, z.B. ,,Das Mysterium der Gegenwart Gottes in der
Kirche ist bereits ein an die Welt gerichtetes Zeichen. Und die Kirche als Zei-
chen ist eine Einladung an die Welt, sich vom géttlichen Mysterium durch-
dringen zu lassen‘* (III,23).

,»Zeichen* bedeutet somit ,,etwas, was iiber sich selbst hinausweist und
gleichzeitig an dem teilhat, auf das es hinweist* (I11,26). Wenn diese Aus-
legung richtig ist, folgt daraus, daB auch ,,Kirche und Welt* von der Sakra-
mentstheologie her an die Ekklesiologie herangeht, obgleich das Vokabular
sich um einiges von den rémisch-katholischen Formulierungen unterschei-
det. Mit anderen Worten: Das theologische Modell, das es der Arbeits-
gruppe von Glauben und Kirchenverfassung erlaubt, ,,Einheit® und
»»Dienst* miteinander zu verbinden, ist der Sakramentstheologie entlehnt.
Die Kirche ist ein ,,wirksames Zeichen* des Reiches des dreieinigen Gottes,
so wie die Eucharistie ,.ein wirksames Zeichen** der personalen, rettenden
Gegenwart des gekreuzigten und auferstandenen Christus ist.

So weit, so gut — und ein entscheidender Durchbruch in der ékumeni-
schen Theologie. Wenn und in dem Mafe, in dem die Kirchen sich das als
eine ekklesiologische Grundregel aneignen, von der sie sich bei der Ent-
wicklung ihrer eigenen Ekklesiologien leiten lassen, wird eine vieldiskutierte
Frage sich von alleine auflésen, niamlich die Frage: Existiert die Kirche zur

145



Verherrlichung — zum Lob und Preis — Gottes, oder existiert sie um der
Welt willen? Die ernsthaftesten Versionen sowohl einer ,,gottesdienst-
lichen** als auch einer ,,diakonischen‘* Betrachtungsweise der koinonia wer-
den beides, ,,Gottesdienst und Dienst*, betonen; doch eine Betrachtungs-
weise, die in der Diakonie ihren Schwerpunkt hat, wird im ,,Dienst‘‘ an der
menschlichen Gemeinschaft das Ziel und im ,,Gottesdienst** das Werkzeug
sehen. Eine Betrachtungsweise hingegen, deren Schwerpunkt der Gottes-
dienst ist, wird beteuern, daB der ,,Dienst* aus dem ,,Gottesdienst er-
wachst, der ,,Gottesdienst** aber kein Werkzeug des ,,Dienstes* ist. ,, ,Post
hoc’, aber keinesfalls ,ergo propter hoc’ “ 2.

Ich sehe in ,,Kirche und Welt* einen ersten Versuch, eine ekklesiologische
Grundregel im Blick auf das Verhéltnis von ,,Gottesdienst* und ,,Dienst*
aufzustellen. An den Argumenten zur Unterstiitzung dieser Regel muf3 noch
weiter gearbeitet werden, doch die Hauptbestandteile sind vorhanden. Die
Regel warnt die Kirchen zu Recht davor, eine absolute Prioritdt zwischen
Gottesdienst und Dienst herzustellen. Sie warnt die Kirchen vor zu sduber-
lichen theoretischen Losungen in ihren Anndherungen an eine gottlich-
menschliche Wirklichkeit, der wir in Zeit und Geschichte nur in Gestalt
,.eines wirksamen Zeichens* der Gegenwart des Gottes begegnen, der der
Gott des Reiches der Gerechtigkeit und des Friedens ist.

Aus dem Englischen iibersetzt von Helga Voigt

ANMERKUNGEN

! Encyclical letter und Resolution 9, IV, in: The Lambeth Conferences (1867—1930). The
Reports of the 1920 and 1930 Conferences, with selected resolutions from the Conferences
of 1867, 1878, 1897 und 1908, SPCK London 1948, S. 25 und 39.

2 Henry Chadwick, Einleitung, in: Jonathan Draper (Hg.), Communion and Episcopacy,
Ripon College, Cuddesdon 1988, S. 1.

3 Rowan Williams, Trinity and Revelation, in: Modern Theology 2:3 1986, S. 206.

4 Vgl. E. Schillebeeckx: ,,Es ist eine soziologische Tatsache, daB geltende Verordnungen in
einer bestimmten — auch kirchlichen — Gesellschaft unbestritten bleiben, solange sie
innerlich iiberzeugen: solange also ihr (christlicher) ,Logos‘ oder ihre ,Verniinftigkeit* von
niemandem bezweifelt wird in: Das kirchliche Amt, Patmos Verlag, Diisseldorf 1981,
S-25:

5 Uber- und Unterordnungsverhiltnisse werden in V,38 und VI,20-21 erwahnt. V,36 ver-
weist auf Gegenseitigkeit und Gemeinschaft als Grundbeziehungen der Geschlechter. Es
geschieht aber ohne Referenz zu der Frage der Machtausiibung, vgl. VL17: ,,Zum Leben
in der Gemeinschaft ... gehort unausweichlich die Ausiibung von Macht.

6 Vgl. Unsere Gemeinsame Zukunft, Der Brundtland-Bericht, Weltkommission fiir Umwelt
und Entwicklung, V. Hauff (Hg.), Eggenkamp 1987.

146



Vel. 1V,7-12. Die Abschnitte enthalten kaum mehr als Stichworter. Doch jeder, der mit
den jiingsten Studien iiber ,,biblische Gerechtigkeit* und den alt- und neutestamentlichen
Texten, auf die sie sich griinden, vertraut ist, wird die Umrisse einer interdenominationellen
,,Iradition** erkennen.

Vgl. Erzbischof Aram Keshishian, Bericht des Vorsitzenden, ZentralausschuBsitzung des
ORK, Sept. 1991, in: Texte der Folge 1, epd-Dok. Nr. 44/1991.

Ahnliche Erklarungen finden sich in den meisten neueren ékumenischen Studien. Dazu
gehdren z.B. die Straflburger Studie ,,Communio/Koinonia® (Institut fiir skumenische
Forschung, Straburg 1990); ,,Die Kirche: lokal und universal* (Sechster Bericht der
Gemeinsamen Arbeitsgruppe des ORK und der rémisch-katholischen Kirche, Genf/Rom
1990); der Zweite Bericht der Anglikanisch/Romisch-katholischen Internationalen Kom-
mission ,,Kirche als Gemeinschaft* (in: Herder Korrespondenz 45. Jg. Juli 1991), S. 317ff;
vgl. SchluBibericht der Anglikanisch/Rémisch-katholischen Internationalen Kommission,
Vorwort (in: Dokumente wachsender Ubereinstimmung, Paderborn/Frankfurt am Main
1983); vgl. auch die Erklarung von Canberra ,,Die Einheit der Kirche als Koinonia: Gabe
und Berufung* (Im Zeichen des Heiligen Geistes. Offizieller Bericht der Siebten Vollver-
sammlung des ORK, Lembeck, Frankfurt am Main 1991), S. 173ff und ,,Die orthodoxen
Kirchen und der Okumenische Rat der Kirchen* (Interorthodoxe Konsultation &stlich-
orthodoxer und orientalisch-orthodoxer Mitgliedskirchen des ORK, Chambésy, Schweiz,
Sept. 1991).

Vgl. James M. Gustafson, An Analysis of Church and Society Social Ethical Writings, in
Ecumenical Review 40, 1988, S. 267—278.

James. M. Gustafson, Protestant and Roman Catholic Ethics, University of Chicago Press
1988, S. 154155,

Vgl. G. Lindbeck, The Structure of the Communio, Vortrag auf einer Konsultation des
LWB in Venedig, Sept. 1991.

Die Studie ist deutsch im Verlag Otto Lembeck, Frankfurt/M., 1991 erschienen. Der Titel
des englischen Originals ist ,,Church and World*. (F/O-Paper 151, WCC, Geneva 1990).

Christlich-jiidischer Dialog: Diagnose und Prognose

VON HANS UCKO

How odd of God to choose the Jews Wie sonderbar hat Gott gehandelt,

But odder still of those als er die Juden erwihlte.
who chose a Jewish God Noch sonderbarer aber handeln jene,
But spurn the Jews. die sich einen jiidischen Gott erwihlt haben,

(Ronald Knox) aber die Juden verachten.

In dieser kleinen Reflexion, in Format und iiberraschendem Inhalt fast

wie ein japanisches Haikugedicht, sind viele Wahrheiten verborgen iiber die
Kirche und das jiidische Volk.

Die christliche Kirche und die christliche Theologie scheinen auf ewig mit

dem jiidischen Volk und dem Judentum verbunden zu sein. Juden und

147



Christen teilen dieselbe heilige Schrift. Der christliche Glaube spielte sich
anfangs auf jidischem Gebiet ab. Die Fragen, ob das ein Segen oder eine
beschwerende Last ist, wartet noch auf eine Antwort. Es gibt Theologen,
die am liebsten einen Keil zwischen das Alte Testament und die israelitische
Religion jener Zeit auf der einen und das Judentum auf der anderen Seite
treiben mochten. Auf diese Weise wurden die Israeliten von den Juden
getrennt, und so konnte auch das Christentum vom jiidischen Einfluf} gerettet
werden. Man hétte lieber israelitische Verwandte als jiidische Geschwister.
Es gibt ein christliches Unbehagen vor der Verwandtschaft mit dem jiidi-
schen Volk und einem lebendigen Judentum. Und das alles wegen diesem
,,judischen Gott*.

¢

Die christliche Kirche bewegt sich heimisch im Heiligen Land. Es gibt
Christen, die besser iiber den Weg zwischen Jerusalem und Betlehem als
iiber den Weg zwischen zwei Stadtteilen ihrer Heimatstadt Bescheid wissen.
Allein im Neuen Testament werden Israel ca. 50 mal und die Juden mehr
als 180 mal genannt. Die christliche Theologie nimmt ihren Ausgangspunkt
vom Alten Testament, von Ereignissen und Erscheinungen in der Ge-
schichte des jidischen Volkes, von Begriffen und Vorstellungen im judi-
schen Denken und Selbstverstéindnis. Das Judentum und die Juden sind die
,.Ballplanken* der christlichen Kirche. Die Auslegung des christlichen
Glaubens muB} gegen diese Planken aufprallen. Der Ball kann Gnade oder
Erlosung heiBen. Aufprallen mufl er auf jeden Fall gegen die Geschichte
und das Selbstverstindnis Israels. Alles, was Inhalt der christlichen Theo-
logie ist, ist ein- oder mehrmals auf die Geschichte Israels aufgepralit.

In einem Bericht von der Ersten Vollversammlung des Weltrats der Kir-
chen 1948 in Amsterdam kann man lesen: ,,Io the Jews our God has bound
us in a special solidary lining our desinies together in his design.” Dal} die-
ser Text in den Jahren entstanden ist, nachdem die Tore von Auschwitz weit
aufgeschlagen worden waren, erkldrt vieles, aber es liegt mehr als die
kranke Blisse der Nachkriegszeit hinter diesen Worten.

Es ist nicht ganz leicht, abhdngig zu sein oder im Schatten von jemandem
stehen zu miissen. Man will in das Licht hervor und nur selbst beleuchtet
sein.

Das Christentum ist aus dem Judentum hervorgegangen. Sein Meister
und Herr wurde von einer jiidischen Mutter geboren, besuchte eine jiidische
Schule, feierte jiidische Feste und umgab sich mit jiidischen Jiingern. Mehr

148



als einmal hat Jesus aus Nazaret seine Bedenken gegen eine zu intime Ver-
mengung mit der nicht-jiidischen Welt zum Ausdruck gebracht. Er war
tiberzeugt davon, daf die Befreiung, Ruhe und klare GewiBheit, nach denen
sich die Menschheit sehnte, nicht aus einem anderen Volk als eben seinem
eigenen Volk, dem jiidischen, entspringen konnten (Joh 4,22). Jesus ist als
Jude geboren und als Jude gestorben. Das ist fast anstrengend konkret, ja
so konkret, daB3 die Kunst sich gescheut hat diesen Juden als Juden darzu-
stellen. Es ist fast nur Marc Chagall, der einen ausgemergelten Juden am
Kreuz hédngen 146t; der schwarz-weiBe Gebetsmantel bedeckt seine Nackt-
heit. Es ist nicht ganz leicht, einen jiidischen Meister zu haben, der Kennt-
nisse von den religiosen Erfahrungen des jiidischen Volkes vermittelt. Man
hat eine Seele gesucht und hat einen Kérper gefunden, einen jiidischen Kor-
per. Das Wort ist nicht nur Fleisch geworden. Das Wort wurde Jude.

Dieses ist nicht leicht. Es wére nicht so schlimm gewesen, wenn die Juden
ihn — so wie die Griechen, Parther, Elamiter, Araber und Romer seit dem
ersten Pfingsttag Christus — als Herrn und Messias begriiit hiitten. Alle
gleich, niemand sondert sich ab. Aber hier gibt es ein Volk, das im Lauf der
Geschichte von anderen Volkern hin- und hergeworfen wird, das unter
Unterdriickung verdorrt, das sich nach Frieden und Ruhe, nach einem Tag
sehnt, wo die Grenzen nicht linger Mauern zwischen Vélkern bedeuten.
Und dieses Volk trégt in seiner religiésen Erfahrung durch die Jahrhunderte
die Hoffnung auf einen Retter aus der Not lebendig mit sich.

Doch als der Tag gekommen war und die Rettung in Reichweite ist, sind
es andere Volker, die heranstiirmen und die Knie beugen. Es ist, als ob das
judische Volk nicht einmal seine Ankunft bemerkt hat. Wenige sind mit
ihm gegangen. Wenige haben sich sofort abgekehrt. Die groBe Mehrzahl hat
wahrscheinlich die Offenbarung iiberhaupt nicht bemerkt. Der Meister aus
Nazaret wird in jiidischen Schriften mit erstaunlicher Knappheit zitiert. Die
Kirche hat solches Stillschweigen als schreiend erlebt. Die Gedanken, wie
man das jiidische Stillschweigen rund um Jesus als Messias verstehen sollte,
wirbelten herum. Die jiidischen Schriften miiten doch in irgendeiner Weise
von Jesus gesprochen haben? Auch wenn sie etwas Ungiinstiges gesagt hit-
ten, hétte es nichts ausgemacht. Wenn sie nur iiberhaupt etwas hitten sagen
wollen! Die Spur von einer Abrechnung mit dem christlichen Glaubensan-
spruch wiirde die Kirche in ihrem Glauben befestigt haben. Es war, als ob
die Kirche die Signatur des jiidischen Volkes neben der Glaubensaussage
gebraucht hatte, um sich entspannen und beruhigt weiter behaupten zu kon-
nen, daB Jesus Christus wirklich der Messias sei. Man brauchte eine Besti-
tigung, dalB es fiir die Kirche legitim und berechtigt war, all seinen Glauben

149



diesem Jesus zu schenken, den man aus seiner jiidischen Welt, seiner Umge-
bung und seinem Zusammenhang herausgenommen hatte. Und die einzi-
gen, die den Glauben der Kirche bestitigen konnten, waren das Volk Jesu.

Und nun wollten sie nicht. Sie hatten nicht einmal von ihm gehort. Oder
wenigstens sagten sie es nicht. In ihren Schriften war nichts von Jesus
geschrieben. Nicht einmal etwas Negatives. Wie sollte die Kirche das anders
verstehen, als daB3 die Juden ihre eigenen Schriften manipuliert hatten? Dal}
man alle Hinweise auf Jesus zensiert hatte? Schriften wie der Talmud hétten
in ihrer urspriinglichen Form Hinweise auf Jesus geben kénnen.

Am 26. Juli 1605 erwdhnt Matteo Ricci in einem Brief an den Generalvorstand
der Jesuiten, Claudio Aquaviva, daB es in Kaifeng in der Provinz Hunan seit Jahr-
hunderten eine jildische Gemeinde mit dem chinesischen Namen Yitzuloyeh (Israel)
gibt. Ricci erzihlt, daB diese chinesischen Juden, die im Aussehen den Chinesen
ganz dhnlich sind, die jiidischen Feste feiern, sich von Schweinefleisch fernhalten,
ihre Sohne beschneiden und die Gesetze Moses befolgen. Die Phantasie des christ-
lichen Abendlandes wurde damit in Gang gebracht. Die Entdeckung einer jiidischen
Gemeinde im Innern Chinas kénnte Zugang zu unzensierten Schriften, Torah-Rol-
len und Talmud geben und dadurch klare und direkte Hinweise auf Jesus als Messias
der Juden und der Welt aufweisen. Viele Expeditionen wurden fiir Reisen nach dem
Reich der Mitte ausgeriistet. Das Resultat war mager. Die Torah-Rollen unterschie-
den sich inhaltsmiBig nicht von anderen Torah-Rollen. Es gab keinen Talmud in
China, der mehr iiber Jesus als Messias zu sagen hatte.

i

Die Kirche trigt durch Jahrhunderte die Folgen, ,,einen jiidischen Gott*
gewihlt zu haben. Dadurch teilt die Kirche ihre Geschichte mit dem jiidi-
schen Volk. Das muf in der frithen Kirche nicht immer einfach gewesen
sein. Das Judentum war im Romerreich lebenskriftig und attraktiv. Es
stellte eine wirkliche Alternative in dem facettenreichen Religionsangebot
dar. Das Judentum reichte weit iiber seinen urspriinglichen Bereich hinaus.
Zehn Prozent sollen damals Juden gewesen sein oder sich in der Peripherie
der Synagogen befunden haben, und der zerstérte Tempel hat das Juden-
tum nicht mitzertriimmert. Wie ein Vogel Phonix entstand es aus der Asche
des Tempels. Das Tempelopfer wurde in ein Gebetsopfer umgewandelt, und
das Studium der Offenbarung ersetzte die rigorose Tempelliturgie. Die Kir-
che war in jener Zeit eine Minoritat im Schatten des Judentums. Auflerdem
sah es so aus, als ob das Judentum nicht daran dachte, der jungen Kirche
den Staffelstab zu iibergeben. Es schien, als ob das Judentum nicht der Mei-
nung war, seinen Auftrag schon erfiillt zu haben und nicht bereit war, der

150



jungen Kirche seine Rolle und Berufung als Gottesvolk, als Gottes Israel,
zu iiberlassen.

Schon hatte die Kirche aber im Stillen begonnen, von sich als ,verus
Israel®, als das wahre Israel zu sprechen. Schon hatte die Kirche begonnen,
sich selbst im Spiegel als das neue Israel, als Erbe, zu sehen. So wie man
handelt, wenn man weil3, daf es bloB noch einige Tage dauern kann, bis der
Altere stirbt und das Erbe geteilt wird. Hier war nur ein Erbe, die junge Kir-
che. Das Testament war schon geschrieben. Aber wer hatte es geschrieben?
Es war der Erbe, der das Testament geschrieben hatte. Wihrend man den
Tag erwartete, schmiickte man sich schon in Gedanken mit dem Erbe. Doch
das Judentum starb nicht. Es zeigte nicht einmal Alterszeichen oder Schwi-
che. Nicht einmal duBere Katastrophen schienen es zu erschiittern. Weder
die Treue gegen Gott noch das ernstliche Studium des Gotteswortes hatten
sich gedndert. RegelmiBig stieg das Lobopfer des Gebets zum Himmel
empor. In allen Lebenslagen wurde Gott gelobt. Solche Lobpreisungen, die
von Lebenslust und Vitalitit voll sind, hért man nicht von Leuten, die sich
vorbereiten, von diesem Leben Abschied zu nehmen. Das Judentum hatte
noch seine Anspriiche: Von Gott erwihlt, um ein Reich von Priestern und
ein heiliges Volk zu sein.

Die Wiederkehr Jesu lieB auf sich warten. Diejenigen, die laut Jesus nicht
ins Grab kommen wiirden, bevor die Parusie ein Faktum war, waren nicht
linger am Leben. Das jiudische Volk stand fest bei allem, was es seit den
‘Tagen in Sinai empfangen hatte. Es war keine Rede davon, den Sabbat, den
Versohnungstag, die Torah-Rollen, die Pesach-Mahlzeit oder die Laubhiitte
aufzugeben und das fiir jemanden, der sich Messias nannte, aber kein mes-
sianisches Reich mit sich fiihrte.

Die Kirche stand von Anfang an in einem psychologischen Dilemma. Die
Verfasser des Neuen Testaments wissen nicht, wie sie das verstehen sollen,
daB die Mehrheit des jiidischen Volkes die christlichen Glaubensanspriiche
abweist. Alles geht von einem jiidischen Zusammenhang aus, es gibt nicht
viel auBerjiidisches Gut im Zentrum der neutestamentlichen Verkiindigung.
DaB die, welche eigentlich am meisten Jesus als Messias willkommen heiBen
sollten, den Blick abwandten, muB der jungen christlichen Kirche Unge-
mach bereitet haben. Sicherlich gab es schon von Anfang an eine Vision
abgebauter Mauern zwischen Juden und Heiden. Sicherlich gab es auch von
Beginn an Visionen von einem Dasein, in dem Juden und Griechen nicht
gegeneinander, sondern miteinander stehen werden. ,,Hier ist nicht Jude
oder Grieche*, diese Worte sind Kinder derselben Vision:

151



Zu der Zeit wird eine StraBe sein von Agypten nach Assyrien, daB die Assyrer
nach Agypten und die Agypter nach Assyrien kommen und die Agypter samt den
Assyrern Gott dienen. Zu der Zeit wird Israel der dritte sein mit den Agyptern und
Assyrern, ein Segen mitten auf Erden; denn der Herr Zebaoth wird sie segnen und
sprechen: Gesegnet bist du, Agypten, mein Volk, und du, Assur, meiner Hinde
Werk, und du, Israel, mein Erbe (Jes 19, 23-25).

Aber diese Visionen und Triume setzen voraus, daB Israel dem eschatolo-
gischen Bund zusammen mit den stindigen Erbfeinden angehort, dal es
Juden in der Gemeinschaft rund um Jesus Christus gab und nicht nur Grie-
chen. GewiB3 war die erste Kirche eine jiidische Kirche, aber es dauerte nicht
lange, bis die Kirche das wurde, was sie heute ist, eine Gemeinschaft von
Menschen aus der ganzen Welt, mit allen Kulturen und Sprachen, doch mit
einer Ausnahme: Die Kirche ist mehr oder weniger ,,judenrein‘. Diese
Abwesenheit ist auch spiirbar im Okumenischen Rat der Kirchen. Diese
Gemeinschaft von Christen aus 130 Lindern und von mehr als 300 Kirchen
ist eine kraftvolle Ausprigung der Universalitdt und reichen Vielfalt der
Kirche. Es gibt keine gesellschaftlichen Prozesse auf der Erde, die nicht mit
einer der Mitgliedskirchen zu tun haben. Es gibt kein Zentrum, aber auch
keine Peripherie. Die Peripherie ist Zentrum. Damit ist nicht gesagt, daf3
christliche Einheit herrscht. Politische Konflikte werden die Kirchen auf
beiden Seiten des Konflikts finden. So ist es iiberall. Mit einer Ausnahme:
der Nahostkonflikt. Es gibt viele, die, wenn schon nicht aus anderen, so
wenigstens aus geographischen Griinden fiir die Paléstinenser eintreten. Es
gibt wenigstens 30 verschiedene Kirchen, orthodoxe, katholische und prote-
stantische Kirchen im Nahen Osten. Aber es gibt niemanden, der fiir Israel
eintritt. Gewil}, es gibt Christen in Israel, aber sie sind schon an sich eine
Minderheit und sind entweder Paldstinenser oder Christen von anderen Tei-
len der Welt, sog. ,.expatriate Christians®. Im Zusammenhang mit dem
Nahostkonflikt gibt es in dieser Region keine Kirche, die fiir Israel eintritt.

Ich rufe hier nicht zur Verteidigung der Politik Israels auf. Aber wer
spricht als Christ aus Israel? In der christlichen Kirche findet man die ganze
Welt mit Ausnahme des jiidischen Volkes, von dem die Botschaft von der
Erlosung der ganzen Welt ausging. Ein Gedanke, der wie ein Zufall aus-
sieht. Aber das jiidische Volk existiert. Wie ein ewiger Dorn im Auge der
Glaubensanspriiche der christlichen Kirche. Jedesmal, wenn die Kirche den
Mund o6ffnet in Anbetung und Lobgesang, spricht sie hebriisch:
,,Hosianna, Halleluja, Amen*. Jedesmal, wenn sie ihre Texte liest, stolpert
sie iiber die Worte von Israel als Diener Gottes, von der Zuflucht zu Zion
und von der Verheilung an den Samen Abrahams. Vielleicht gab es Zeiten,

152



in denen die Kirche aus theologischen Griinden — und nicht wie heute in
der episkopalen Kirche Jerusalems aus politischen Griinden — Worte aus
dem Alten Testament wie Israel und Zion ausgestrichen hat. Es gibt sicher
Christen, die nicht nur aus politischen Griinden in Jesus lieber einen Pali-
stinenser als einen Juden sehen wiirden. Der Ausweg aus diesem Dilemma,
»einen jiidischen Gott* gewihlt zu haben und damit das jiidische Volk in
néchster Nahe zu haben, kann in einem Satz zusammengefa3t werden.
Sobald sie konnte, handelte die Kirche nach der Devise: ,,Du darfst unter
uns nicht als Jude leben .

Du darfst nicht unter uns als Jude leben. Der Erbe mufite nun endlich
ausgewechselt werden, d.h. daB die Kirche die Rolle als das neue und
eigentlich wahre Israel iibernahm. Das alte Israel war noch da, aber wie
etwas, das seine Rolle ausgespielt hatte, das von der Szene abgetreten war
und bestenfalls den Tag erwarten konnte, da die Juden die Wahrheit erkann-
ten und sehen sollten, wen sie gekreuzigt hatten. Die Kirche ersetzte Israel.
Die Kirche iibernahm das Recht der Auslegung der Schrift, die den Namen
»das Alte Testament‘“ erhielt. Dadurch konnte alles erklirt werden. Jedes
Zion, jedes Jerusalem, jedes Israel wurde mit christlichem Firnis bestrichen
und mit einem Kreuz versehen. Gebiisch, Baume, Gebirge und Felsen,
Wiisten und Meere in den hebréischen Schriften wurden sinnvolle Prophe-
zeiungen von Christus und seiner Kirche. Das Alte Testament wurde neu,
ja es wurde verwendbar erst dadurch, daB man es durch die Brille des
Neuen Testamentes las. Die sinnlichen Lieder im Hohenlied wurden ohne
Sinnlichkeit ausgelegt. Das tief Menschliche, der unbindige Zorn, der
plotzliche Hal und die losgelassenen Aggressionen in den Psalmen wurden
geziigelt und im Keim erstickt. Die nackte Menschlichkeit bekam Feigen-
blétter weit iiber die Begebenheiten in Eden hinaus. Etwas Neues ist gekom-
men. Das Jidische mull weg.

Du darfst nicht unter uns leben. Die jiidische Anwesenheit muf3 hinter
den Mauern des Gettos eingesperrt werden. Wir wollen nicht an das Jidi-
sche erinnert werden. Wir wollen niemanden haben, der die Messianitit
Jesu in Frage stellt oder unsere Rolle als Volk Gottes, als ,,verus Israel*. Wir
kénnen nur ein verarmtes Volk hinnehmen, das bereits durch seine offen-
bare Armut jeden Anspruch auf Glaubwiirdigkeit verneint.

Du darfst nicht leben. Die Endstation dieser Meinung: Auschwitz. Wenig
fehlte und die Meinung wire unwidersprochene Wirklichkeit geworden.
Schweigen. Vorhang.

Die judisch-christlichen Beziehungen haben nach dem Zweiten Weltkrieg
vor allem versucht, die Wunden, die 2000 Jahre ,,Unterricht in Verachtung*

153



dem jiidischen Korper verursacht hat, zu lindern. Mit dem Begriff ,,Unter-
richt in Verachtung** wollte der franzosische Historiker Jules Isaac die Ver-
haltensweise der Kirche gegeniiber dem Judentum und dem jiidischen Volk
ausdriicken. Der jiidisch-christliche Dialog ist auf eine Auseinandersetzung
mit den Schatten der Vergangenheit eingerichtet. Eine Revision der christ-
lichen Anschauung des Judentums, des jiidischen Volkes, wie sie in Chorélen
und Hymnen, Unterrichtsmaterial in Schulen und Kirchen, Gebeten und
Liturgien zum Ausdruck kommt, wird erforderlich. Die christliche Kirche
kehrt dabei zuriick in ihre eigene Spur und vestigae terrent.

I11.

Die Hauptpunkte fiir die Fortsetzung dieser Bemiihungen lassen sich in
einer Erklirung des Exekutivausschusses des ORK (September 1991) wie
folgt zusammenfassen:

a) Der Bund Gottes mit dem Volk Israel besteht weiterhin, und wir Christen miissen
Gott danken fiir die geistlichen Schitze, die wir mit dem jiidischen Volk teilen.

b) Der Antisemitismus sowie alles, was der MiBachtung der Juden Vorschub leistet,
ist zu verwerfen.

¢) Die lebendige Tradition des Judentums ist ein Geschenk Gottes. Ebenso wie der
Apostel Paulus anerkennen wir die anhaltende Berufung des jiidischen Volkes
und die VerheiBungen, die ihm Gott zum Zeichen seiner Treue gemacht hat.

d) Jeglicher Proselytismus ist unvereinbar mit dem christlichen Glauben; wenn
Glaubensiiberzeugungen als Waffen gegen andere milbraucht werden, so wider-
spricht dies dem Geist Jesu.

e) Juden wie Christen haben — aus ihrer jeweils spezifischen Perspektive — die
gemeinsame Aufgabe, vor der Welt Zeugnis abzulegen von Gottes Gerechtigkeit
und Frieden. Als Gottes Mitarbeiter sollen sie einander achten und sich gemein-
sam fiir Gerechtigkeit, Vers6hnung und die Bewahrung der Schépfung einsetzen.

Die Kirche rdumt also Platz fiir das jiidische Selbstverstindnis als Volk
Gottes neben der Kirche ein. Man beruft sich auf die Treue Gottes. Die
Frage der Mission unter Juden wird vorsichtig in den Hintergrund gescho-
ben. Proselytismus wird abgelehnt. Statt dessen spricht man von dem Zeug-
nis, das unter Juden und Griechen frei verlauten soll. Juden, die aus dem
einen oder anderen Grund Christen geworden sind, werden — ein wenig
schuldbewul3t — gebeten, sich in die zweite Reihe zu stellen, so dal sie auf
dem Gruppenfoto nicht allzusehr auffallen. Nichts darf jetzt das Bild der
neugefundenen jiidisch-christlichen Harmonie verderben. Das jiidische
Volk und dessen Wohl, Friede und Erlosung, sollen Bestandteil der christ-
lichen Fiirbitte bleiben. Der Solidaritit mit all denen, die im Staat Israel

154



ihre Zuflucht und ihre Hoffnung sehen, wird Ausdruck verliehen. Man
streichelt am liebsten mit dem Strich. Keine Konfrontationen. Der Staat
Israel wird gehegt als ein Ausdruck fiir Gottes Treue gegeniiber dem jiidi-
schen Volk. Kein Wort vom Konflikt zwischen Israelis und Paléstinensern.
Es liegt den Kirchen rund um die Welt sehr daran, Briicken zum jiidischen
Volk zu bauen. Die Vergangenheit wirft lange Schatten. Die Tragik in der
jildisch-christlichen Geschichte ist asymmetrisch und beeinflufit das heutige
Briickenbauen. Es gibt einen, der immer benachteiligt ist. Es gibt einen, der
immer von Schuld bedriickt ist.

Der Ausgangspunkt fiir einen Dialog zwischen Juden und Christen muf3
aber auf mehr als auf der Vergangenheit bauen. Das kann eine Zeitlang so
gehen, aber der Krug geht nur so lange zum Brunnen, bis er bricht. Ein
schlechtes Gewissen ist im allgemeinen keine fruchtbare Erde fiir eine
gegenseitige Bereicherung. Ist es genug fiir eine Fortsetzung des Dialogs?
Die Reue begrenzt die Reichweite. Fiir einige Christen droht der Dialog mit
der Zeit vor allem Teil eines wohlbekannten Rituals zu werden, eine Art
liturgischer Kniefall auf der BiiBerbank der jiidisch-christlichen Geschichte,
wo es bei dem ,,mea culpa, mea culpa. . ! in der Begegnung mit den Juden
bleibt.

Fiir andere Christen wieder wird die ganze Erscheinung eine Art sinnloses
Exerzieren. Fiir christliche Minorititen in Bangladesh oder fiir afrikanische
Christen in Siidafrikas Apartheid ist die tragische Geschichte zwischen
Juden und Christen in Europa abstrakt und unwirklich. Man kann sich mit
dem Leiden des jiidischen Volkes identifizieren, aber man kann keine
Schuld fiir diese Leiden fiithlen. Sollte Schuld point de départ fiir die
jiidisch-christliche Beziehung sein, wird ein grof3er Teil der Christenheit die-
sen Dialog als unwirklich und auf falsche Voraussetzungen gebaut empfin-
den. Vor allem in der Begegnung mit den Kirchen des Nahen Ostens muf}
man die Begriffe bei einer Fiirsprache fiir den jiidisch-christlichen Dialog
klarlegen. Man muf} verstehen, daf} paldstinensische Christen nicht ohne
weiteres davon absehen kénnen, dafl Juden in ihren Augen schwer bewaff-
nete Israelis sind, die sie als Okkupationsmacht fiirchten. Die Frage ist mit
Fug gestellt: Miissen paldstinensische Christen erst westliche Christen wer-
den, um an dem jiidisch-christlichen Dialog teilnehmen zu kénnen?

IV.

Der jiidisch-christliche Dialog kann nicht auf Schuld und Wiedergut-
machung gebaut werden. Daraus wird keine gesunde oder erfrischende

155



Beziehung, weder fiir den einen noch fiir den anderen. Es ist fiir das Selbst-
bewuBtsein zersetzend, auf die Dauer Opfer oder Henker zu sein. Es kommt
nicht darauf an, wieviel Liebe man dem Opfer noch gibt. Am Ende wehrt
sich das Opfer. Eine wiedergeborene Amerikanerin niherte sich meinem
Freund, dem orthodoxen Rabbiner in Jerusalem, legte ihre Hand auf seinen
Arm und sagte mit warmer Stimme: ,,0h, if you only knew how much we
love you Jews‘‘. Mein Freund sah sie an und sagte: ,,You don’t have to love
me. Common decency is enough.“ Es ist wichtig wahrgenommen zu wer-
den, aber es ist demiitigend, in erster Linie als ein Stiick apokalyptisches
Beweismaterial wahrgenommen zu werden. Wenn Juden oder das juidische
Volk als das ,,Judenvolk* gesehen werden, gibt es Anlaf} zu vermuten, daf}
der Jude in ein apokalyptisches Gewand gekleidet worden ist und aufgefor-
dert wird, die Szene zu betreten, auf welcher die christliche Theologie die
Regie fiihrt. Es gibt genausoviel theologische Herablassung in der christ-
lichen Liebe zum ,,Judenvolk‘ wie in dem klassischen ,,Unterricht in Ver-
achtung*‘. Wir haben uns weder mit dem einen noch mit dem anderen dem
eigentlichen Kern des jiidisch-christlichen Dialogs gendhert.

Christen, mogen sie Inder, Schweden oder Nigerianer sein, sollten eine
Uberpriifung ihrer theologischen Einstellung den Juden gegeniiber vorneh-
men. DalB} die Christen Gott als Vater Abrahams, Isaaks und Jakobs anbe-
ten, dasselbe Buch wie das jiidische Volk lesen, Gottes Reich mit Plinen
von Jesaja und Hesekiel verbinden und dieselben Psalmen wie David sin-
gen, fordert zum genauen Nachdenken auf. Dal} es heute ein jiidisches Volk
gibt, daB} dieses Volk nicht ein Teil der Kirche wurde und sich mit Griechen
und Rémern vereinigte, ist eine Herausforderung fiir Christen allerorts. Die
Christen des Nahen Ostens konnen Dialog mit Moslems haben, indische
Christen mit Hindus, wiahrend deutsche und holldndische Christen sich auf
den Dialog mit Juden einigen kénnen. Es ist gewil wahr, dafl es dort, wo
wir zusammenleben und Gemeinschaft miteinander haben, einen Dialog
des Lebens gibt. Dieser Dialog ist notwendig fiir die Fortdauer der Gesell-
schaft. Er ist notwendig fiir eine wirkliche Inkulturation des christlichen
Glaubens in andere Kulturen und Traditionen, er ist unentbehrlich fiir ein
neues christliches Verstindnis fiir Menschen anderen Glaubens.

Aber dieser Dialog ersetzt nicht den jiidisch-christlichen Dialog.
Dadurch, daB die christliche Theologie die heilige Schrift des jiidischen Vol-
kes angenommen hat und in dessen Geschichte eingestiegen ist, haben Chri-
sten, ob sie aus Amman oder Seoul, Dresden oder Accra, Oakland oder
Quito kommen, ihre theologische Bewegungsfreiheit begrenzt. Christen
miissen die Zeit und ihr Dasein aus dieser Perspektive lesen, im Licht der

156



Offenbarung an das jiidische Volk. Bisher hatten sie Vorfahrtsrecht. Andere
mulliten ausweichen. Heute ist die Situation eine andere. Heute konnen
Juden von den Déchern rufen, was Christen sie bisher nur fliistern horten:
Wo ist das messianische Reich, wo ist die erloste Welt, wo ist der Friede
ohne Ende? Zeigt uns die Asche vom Schuh des Kriegers und vom blut-
befleckten Mantel! (Jes 9,4). In welcher Hinsicht ist euer Jesus der Messias,
den wir erwarten?

V.

Wir stiitzen uns als Juden und Christen auf ein besonderes Biindnis mit
Gott. Aber gibt es einen konstruktiven und kreativen Platz fiir das jiidische
Volk in der christlichen Theologie? Oder verlangt die christliche Theologie
den Tod des Judentums, um leben zu kénnen? Wie kann der christliche
Anspruch der einzige Weg zu Gott, der jiidischen Halaschah, sein?

Um diese Frage sollte sich der jiidisch-christliche Dialog drehen. Zu die-
ser tiefgehenden und nachsinnenden Reflexion sollten etwa 50 Jahre
judisch-christlicher Dialog die Theologie und Kirche gefiihrt haben.
Schuldbewuftsein angesichts der Vergangenheit ist nicht genug. Man kann
nicht immer am Schandpfahl stehen bleiben. Man kann es als sicherer emp-
finden, aber es hilft weder Juden noch Christen weiter. Der Schandpfahl
stumpft auBlerdem das Gefiihl ab. Paldstinensische Christen konnen sich
manchmal mit Fug und Recht fragen, wo ihre christlichen Briider und
Schwestern im jiidisch-christlichen Dialog stehen. Wie sie etwa — ohne Ge-
danken an die Konsequenzen — fragwiirdige Handlungen des Staates Israel
mit Hinweis auf gottliche Versprechungen sanktionieren kénnen. Wihrend
die israelische Armee palistinensische Hauser sprengt und Schulen auf der
Westbank geschlossen hélt, sprechen sie unnuanciert vom Staate Israel als
einem Ausdruck fiir Gottes Treue, aber der Frage der Menschenrechte weichen
sie aus. Doch gottliche VerheiBungen und Ethik gehoren zusammen.

Im Dokument des Exekutivausschusses ,,Der christlich-jiidische Dialog
nach Canberra ’91* heiB3t es darum:

»In diesem Zusammenhang sind wir der Auffassung, daB Kritik an der Politik der
israelischen Regierung nicht antijiidisch ist. Denn zum Streben nach Gerechtigkeit
gehort immer auch Kritik an Staaten und politischen Bewegungen, wobei solche
Kritik sich nicht gegen das betreffende Volk und schon gar nicht gegen Religions-
gemeinschaften richtet. Wenn angesichts von MaBnahmen des israelischen Staates
Besorgnis zum Ausdruck gebracht wird, so betrifft das nicht das jiidische Volk oder
das Judentum, sondern ist ein legitimer Beitrag zur Bildung der 6ffentlichen Mei-

157



nung. Das gleiche gilt fiir die Kritik an Staaten und politischen Bewegungen, die
sich auf christliche Grundwerte berufen.‘

Die theologischen Folgen des jiidisch-christlichen Dialogs stecken noch
in ihrem Keim. Wenn die Kirche im Ernst seine Entdeckungen verarbeitet,
stehen die Christen vor einem bedeutenden Paradigmenwechsel. Er gleicht
dem, vor den die junge Kirche durch die ausgebliebene Parusie gestellt
wurde. Die Kirche vermochte auch ohne die baldige Riickkehr Christi weiter-
zuleben. So ist es durchaus moglich, daf die Fragen, die durch diesen Dia-
log auf den Tisch gelegt sind, der Kirche helfen, ihre Rolle in der Welt wie-
der zu finden: nicht ldnger eine Minoriit zu sein, die stindig der Welt mif3-
traut und deren Angriffe fiirchtet, sondern eine Minoritit, die Salz und
Licht in der Welt sein kann, ohne Berechnung oder auf Kosten einer ande-
ren Religion.

Die Siebte Vollversammlung in Canberra empfahl deshalb, dal der ORK
in den kiinftigen Auftrag fiir diesen Dialog auch die gemeinsame Suche
nach Frieden im Nahen Osten einbeziehen soll. Genauso wichtig ist jedoch
die Empfehlung, die theologischen Folgen des jiidisch-christlichen Dialogs
zu erarbeiten. DaBl man sich dieser Aufgabe annimmt, ist aus der neuen
Struktur des ORK mit der Arbeitseinheit Unity and Renewal ersichtlich,
welche die Arbeit fortsetzt, die friiher in Faith and Order ausgefiihrt wurde.
Damit ist diese Aufgabe dort, wo sie hingehort. Denn die theologischen Fol-
gen des Dialogs diirfen nicht ldnger nur eine Angelegenheit fiir die Konfe-
renz Europdischer Kirchen oder fiir den Nationalrat der Kirchen Christi in
den USA sein. Er ist eine gesamtékumenische Angelegenheit, ja eine von
den wirklich dringenden dkumenischen Fragen.

Die Relation zum Judentum ist die Nabe der Okumene, sagt der franzosi-
sche Historiker F. Lovsky. Sie stellt ein und diesselbe Frage an jede christ-
liche Kirche. Keine Kirche hat allein die Antwort. Darum miissen diese Fra-
gen soweit wie mdoglich in der Arbeitseinheit erarbeitet werden, die jetzt im
Okumenischen Rat der Kirchen den Auftrag dazu erhalten hat. Und keine
Kirche darf sich von diesem Engagement dispensieren.

Vi

Wenn die christliche Theologie beginnt, das Judentum ernstlich als eine
Realitdt anzunehmen, 14Bt sich auch das Verhiltnis zwischen Juden und
Christen auf eine natiirlichere Ebene heben. Die Wirklichkeit braucht nicht
mehr verschonert und ein gewisser Teil von ihr ganz entfithrt zu werden.

158



Christen brauchen nicht léinger hinter dem Berg zu halten, daB es Juden
gibt, die einen anderen Glaubensweg als den iiblichen gew#hlt haben. Das
ist nicht Absicht des Dialogs, nicht seine ,,via normans*, aber es kommt vor
in beiden Richtungen.

In seiner Schrift ,,Stern der Erlosung® stellt Franz Rosenzweig das
Judentum als die Sonne und das Christentum als deren Strahlen dar. Das
ist eine eher groBziigige Sicht verglichen mit derjenigen der christlichen
Theologie. Franz Rosenzweig gehort zu den wenigen jiidischen Autoren, die
sich schriftlich zum Christentum geduBert haben. Innerhalb des Judentums
schweigt man sonst iiber andere Religionen, und der duBere Druck erleich-
terte die Reflexion auch nicht, welcher Platz dem Christentum in der jiidi-
schen Okonomie zukommt. Es war nicht leicht, konstruktiv von dem zu
sprechen, der jeden Abend die Tore des Gettos verriegelte. Und doch gibt
es im Judentum eine erstaunlich offenherzige Haltung gegeniiber dem Chri-
stentum. In der jiidischen Tradition erinnern daran Yehuda Halevi und Mai-
monides, die das Christentum als ,,preparatio messianica‘*‘ erkannten.
Yehuda Halevi schrieb von Christen und Moslems, daB Moses diejenigen
verdnderte, die mit dem Gesetz in Beriihrung gekommen waren, selbst wenn
sie es abgelehnt hatten. Diese Religionen sind Vorbereitung und Vorwort
des erwarteten Messias. Maimonides beschrieb Jesus aus Nazaret und den
».Ismaeliten* (Mohammed) als solche, die ,,dazu dienten, den Weg fiir den
Messias-Konig zu bereiten. Durch sie wurden die messianische Hoffnung,
die Torah und die Gebote allgemein bekannt . . . unter den Einwohnern der
entfernten Inseln und unter vielen Vélkern‘.

Aus verstédndlichen Griinden hat man bisher von jiidischer Seite den Dia-
log als eine Moglichkeit gesehen, die Einstellung der Christen so zu verin-
dern, daf sie eine veridnderte Haltung gegeniiber dem Judentum einneh-
men. Man hoffte, ein entwickelter Dialog kénnte Christen dazu bringen,
sich dem Kampf gegen den Antisemitismus anzuschlieBen. Vielleicht wiir-
den Christen hellhériger werden und die ausgesetzte Lage des jiidischen
Volkes durch die Jahrhunderte besser verstehen. Vielleicht wiirden Christen
anders iiber Judenmission denken lernen.

Eine grofiere Ausgewogenheit im Dialog kénnte bedeuten, daBl man nicht
nur Fehlentwicklungen zwischen Juden und Christen richtigzustellen hiitte.
Man kénnte dann auf jiidischer Seite auch mit gréBerem Zutrauen dariiber
nachdenken, was der christliche Glaube fiir das Judentum bedeutet; was es
bedeutet, daBl es die gab und gibt, ,,die einen jiidischen Gott wihlten.

Der Dialog zwischen Christen und Juden soll die Interessen beider aus-
driicken und sie einen Schritt vorwiérts bringen auf dem gemeinsamen Weg,

159



welchen sie mit einem jiidischen Gott gehen miissen. Vor dieser Zukunft
gibt es AnlaB, an Amsterdam 1948 als eine Herausforderung sowohl fiir
Juden als auch fiir Christen zu erinnern: ,,To the Jews our God has bound
us in a special solidarity linking our destinies together in his design®. (,,Gott
hat uns mit den Juden in einer Solidaritéit besonderer Art verbunden, indem
er in Seinem Heilsplan unser beider Bestimmung miteinander verkniipfte.
Aus: Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan. 5. Band. Die Erste
Vollversammlung des ORK. Tiibingen 1948, S. 213.)

Einheit in der Vielfalt

Die 6kumenische Sehnsucht des Johann Amos Comenius
VON RALF KOERRENZ

Das Jahr 1992 erinnert nicht nur an die mehr als ambivalente Entdeckung
Amerikas. Ein Jahrhundert nach diesem geschichtstrachtigen Beginn der
. Zivilisierung** jener vermeintlich kulturlosen Regionen wurde im Mérz
1592 in Nivnice (Stidméhren) der berithmte Theologe, Pidagoge, Philosoph
und Politologe Johann Amos Comenius geboren.! Im historischen Riick-
blick ist das 17. Jahrhundert besonders durch die Wirrnisse des 30jdhrigen
Krieges als leidvollste Epoche der konfessionellen Unversohntheit in Erin-
nerung. Gegen den Zeitgeist der spekulativen Lehrsysteme mit deren Schér-
fung des Blicks fiir Trennungslinien der Christenheit setzte Comenius die
Vision einer sich einigenden Weltchristenheit als Anbruch der sich durchset-
zenden Herrschaft Christi in der Welt.

Die Vorschléige seiner im Kontext der protestantischen Orthodoxie unzeit-
gemiiBen Betrachtungen haben im 20. Jahrhundert kaum etwas an Aktuali-
tiat und Plausibilitit eingebiilt. Natiirlich wird zu beachten sein, dafl heute
die Proklamation der universalen Herrschaft Christi den Rahmen einer
sakularisierten Gesellschaft nach der Aufklirung nicht ignorieren kann.
Gerade auf diesem gewandelten Hintergrund erhilt das Nachdenken iiber
die Aspekte einer Verantwortung der Christen fiir die eine, von Gott
geschaffene Welt jedoch auch eine brennende Dringlichkeit.

Eine FErinnerung an die Perspektiven 6kumenischer Verstdndigung?, die
Comenius entworfen hat, ist dabei mehr als eine historische Reminiszenz.

160



Es ist eine Mahnung daran, daf sich eine christliche Existenz ohne ¢kume-
nische Sehnsucht selbst verfehlt, daBl das Christentum von Gott her auf
Einheit der Gldubigen und Einheit der Welt hin angelegt ist. Dal3 Comenius
nicht bei der Beschreibung jener 6kumenischen Vor-Gabe durch Gott ste-
hen bleibt, sondern die Anndherungsbestrebungen nur in konziliarer Weise
zu verwirklichen sieht, ist ein visiondrer Eintrag ins Stammbuch derer, die
den heutigen konziliaren ProzeB als traditionslose Modekreation einer
resignierenden 6kumenischen Bewegung kennzeichnen. Comenius steht fer-
ner fiir die Einsicht, daB Frommigkeit notwendig politisch sein muf}, weil
ihr in dem Sinne, dafl Christus das Heil allen Menschen bringen will, die
Belange der Welt nicht gleichgiiltig bleiben kénnen. Der vermeintliche
Gegensatz zwischen spiritueller Erneuerung und politischer Analyse- bzw.
Handlungskompetenz entlarvt sich dabei als ein fiir die Glaubwiirdigkeit
christlicher Existenz tédliches Scheingefecht.

1. Die Vor-Gabe dkumenischer Einheit

Das gesamte Werk des Comenius kann unter das Stichwort der ,,panso-
phischen Kosmologie* gestellt werden. Der entscheidende Ausgangs- und
Bezugspunkt fiir sein Denken ist weder kirchliche Besitzstandswahrung
noch weltabgewandte Frommigkeit. Die Bibel wird ganz von ihrem Verhei-
Bungsgehalt fiir die Welt her interpretiert. Es geht im Nachdenken iiber die
Welt um die Frage der Regentschaft Christi und umgekehrt: in der Theo-
logie geht es demnach um das Nachdenken iiber das Wohl der Welt. Inhalt-
liche Orientierung bietet die Gottes Schopfung und Geschichte innewoh-
nende Weisheit. Comenius beschreibt die dreifache Gestalt des weisheit-
lichen Wortes Gottes in seiner Schrift ,,Das einzig Notwendige* (Unum
necessarium)?:

,,.Die Quelle aller Weisheit, das Wort Gottes in der Hohe, duBert sich in dreifacher
Weise: erstlich ist es als das Licht des Verstandes jeder verniinftigen Kreatur, Engeln
und Menschen verlichen; zweitens hat es jeder korperlichen Kreatur, von denen die
Welt erfiillt ist, seinen Stempel aufgedriickt; drittens ist es miindlich zu den Auser-
wihlten Gottes gesprochen und auf Gottes Befehl in prophetischer Schrift aufge-
zeichnet 4

Erkenntnisprozesse vollziehen sich danach durch die gottgegebene Ver-
nunft des Menschen, die Betrachtung der geschdpflichen Welt und eine
Meditation der Bibel. Bei alledem ist deutlich, dafl es Comenius in seiner
dynamischen Schopfungstheologie um die Welt, also die Okumene im

161



Sinne einer Einheit der gesamten Schopfung, geht. Die Okumene ist von
Gott vor-gegeben. Dieser Satz gilt aus christlicher Sicht einmal als
,,Ist“-Beschreibung, sodann jedoch auch als ,,Soll“-Ausdruck der Ver-
pflichtung des Menschen gegeniiber seinem Menschsein als Hiiter und
Gestalter der Schopfung.

Diese umfassende Hinwendung zur gesamten Okumene als dem bewohn-
ten, von Gott geschaffenen Erdkreis entfaltet sich fiir Comenius in drei
dkumenischen Einzelperspektiven, in denen sich das Verhiltnis des Men-
schen zur Welt konkretisiert. Es sollten also, wenn von Okumene bei Come-
nius geredet wird, zwei Ebenen unterschieden, jedoch nicht getrennt wer-
den. Zum einen handelt es sich im gesamten comenianischen Werk um eine
christliche Weltdeutung (Okumene im Sinne der gesamten Schopfung).
Zum anderen konkretisiert sich das Verhiltnis des Menschen zu dieser Welt
in drei konkreten 6kumenischen Einzelrelationen. Unter Einbezug der klas-
sischen Bestimmung des Begriffs ,,6kumenisch* formuliert er im Sinn einer
Verstandigung kirchlich-theologischer Traditionen diese Doppel-Deutung:

,,~Okumenisch werden jene Konzilien genannt, auf denen die Bischofe, die aus der
ganzen Christenheit zusammengekommen sind, iiber die Angelegenheit der gesam-
ten Kirche beraten. Ein wahrhaft 6kumenisches Konzil wird es jedoch erst dann
geben, wenn sich erleuchtete Ménner, die andere Sterbliche an Weisheit, Frommig-
keit und Besonnenheit iiberragen, Philosophen, Theologen und Politiker aus der
ganzen Welt (aus allen besiedelten Gegenden), versammeln, um zu beraten, wie
schlieBlich das Heil des Menschengeschlechts vollkommen zu machen, zu sichern
und auszubreiten ist.>

,,Okumenisch* ist somit die Kennzeichnung des Ganzen und zugleich von
drei konkreten Verantwortungsfeldern. Die erste dieser 6kumenischen Ein-
zelperspektiven ist das Gebiet, das Comenius als ,,Philosophie* bezeichnet.
Darunter versteht er gemidB dem Gedanken, daB die Schopfung eine Inkar-
nation der gottlichen Weisheit darstellt, die Liebe zu eben jener Weisheit
(Philo-Sophie).

,,Nach Gottes Willen soll die Philosophie nichts anderes sein als die gesetzliche
Herrschaft des Menschen iiber alle Dinge der Erscheinungswelt, iiber die unter ihm
stehenden Geschépfe.“®

Davon nicht zu trennen ist die zweite Konkretion der umfassenden Oku-
mene-Verantwortung. Diesen Bereich bezeichnet Comenius als ,,Politik*,
wobei er darunter die Ordnung des menschlichen Zusammenlebens unter
der Maxime einer gegenseitigen Verantwortung fiireinander fassen will.
Auch wenn heute im Blick auf die ,,Philo-Sophie* und die ,,Politik* nicht

162



mehr von der Idee einer Welt auszugehen ist, in der (fast) alle Menschen
Christen sind, hat diese Sichtweise nichts an Aktualitit eingebiiBt. Fiir die
Weltwahrnehmung der einzelnen Christen und der christlichen Gemein-
schaften geht es doch um nichts anderes, als immer wieder neu die Welt als
Gottes Schopfung durchzumeditieren, um auf diesem Wege zur Kldrung
eigener Verantwortlichkeit und entsprechendem Engagement zu gelangen.
Auf diese 6kumenischen Konsequenzen wird im dritten Abschnitt einzuge-
hen sein.

Die dritte Einzelperspektive bezieht sich auf den Bereich der Religion,
worunter bei Comenius die christliche im Sinne einer weisheitlichen Ortho-
praxie verstanden wird. Dies wird an der Betonung der Verhaltenskompe-
tenz in der entsprechenden Definition deutlich:

»Das Wesen der Religion besteht darin, daB wir Gott glauben, wenn er uns seinen
Willen offenbart, daB wir seinen Geboten gehorsam sind, daB wir seinen VerheiBun-
gen trauen und zwar iiberall, in allen Lebenslagen, ohne Zogern.’

Die Trias ,,Glaube, Liebe, Hoffnung* ist unzweideutig auf das mensch-
liche Verhalten in der und fiir die Welt bestimmt. Es geht nicht um theore-
tische Spekulation und die Konstruktion eines bestimmten Lehrgebaudes.
Religion zielt auf den Lebensstil des Menschen. Um so hirter ist das Leiden
an der Situation, daB} die Christen sich nicht auf diesen Vorrang der Ortho-
praxie vor der spekulativen Orthodoxie einigen konnen. Selbstverstandlich
wird auch der Lebensstil nicht ohne eine Lebenslehre auskommen — ent-
scheidend ist dabei jedoch das ,wie* und der Stellenwert der Lehre.

Der Vorrang des praktischen Lebens vor spekulativer Abstraktion ist bei
Comenius existentiell verortet. Ein ergreifendes Dokument der alleinigen
Orientierung an der so verstandenen biblischen Offenbarung stellt das
».verméchtnis der sterbenden Mutter der Briiderunitit*‘ aus dem Jahre 1650
dar.® Der historische Hintergrund dieser Schrift war eng mit der Beendi-
gung des 30jahrigen Krieges verkniipft.

»»Je mehr Comenius die Haltung der GroBmichte, auch Schwedens, begriff, die
bei den Friedensverhandlungen zu Miinster und Osnabriick allein darauf bedacht
waren, moglichst viel an Land und Macht zu retten und sich mit Gewinnen aus dem
ldngst sinnlos gewordenen Krieg zuriickzuziehen, desto unsicherer wurde die Aus-
sicht, Schweden wiirde sich fiir die Freiheit des tschechischen Volkes einsetzen; der
Westfilische Friede von 1648 bestitigte die schlimmsten Befiirchtungen.*“?

Von diesem Urteilsspruch iiber den gesamten tschechischen Protestantis-
mus '* war die ,,Mutter der Briiderunitit* aufgrund ihres kompromiflosen
Festhaltens am kirchlichen Ideal der demokratischen Laienbewegung in

163



besonderem MaBe betroffen. Deswegen wendet sich Comenius als Bischof
der Unitit an die iibrigen Briidergemeinschaften, um den erwarteten Unter-
gang einzuordnen und zu werten. Der Gesamttenor dieser theologischen
Analyse ist als Gegensatz zu jeglicher Form kirchlicher Besitzstandswah-
rung eine einzige Proklamation der Autoritit Gottes gegeniiber den
menschlich gestalteten Formen institutionalisierter Kirchlichkeit:

,,Ohne Beispiel in der Kirchengeschichte ist, daB eine sterbende Kirche nicht an
sich und ihre Sache denkt, sondern daran, daB Gott allein verherrlicht werde, nicht
nur durch unser Leben, sondern auch durch unser Sterben. Deshalb vermacht die
Briiderunitiit ihren Schwestern ihre Schétze, weil sie darin nicht ihr Eigengut, son-
dern anvertrautes Eigentum Gottes sieht.”“"!

Die Bereitschaft des Comenius, in allen Konfessionen selbst bei der Dia-
gnose eines unterschiedlichen Grades der Verderbtheit immer noch eine
mogliche Realisationsform christlicher Existenz zu sehen, fiihrt soweit, dal3
er seinen Predigern auftrigt, bei Nicht-Vorhandensein einer Briider-Unitét
ihren Dienst einer anderen Kirche anzubieten. Die Haltung der Prediger
solle dabei dadurch gekennzeichnet sein, einerseits die Eigenheiten der Kon-
fessionen nicht gegeneinander auszuspielen und andererseits die eigene
Identitit der Briiderunitit nicht zu verleugnen. '? Die einzelnen Erinnerun-
gen an Stirken und Schwichen der verschiedenen Konfessionen, wobei ins-
besondere die Verwandtschaft mit der protestantischen Reformation betont
wird, miindet in ein umfassendes Pladoyer an die Verantwortung fiir die
Einigung der Christenheit.

,,Allen christlichen Unitéten insgesamt vermache ich nun das Streben nach Ein-
miitigkeit und Ubereinkommen und Verbundenheit im Glauben und in Liebe zur
Einheit des Geistes. . .. O mochtet ihr alle verstehen, worum zu eifern es nétig oder
unnétig, worum mehr oder weniger zu eifern es notig ist, und jenes Eifern zu mei-
den, das mit Unverstand ist und ohne Erbauung, ja das zum Verderben der Kirche
fithrt. Dort aber dagegen, wo ein heftiges Eifern notig ist, fiir die Ehre Gottes ndm-
lich, da diirft ihr heftig (bis zur Aufopferung eures Lebens) eifern.“!?

Der Sinn jener Unterscheidung zwischen Notigem und Unnétigem wird
deutlich, wenn man das auf die Einigung der Kirchen zielende achte Kapitel
seiner Schrift ,,Das einzig Notwendige* zu Hilfe nimmt. Dort verbindet
Comenius seine 6kumenische Vision mit einer empirischen Analyse der
kirchlichen Selbstbilder in Vergangenheit und Gegenwart.

,,Jede Kirche hilt sich fiir die wahre oder wenigstens fiir den reinsten, lautersten
Teil derselben, und untereinander verfolgen sie sich mit bitterem Hasse. Eine Ver-
sohnung laBt sich bei ihnen nicht erhoffen, unversohnlich setzen sie der Feindschaft
Feindschaft entgegen. ‘!

164



Gegen diese Prinzipien der Unversohnlichkeit und jener Tendenz zur Ver-
absolutierung der eigenen Bekenntnisse setzt Comenius die Erinnerung
daran, daB Gott in der Schépfung die Welt und die Religion als Einheit
geschaffen hat und damit auch ihre gegenwirtige Einheit begriindet. Diese
,,Paradiesreligion‘‘ lebte von dem Grundsatz:

,»An den einen Gott glauben, ihm allein gehorchen und von ihm, der Quelle des
Lebens, das Leben erhoffen.“

Es war ein Akt der Welt, ein Akt menschlicher Selbsterméchtigung, die
gegen jenen Gehorsam aufbegehrte und sich auf ihrem Weg in immer neue
Labyrinthe verstrickte. Der Siindenfall war nach Comenius Menschenwerk,
Siinde ein Produkt menschlicher Selbstentfernung von Gott als der Quelle
des Lebens. Die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus deutet Comenius
als den Akt, durch den der Mensch aus seiner Eigenméchtigkeit befreit und
in den lebenspendenden Glaubensgehorsam zuriickgefithrt werden kann.
Leitmotiv fiir die Erneuerung der Welt ist dementsprechend der Gedanke
der Nachfolge Christi. Diese beschreibt den Pfad, auf dem allein der
Mensch aus den Verstrickungen seiner Existenz herausfinden kann.

,,Ein Christ ist ein Schiiler und Nachfolger Christi, der da glaubt, was er gelehrt
hat, tut, was er geboten, hofft, was er verheiflen hat. Oder erhabener ausgedriickt,
ein Christ ist Christo dhnlich und vermoge dieser Ahnlichkeit zur Vergottung
bestimmt ¢ 16

Damit ist angedeutet, da3 Glauben nicht mit dem Fiir-Wahr-Halten von
Glaubenssitzen zu verwechseln, sondern als ein lebenslanger Anndherungs-
prozell an den Weg Christi zu verstehen ist. !’

2. Der Prozefi okumenischer Verstindigung

Es geht um eine gelebte Frommigkeit, die ihre letzte Autoritit nicht in
den von Menschen entworfenen Gestalten konfessioneller Grenzen
erblicken kann. Leitend ist vielmehr die Konzentration auf die Bibel als
malBgeblichem Bezugspunkt der eigenen Lebensgestaltung. Diese Klirung
der letzten und einzigen Autoritdt kann dann nicht ohne Konsequenzen fiir
die Methode eines 6kumenischen Verstindigungsprozesses bleiben.

,,Das hochste Gesetz aber der christlichen Eintracht ist dreifach: In allem Not-
wendigen Einigkeit halten, in dem weniger Notwendigen oder in den Mitteldingen
sich die Freiheit bewahren, in allen Dingen aber und gegen alle sich der Liebe
befleiBigen. 18

165



Mit dieser Konzentration auf das Substantielle, dem Plddoyer fiir die
Suche nach der Einheit in der Vielfalt eingebettet in den Rahmen einer lie-
bevollen Zuwendung als grundsétzlicher Lebenshaltung, steht Comenius in
der Gesamttradition seiner Kirche. Diese war von Anfang an durch eine
starke 6kumenische Gesinnung geprigt, die aus der Einsicht resultierte, dafl
selbst in der die eigene Konfession unterdriickenden romischen Kirche Chri-
stus seine Auserwihlten haben werde.

,»»Selbst die Briider nannten ihre Kirche bloB Unitit und nannten so auch andere
Kirchen, z.B. die romische Unitit, die Waldenser Unitdt und spéter die deutsche
Unitit, die helvetische Unitit usw.; denn keine von diesen Unititen konnte den
Anspruch erheben, die wahre Kirche Christi zu sein. Diese Kirche, die einzige und
wirkliche, ist unsichtbar, und der Herr erhilt sie sich unter allen Umstinden.”

Im ProzeB3 6kumenischer Verstindigung geht es damit zunachst um die
Einsicht in den Status der eigenen Tradition. Diese kann und darf aufgrund
der beschrinkten menschlichen Erkenntnisfihigkeit eben nicht verabsolu-
tiert werden. Vielmehr gilt es bei der Betrachtung anderer Traditionen, in
Offenheit fiir die fremdartige Ausdrucksform des Glaubens nach dem
gemeinsamen Grund der biblischen Weisheit zu forschen. Dies bedeutet
andererseits keineswegs, dafl man die Ausdrucksform seiner Glaubenswelt
zu negieren hat. Entscheidend ist vielmehr die Einsicht in die eigene Relati-
vitdt im Angesicht der Weisheit Gottes und von dort aus das Wagnis einer
Offenheit fiir das Fremde.

Die Methode ékumenischer Verstdndigung ist demnach die Suche nach
der Einheit in der Vielfalt, wobei die entscheidende Frage sich auf das rich-
tet, was dem Menschen not tut. Die Antwort darauf findet Comenius in sei-
ner Leitfigur Christus als der letztgiiltigen Inkarnation gottlicher Weisheit:

,»Seine Regel von der Beobachtung des Einen, was not ist, entwickelte Christus
an einzelnen Fillen und wendet sie bei ihnen an. Einfachheit ist ihm der Ariadne-
faden, der sicher aus allen Labyrinthen, auch den groéBten, herausfiihrt .2

Konkretisiert wird dies im Doppelgebot der Liebe. Comenius kann dies
auch negativ formulieren, indem er auf das ,,Gebrechen‘‘ seiner Gegenwart

und der Vergangenheit verweist. Demnach ist der Grundzug allen bisheri-
gen menschlichen Verhaltens,

,». . . daB wir in der Erziehung, in der Politik und in der Religion aufgehért haben,
auf das Wesentliche zu achten und statt dessen alles mit nutzlosem Zeug, mit AuBer-
lichkeiten und Spielereien erfiillen.*“?!

Den Hintergrund fiir diese Methode bildet die Einsicht, da3 der Zustand
einer Zerissenheit nichts sein kann, was den Menschen unberiihrt lassen

166



kann. Christliche Existenz ist ohne ein Leiden an der Zerissenheit des Chri-
stentums fiir Comenius undenkbar. Die Selbstkennzeichnung des Comenius
als ,,Mann der Sehnsucht‘? bezieht sich elementar auch auf das Leiden
an der Spaltung des Christentums und jener Unverséhnlichkeit der Konfes-
sionen, die in jeglicher ,,Orthodoxie®, die das Gewicht einseitig auf die Seite
der Lehre und damit auf die Ausformulierung von Lehrunterschieden zu
legen geneigt ist, maBgeblich geférdert wird. Der Leitgedanke einer ,,imita-
tio Christi* wehrt einer solchen Konzentration auf das Gebiet der theoreti-
schen Erkenntnis, in der der Mensch zwar die Weisheit Gottes als Orientie-
rungsmalistab hat, diese ihn jedoch gerade auf das Feld der handelnden
Nachfolge verweist. Das Ziel einer ,,universalen Religion*“?® kann klar
umrissen werden und ist demnach,

»- - - den Menschen mit Gott und Gott mit den Menschen zu dem Endzweck zu
verbinden, daf3 1. Gott alle Ehre fiir alles und in allem zukomme, was zeitlich und
ewig ist; 2. dall den Menschen die Bliite Gottes in allem und durch alles, hier und
in Ewigkeit, deutlich werde; 3. dal} alles iibrige (Himmel und Erde mit allen
Geschépfen) dem doppelten Ziel dienstbar gemacht werde.*?*

Nun bleibt Comenius keineswegs bei einer allgemeinen Wunschbeschrei-
bung, sondern zeigt im Sinne einer ,,konkreten Utopie* den Weg zu einem
VerstdndigungsprozeB3 auf religiosem Gebiet auf. Sein Vorschlag richtet sich
auf die Einrichtung eines Gremiums, das unschwer mit der heutigen Gestalt
des ,,Okumenischen Rates der Kirchen* in Verbindung zu bringen ist.
Parallel zu den beiden Einrichtungen fiir die philosophische (Kollegium des
Lichts) und politische (internationales Friedensgericht) Einzelperspektive
okumenischer Verantwortung soll ein ,,Weltkonsistorium‘* der Kirchen ein-
gerichtet werden.

,»Alle Konsistorien oder Presbyterien (wie es sie bei den Rémern, Griechen, Abes-
siniern, Evangelischen usw. gibt) sollen zu einem Konsistorium der allgemeinen Kir-
che zusammenwachsen, wie sie in Jerusalem vorgebildet ist .. %

Ein konstitutives Merkmal dieser und der beiden anderen Einrichtungen
soll — deren Selbstbild gemédl — sein, daf als oberster Vorgesetzter und
damit entscheidender MaBstab wiederum Christus gesehen wird. Das Nach-
folge-Motiv gewinnt so in der Idee eines Weltkirchenrates seine Sozial-
gestalt. Die ,,menschliche** Struktur jener Organisation im comenianischen
Plan kann auch nach heutigen Mafstiben grof3e Plausibilitit beanspruchen.

»Jedes dieser Gremien sollte einen Vorsitzenden haben. Diese wiederum einen
Vorgesetzten in Europa, einen in Afrika usw.?® Sie alle zusammen bilden jenen

167



Weltsenat, jene Erzieher des Menschengeschlechts, jene Leuchten der Welt und jene
Schilde fiir die Welt, so da die Philosophie iiberall Haus und Bastei der Wahrheit,
daf die Religion Haus und Bastei der Frommigkeit und die Politik Heimstatt und
Schutzwall der Sicherheit in der ganzen Welt sei.**?’

Verstdndigung bedarf der geordneten Gemeinschaftsstrukturen und diese
wiederum sind Voraussetzung fiir die christliche Nachfolge, deren Bezugs-
grofe fiir Denken und Handeln die ,,Okumene* als gesamter bewohnter
Erdkreis ist. So sehr die drei Perspektiven (Philosophie, Religion, Politik)
als Verantwortungssphédren zu unterscheiden sind, so wenig konnen sie
getrennt werden. Dies wird daran deutlich, dal Comenius dem Gedanken
dreier Weltorganisationen noch die Idee einer Weltversammlung bzw. eines
Okumenischen Konzils im umfassenden Sinne iiberordnet.? Eine solche
Versammlung, die dann die drei Binzelorganisationen fiir Bildung, Religion
und Friedensrecht wiederum erst konstituieren wird, soll durch eine Einbe-
rufung der ,,Kénige* und ,,Republiken® zustandekommen und aus allen
Stammen und Volkern entsprechende Weise zusammenrufen.? Ubertrédgt
man diese Vorstellung auf die Existenz der ,,Vereinten Nationen®, so wird
man darin eine Umsetzung der comenianischen Utopie mit dreihundertjéh-
riger Verzogerung sehen diirfen. Allerdings hinkt der Vergleich an einem
Punkt, denn unzweifelhaft fithlen sich die ,,Vereinten Nationen* nicht fiir
die Einberufung einer religiosen Weltversammlung zustéindig. Nimmt man
die Faktizitit des Vorhandenseins mehrerer Weltreligionen ernst, so wire an
diese Adresse im Riickblick auf Comenius die Frage zu richten, ob in den
Kompetenzbereich der ,,Vereinten Nationen* als weltumspannender Orga-
nisation nicht auch die Einberufung eines ,,Weltrates der Religionen* fallt.

Mit der comenianischen Vorstellung jenes Weltkonzils, das den Prozef3
der ,Verbesserung der menschlichen Dinge voranzutreiben hat und
zugleich auf die Basisaktivitdt eines gewandelten Lebensstils im Kleinen
angewiesen ist, schlieBt sich der Kreis, daBl aus dkumenischer Perspek-
tive Frommigkeit nur in einer umfassenden Verantwortung fiir Bildung und
Religion und Politik realisiert werden kann. Eine Trennung jener Bereiche
wire die Aufgabe des christlichen Kerngedankens, dall Gott der Schopfer
der Welt und Christus der MaBstab einer endgiiltigen Erneuerung dieser ist.
Im abschlieBenden Kapitel soll an einer exemplarischen Schrift dargelegt
werden, wie Comenius selbst seine Verantwortung fiir den politischen
Bereich® gelebt hat.

168



3. Die Konkretionen okumenischer Verantwortlichkeit

Mit seiner Schrift ,,Engel des Friedens‘ (Angelus pacis)3? mischte sich
Comenius im Jahre 1667 aktiv in die Verhandlungen iiber die Beendigung
des englisch-niederlandischen Krieges*® ein. Seine Aussagen iiber die
christliche Verpflichtung zum Frieden wie seine Anmerkungen zur Begeg-
nung von Christen mit den ,,heidnischen Vélkern* verdienen auch heute
noch Beachtung. Als der ,,Engel des Friedens‘“3* wendet sich Comenius
zwar vordergriindig an die streitenden Seeméchte, doch schon aus der Fort-
setzung des Untertitels ,,. . . und hierauf an alle Volker des ganzen Erdkrei-
ses‘‘¥ wird die universale Perspektive deutlich. Auch hier wird wieder der
Vorrang eine ,,Orthopraxie — man kénnte vielleicht sogar noch besser
von einer ,,Ortho-Empirie“ sprechen — gegeniiber einer wortmichtigen,
aber realitdtsfernen Orthodoxie betont.

»»Man soll keine anderen Riicksichten kennen als das gemeinsame Wohl und das
Bestreben, dall Freundschaft, Nachbarschaft, Vaterland, Vertrige, Gegenseitigkeit
und Religion nicht nur eitle Worte seien, sondern Wirklichkeit, und zwar nicht eine
starre und fruchtlose, sondern eine strotzende und fruchtbare 3¢

Das Prinzip der Vers6hnung hat dabei Vorrang gegeniiber Rechthaberei,
das sehnsuchtsvolle Streben nach Einheit in Einfachheit Vorrang vor dem
spitzfindigen Debattieren iiber Wahrheit. Auch wenn die géttliche Weisheit
letzte BezugsgroBe und Malstab bleibt, verwendet Comenius zunichst
innerweltliche Argumente. So versucht er den beiden streitenden Parteien
nachzuweisen, daf} ihre Krifte gleich bemessen seien, es deswegen keinen
Sieger geben werde und ein Krieg dementsprechend sinnlos sei.?” Come-
nius fithrt weiter an, dafl in dem Konflikt zwischen den unterschiedlichen
Staatsformen darauf zu verweisen ist, da} deren Gestaltung in menschlicher
Verantwortung liegt und eine wechselseitige Toleranz die Konsequenz dieser
Einsicht darstellt.*® Natiirlich sind alle diese Argumente eingebunden in
die pansophische Kosmologie, so dall dementsprechend darauf verwiesen
wird, Gottes Heilsplan und der Menschen Kriegsgeliiste seien unvereinbar
und stellten iiberdies noch ein schlechtes Beispiel fiir die Heidenwelt dar.

,.Nicht einmal jene Christen, die den Anschein haben wollen, daB sie fiir Gott
und Religion Krieg fiithren, vermégen ihre Tat zu rechtfertigen, weil sie eine von Gott
nicht auferlegte, von Christus verbotene und erfolglose Sache vollfiihren.**

Krieg darf nach Christi Willen nicht sein. Diese Einsicht wird verstirkt
durch den Aspekt, daB3 das Objekt der streitenden Begierde — die Herr-
schaft tiber die Meere — gar nicht der menschlichen Verfiigungsgewalt

169



anheimgestellt ist. Die Herrschaft iiber die Meere gebiihrt Gott allein,*
auch wenn er dem Menschen den Auftrag erteilt hat, Hiiter der Schopfung
zu sein.

Diese Einsichten konkretisieren die dritte 6kumenische Einzelperspektive
einer verantwortlichen, auf das friedliche Miteinander ausgerichteten Poli-
tik. Darin enthalten sind nun nicht nur Verhéltnisbestimmungen der
,,christlichen* Vélker untereinander, sondern auch deren Beziehung zu den
,,Heiden*. In der Tat sollen die Christen sich befleifigen, diesen den christ-
lichen Glauben mit dem Ziele nahezubringen,

,,- - . jene so zahlreichen ungebildeten, barbarischen, Gottes, ihres Schopfers und
Erlosers, unkundigen Volker . . . der wahren Religion und Bildung in den Sitten und
Wissenschaften zuzufiihren und so in der ganzen Welt die Zahl derer, die erlost wer-
den sollen, zu vermehren.“*

Die Glaubwiirdigkeit dieser Mission basiert jedoch auf der Vorausset-
zung, daB die christlichen Volker zunichst untereinander Frieden schlieflen
miissen, weil sonst ihre Botschaft unglaubwiirdig wird. Zeitlich und sach-
lich setzt Mission somit die Okumene im Sinne einer substantiellen Einheit
der Kirchen voraus — eine Erinnerung, die angesichts heutiger Tendenzen
zur ,,christlichen Mission* gegeniiber anderen christlichen Konfessionen
auch im 20. Jahrhundert nichts an Aktualitit verloren hat. Gehort dies zur
Voraussetzung der Mission, so wird deren konkrete Durchfiihrung unter der
Priamisse der Menschenfreundlichkeit gesehen, die sich aufgrund der dreifa-
chen Gestalt gottlicher Weisheit dem menschlichen Handeln nahelegt.

,,Soweit es sich um die Art handelt, wie man die Angelegenheit den Vélkern iiber-
mitteln soll, ist Vorsicht am Platze. Nicht in Form von Vorschriften, sondern von
Empfehlungen sei ihnen das Neue vorgetragen oder als ehrenhaftes und reiches
Geschenk iibermittelt. Denn die Menschen hdngen sehr an ihrer Freiheit und ertra-
gen keine Befehle. Lieber mogen sie die schlimmsten Dinge nach freier eigener Wahl
als bessere nach fremder Wahl, die ihnen gegen ihren Willen aufgenotigt sind.*“*?

Mission lebt von der Botschaft, die sie zu iibermitteln hat, nicht jedoch
von Begierde, die Zahl der ,,eigenen‘* Glidubigen zu vermehren. Diese Bot-
schaft hat sich auf das Substantielle, die Einheit in der Vielfalt, zu konzen-
trieren und nicht mit spekulativer Gelehrsamkeit Zwietracht in die zu mis-
sionierenden Gebiete zu bringen. Wie im Zuge der Kolonisation Mission
verstanden wurde, wird im doppelten Jubiliumsjahr 1992 am Beispiel
,,Amerika® durchzubuchstabieren sein. Die physische und psychische
Inquisition ist nach Comenius als ein ebenso eindeutiger Verrat am Chri-
stentum anzusehen wie eine ,,christliche* Legitimation des Krieges. Seine

170



Botschaft blieb ungehért und so wird seine Charakterisierung der angemes-
senen missionarischen Haltung eine Erinnerung daran bleiben, daf nicht
jeder die Irrwege einer konstantinischen Staatskirchlichkeit mitgegangen
ist. Die christlichen Pddagogen, Theologen und Politiker

,»- . . sollen nicht durchtrieben, stolz und streitsiichtig sein, sondern gottesfiirchtig
und friedliebend, nichtsdestoweniger aber weise und umsichtig.**?

Comenius hat sich in seiner chiliastischen Hoffnung, zu seiner Zeit wiirde
das letzte, das siebte Jahrtausend anbrechen, geirrt. Die Inhumanitit hat
sich in der Folgezeit allzuoft gerade im Gewand aufgeklirter Sachlichkeit
Raum verschafft — das ,,aufgeklarte’* 20. Jahrhundert ist besonders in
Deutschland ein bedriickender Beleg hierfiir. Ein letzter Gedanke der visio-
néren Friedenssehnsucht des Johann Amos Comenius, die Menschheit und
insbesondere die Kirchen mégen endlich die von Gottes Weisheit her nahe-
liegende Einheit in der Vielfalt entdecken und verwirklichen, schligt in
besonderer Weise den Bogen zur Gegenwart. Comenius schreibt davon, daf
vor der Mission auf den anderen Kontinenten zunéchst einmal die Mission
in Europa beginnen miisse. “ Heute wird weiterfiihrend zu fragen sein, ob
nicht umgekehrt die jungen Kirchen Afrikas, Asiens und Amerikas den mis-
sionarischen Auftrag besitzen, die Botschaft von der Einheit in der Vielfalt
als Mafigabe eines weisheitlichen Lebensstils im alten europiischen Kontext
neu zur Geltung zu bringen.

ANMERKUNGEN

! Die umfangreichste Studie zu Leben und Werk lieferte bislang Milada Blekastad, Come-
nius. Versuch eines Umrisses von Leben, Werk und Schicksal des Jan Amos Komensky.
Oslo/Prag 1969; eine knappe Skizze bietet der TRE-Artikel von Hans Scheuerl/Henning
Schréer, Johann Amos Comenius. In: TRE Bd. 8 (1981), S. 162—169.

2 Vgl. hierzu Hermann Delfs, Die 6kumenische Botschaft des Johann Amos Comenius. Ein
Wort des Gedenkens. In: Okumenische Rundschau 19 (1970), S. 431—437; wichtig auch:
J. L. Hromddka, Die Theologie des J. A. Comenius im Umbruch der Zeiten. In: Commu-
nio viatorum 2 (1959), S. 42—49.

3 Die Publikation der deutschen Ubersetzung von Johannes Seeger aus dem Jahr 1904 wurde
Hamburg 1964 nachgedruckt. Die Zitate aus dieser Schrift richten sich nach der Ausgabe
von 1964.

4 Ebd. S. 80.

5 Panorthosia, Kapitel XXV. Diese Schrift wird nach der deutschen Ubersetzung des Come-
nianischen Hauptwerks ,,Allgemeine Beratung iiber die Verbesserung der menschlichen
Dinge* von Franz Hofmann (Berlin 1970; hier: S. 402) zitiert. ,,Panorthosia* ist die sech-
ste von insgesamt sieben Teilschriften und beschéftigt sich mit der politischen Realisierung
einer Verbesserung auf den Gebieten der Bildung, der Religion und der gesellschaftlichen
Verfassung.

171



23

25

26

27

29

=31

32

33

Das einzig Notwendige, S. 81.

Ebd. S. 81.

Diese Schrift liegt in einer deutschen Ubersetzung von Milos Bic vor (Neukirchen 1958).
Hilfreich und spannend ist dabei dessen einleitender historische AbriB einer Geschichte der
Briiderunitit (,,Blicke in die Geschichte des tschechischen Protestantismus®, ebd.
S. 8-80).

Franz Hofmann, Jan Amos Comenius. Lehrer der Nationen. Kéln 1976, S. 45.

Einen knappen Uberblick iiber die verschiedenen Strémungen gibt Jiri Otter, Evangelische
Kirche der Bohmischen Briider in der CSSR. Prag 1985.

Milos Bic, Blicke in die Geschichte des tschechischen Protestantismus. a.a.O., S. 67.
Johann Amos Comenius, Vermichtnis der sterbenden Mutter ... a.a.O., S. 91.

Ebd. S. 97.

Das einzig Notwendige, S. 125.

Ebd. S. 113.

Ebd. S. 115.

,,Was ist denn fiir die Christen, die sich in so viele und grofe Labyrinthe verirrt haben, das
Eine, was not ist? Einzig und allein auf Christum schauen, auf das Vorbild aller Vollkom-
menbheit, fiir uns vom Himmel gesandt, und unser ganzes Leben nach diesem Vorbild ein-
richten.* (Ebd. S. 118).

Ebd. S. 116.

Milos Bic, Blicke in die Geschichte des tschechischen Protestantismus. a.a.O., S. 41.
Das einzig Notwendige, S. 54.

Panorthosia, Kapitel V (S. 348).

Das einzig Notwendige, S. 140; das gesamte zehnte Kapitel bietet einen mdoglichen Zugang
zur Gesamtinterpretation von Comenius, weil er hier im Rahmen einer 6ffentlichen
Lebensbeichte Grundentscheidungen seines Weges und Werkes meditiert.

Panorthosia, Kapitel XV (S. 359ff).

Ebd. S. 361.

Ebd. S. 367.

Comenius nennt immer vier Kontinente: Europa, Asien, Afrika und Amerika.
Panorthosia, Kapitel XVI (S. 369).

Vgl. hierzu das XXV. Kapitel der Panorthosia (S. 402ff).

Ein interessanter Nebenaspekt ist, daB diese Vertreter alle ,,Sprachkenner sein miissen,
ein Gedanke, auf den Ernst Lange im Kontext seiner Uberlegungen zur Zukunft der Oku-
mene gleichfalls mit Nachdruck hingewiesen hat (Ernst Lange, Eingabe an einen westdeut-
schen Kirchenfiihrer. In: Kirche fiir die Welt. Aufsitze zur Theorie kirchlichen Handelns.
Miinchen 1981, S. 321).

,»- . . die universale Reform wird nicht vorankommen, bevor sich nicht jeder einzelne selbst
bessert, denn die Summe setzt sich stets aus Einzelheiten zusammen. Eine 6ffentliche
Reform, das heifit eine Verinderung, kann kein Privatmann vornehmen, doch eine private
kann er beginnen!* (Panorthosia, Kapitel XX; S. 379).

Der Bereich der Philosophie, der sich fiir Comenius in der Verantwortung fiir eine allum-
fassende Bildung niederschlégt, wire im padagogischen Kontext zu betonen. Diese Thema-
tik wird sicherlich einen Schwerpunkt der Wiirdigungen im Jubiliumsjahr darstellen, so
daB aus diesem Grund hier auf eine Auseinandersetzung mit diesem Themenbereich ver-
zichtet werden kann.

Eine deutsche Ubersetzung dieser Schrift liegt im dritten Band der von Klaus Schaller her-
ausgegebenen ,,Ausgew#hlten Werke* (Hildesheim 1977) vor. Zitiert wird nach der in der
Auswahl vorgenommenen neuen Paginierung.

Zum historischen Kontext und der Bedeutung jener Friedensdiplomatie, an der sich Come-
nius mit dieser Schrift beteiligte vgl. Milada Blekastad, Comenius ... a.a.O., S. 648ff.

172



3 Vgl. zu dieser Schrift die Abhandlung von Klaus Schaller, . .. auf daB sie aufhéren, Krieg
zu fithren — der ,,Engel des Friedens* des J. A. Comenius. In: Ders. (Hg.), Jan Amos
Komensky. Wirkung eines Werkes nach drei Jahrhunderten. Heidelberg 1970, S. 93—103.

35 Engel des Friedens, S. 339.

% Fbd. S. 343.

3 Ebd. S. 348.

33 EBbd. S.350.

3 "Ebd.:S. 351,

40 _Ebd. 8353,

41 Ebd. 8. 364.

42 Panorthosia, Kapitel XXV (8. 406f).

4 Ebd. S. 407.

4 Ebd. S. 406.

Rechtfertigung und Vergottung als Thema
in Luthers Theologie und als Briicke zur Orthodoxie

Ein Beitrag iiber die Bedeutung der gegenwirtigen finnischen
Lutherforschung

VON ULRICH ASENDORF

Vorbemerkungen

Wie der katholisch-lutherische Dialog kiinftig weitergehen wird, ist
gegenwdrtig schwer auszumachen. Er wurde unter der stillschweigenden
Voraussetzung gefiihrt, daB Reformation und Gegenreformation eine
Angelegenheit der westlichen Kirchen sind. Luther aber geht es um ,,die
ganze Christenheit auf Erden*. Daher erscheint eine Horizonterweiterung
in Richtung auf die Orthodoxie als notwendig, zumal bisher wesentliche
Aspekte in Luthers Theologie nicht ausreichend beriicksichtigt wurden wie
Kreuz und Auferstehung oder seine Pneumatologie. Das sich immer weiter
ausdehnende Gesprich zwischen Orthodoxen und Lutheranern konnte, wie
auch der US-amerikanische Dialog zeigt, einen 6kumenischen Epochen-
wechsel signalisieren. Einer Verstindigung iiber die Theosis kommt daher
hochrangige Bedeutung zu.

173



1. Zum Stand der finnischen Forschung

Der finnischen Theologie kommt das Verdienst zu, die 6kumenische Auf-
merksamkeit auf dieses zentrale Anliegen der Orthodoxie gelenkt zu haben
und Impulse der Forschung aufzunehmen, wie sie in der Frage von Recht-
fertigung und Vergottung von Regin Prenter und Georg Kretschmar gege-
ben wurden. Hinzu kommt das Miteinander beider Kirchen im Lande, der
lutherischen wie der orthodoxen, die nach einer Periode ldngerer
Vorbereitungen ' nunmehr offizielle Lehrgesprache iiber diesen Gegenstand
aufgenommen haben. Bahnbrechend dafiir war die 1977 in Kiew vorgetra-
gene Studie von Tuomo Mannermaa ,,In ipsa fide Christus adest*, die nun-
mehr zusammen mit drei anderen in deutscher Ubersetzung vorliegt?.

Seit 1986 gibt es auch ein offizielles Studienprogramm der Fakultdt in
Helsinki in Zusammenarbeit mit der Finnischen Akademie der Wissen-
schaften und teilweise mit der Luther-Akademie Ratzeburg, in dessen Rah-
men bisher zwei Symposien veranstaltet wurden?® — und zu dessen Fortset-
zung Untersuchungen zum Thema Ontologie vereinbart worden sind. Das
Theosis-Thema wurde auch in zwei Monographien aus dem Schiilerkreis
von Mannermaa, namlich den Arbeiten von Risto Saarinen und Simo Peura
weitergefiihrt*, so daB es inzwischen moglich ist, die bisherigen Ergebnisse
mitzuteilen und die weiteren Schritte zu iiberdenken. Wenn Rechtfertigung
und Theosis in beiden Traditionen jeweils gleichrangig sind und den theo-
logischen und spirituellen Lebensnerv beider Kirchen ausmachen, dann
geht es hier auf der Seite der lutherischen wie der orthodoxen Kirche um
das zentrale Thema schlechthin, und wenn hier eine Annidherung moglich
ist, wird das fiir den gegenwirtig etwas ins Stocken geratenen katholisch-
lutherischen Dialog nicht ohne Folgen sein.

Das Thema beriihrt aber auch die nachreformatorische lutherische Tradi-
tion. So hat Georg Kretschmar auf die Bedeutung der Aufnahme des Ver-
gottungsmotivs in der pietistischen Tradition seit Gottfried Arnold, Philipp
Jakob Spener und Friedrich Christoph Oetinger hingewiesen und gleichzei-
tig gezeigt, daB} hier Einfliisse der frithen ostlichen Theologie, aber auch
von Gregor Palamas weiterwirken. Der Pietismus und die schwibischen
Viter haben so Traditionslinien weitergefiihrt, wie sie sich in anderer Form
auch bei Andreas Osiander und Kaspar Schwenckfeld finden?®.

Fiir die lutherische Bekenntnistradition im engeren Sinne aber wirft das
vom Gegenwart-Christi-Motiv her die Frage nach dem Verhiltnis von
Luther und Melanchthon von neuem auf, weil die Konkordienformel in der
Artikulation der forensischen Rechtfertigung ndher bei Melanchthon als

174



bei Luther steht. Damit aber féllt nicht nur neues Licht auf die theologische
Methode Luthers, sondern auch auf die Theosis und ihre Bedeutung im
Ganzen seiner Theologie, ob sie ndmlich lediglich Nebenlinie oder mehr ist.
Wie auch sonst, so zeigt sich hier besonders deutlich, in welchem Male das
okumenische Gesprdch zur Klarheit iiber den eigenen konfessionellen
Standort fiihrt.

2. Grundgziige im Verstindnis der Vergottung bei Luther
nach der finnischen Theologie

Das Ergebnis der genannten Untersuchung von Tuomo Mannermaa mit
dem Untertitel ,,Der Schnittpunkt zwischen lutherischer und orthodoxer
Theologie* 1468t sich in den folgenden vier Punkten festhalten:

1. Ausgangspunkt ist der Satz aus dem GroBlen Galaterkommentar von
(1531) 1535: ,,In ipsa fide Christus adest* (36ff). Dieses Gegenwart-Chri-
sti-Motiv ist das Zentrum von Luthers Theologie im allgemeinen und seiner
Rechtfertigungslehre im besonderen. Damit wird die Rechtfertigungsformel
propter Christum per fidem in Artikel 4 des Augsburgischen Bekenntnisses
prézisiert und aktualisiert. Folglich ist der im Glauben anwesende Christus,
sowohl seine Person als auch sein Werk, ,,mit der Glaubensgerechtigkeit
identisch* (16).

Ahnlich meint auch die orthodoxe Vergéttlichungslehre, die im Kern so
zu beschreiben ist: In Christus ist das gottliche Leben erschienen. Dessen
wird der Mensch als Glied des Leibes Christi, der Kirche, teilhaftig, so daB
er nach 2 Petr 1,4 Anteil an der gottlichen Natur erhilt. Diese ,,Natur*‘ bzw.
dieses gottliche Leben durchwirkt wie der Sauerteig das ganze menschliche
Leben und Wesen und stellt dessen urspriinglichen, natiirlichen Zustand
wieder her (12). ,,Das Zentrum der Vergéttlichungslehre wird also von dem
Gedanken der Teilhabe am gottlichen Leben in Christus gebildet* (13).

Der Satz ,,in ipsa fide Christus adest bezeichnet deshalb ,,sowohl den
zentralen Inhalt der Rechtfertigungslehre einerseits als auch den der Ver-
gottlichungslehre andererseits®“. Er vertritt bei Luther ,,die Intentionen der
Vergottlichungslehre, ja die Rechtfertigungslehre mufl dariiber hinaus
,»selbst eine Art Vergottlichungslehre sein. Wenn also die Vergéttlichung
als zentrale Lehre der patristischen Theologie des Ostens formal der Bedeu-
tung der Rechtfertigung in der lutherischen Kirche entspricht, so ist der im
Glauben gegenwirtige Christus der ,,gemeinsame Schnittpunkt* beider
Traditionen (185). Der im rechtfertigenden Glauben anwesende Christus
gibt so im ,,frohlichen Wechsel*“ den an ihn Glaubenden Anteil an den erl6-

175



senden Eigenschaften Gottes wie Gerechtigkeit, Freude, Leben und Stérke.
Die reale Teilhabe der Gldubigen an der gottlichen Natur in Christus und
der mit ihr verbundene Austausch der géttlichen und der menschlichen
Wesensmerkmale in Christus (communicatio idiomatum) lassen erkennen,
,,wie wesentlich und untrennbar die Glaubenstheologie des Reformators
auf der real-ontischen Christologie der Alten Kirche basiert‘‘ (32; dhnlich:
48,68,79,93).

Luthers Rechtfertigungslehre beinhaltet also eine Seinsaussage. Hier
gehoren Theologie und Ontologie aufs engste zusammen. Das aber sehen
die Finnen in scharfem Gegensatz zur Grundtendenz der Philosophie von
Hermann Lotze und des Neukantianismus, vor allem aber der bis heute
nachwirkenden Theologie von Albrecht Ritschl und seiner Nachfolger, die
Seinsaussagen im Sinne von Wirkungsaussagen interpretieren und diese
dann im ethischen Horizont einer Willensgemeinschaft mit Christus verste-
hen, wie der Mannermaa-Schiiler Risto Saarinen im einzelnen gezeigt hat.

2. Als Folgerung ergibt sich daraus, daB die Vergottung bei Luther — in
der Sprache der Heidelberger Disputation von 1518 geredet — nicht Aus-
druck einer Herrlichkeitstheologie ist, sondern Konsequenz und Auslegung
seiner Kreuzestheologie, als deren Merkmal das Handeln Gottes unter dem
Gegenteil (sub contrario) zu gelten hat. Diese Kreuzestheologie ist aber
zugleich Liebestheologie; denn ,,Glorientheologie beruht auf der Liebe des
Menschen, Kreuzestheologie dagegen auf der Liebe Gottes!** (131). Wenn
Gott in seiner Liebe alles aus dem Nichts schafft, so geht es zugleich um
die Erniedrigung alles Hohen und die Erhéhung des Niedrigen, um Téten
und Lebendigmachen (144).

3. Der im Glauben gegenwirtige und in diesem Sinne an uns handelnde
Christus macht die uns widerfahrende Vergottung zum Ausdruck seiner
Liebe. Glaube und Liebe werden, wie friiher schon Peter Manns gezeigt
hatte, zu einer unzertrennlichen Einheit, nicht zuletzt auch im Blick auf die
Erfiillung der Goldenen Regel durch Christus und ihre Konsequenz fiir den
Glaubenden. So befolgte der Mensch gewordene Christus die Goldene
Regel, der nun der Christ folgt, wenn er die Stelle seines Nédchsten einnimmt
und damit zum Christus seines Nachsten wird (104). Mannermaa kommt zu
dem SchluB: ,,Glaube und Liebe sind in der Theologie Luthers nicht irgend-
ein Spezialthema, sondern bilden zusammen den gesamten Hauptinhalt des
christlichen Glaubens‘ (104).

Wenn es gerade heute um der 6kumenischen Identitit der lutherischen
Kirche willen um ein neues Verstindnis der Rechtfertigung geht, so sind
auch die weiteren von Tuomo Mannermaa herausgearbeiteten Aspekte von

176



besonderer Bedeutung. Wenn Christus Knechtsgestalt angenommen hat, so
handelt dabei nicht nur eine ,,neutrale’* menschliche Natur, sondern der
Christus des ,,frohlichen Wechsels*, der ,,real die Siinden aller Menschen
in der von ihm angenommenen Menschennatur hat und triigt* und so zum
groBten Siinder (maximus peccator) und zum Siinder aller Siinder (peccator
peccatorum) wird (22). Das ist die ,,Eigentiimlichkeit* von Luthers Inkar-
nationstheologie (23), die er — wie hinzuzufiigen wire — im Unterschied
zur Ostlichen Tradition paulinisch interpretiert und vertieft hat.

Wenn ferner der Austausch der Eigenschaften (communicatio idioma-
tum) der gottlichen und menschlichen Natur in Christus Kernstiick der alt-
kirchlichen Christologie ist, so folgt ihr Luther darin in einer schopfe-
rischen Weise, daB er in ihr den ,,frohlichen Wechsel* zwischen unserer
Siinde und der Gerechtigkeit Christi grundgelegt findet. Er entwickelt auf
der Basis der altkirchlichen Lehrentscheidungen als Gegenposition zur
scholastischen Theologie und ihrem Axiom eines Glaubens, der von der
Liebe seine Wesensform erhilt (fides charitate formata), die Anschauung,
dal} der Glaube seine Wesensform durch Christus erhilt und Christus das
Lebenselement des Glaubens bildet (fides Christo formata, bzw. Christus
forma fidei; 33—36). Nach Luther wird also das Verhiltnis von Glaube und
Liebe fehlerhaft definiert, wenn es so dargestellt wird, als verwandle die ein-
gegossene sakramentale Gnade die menschliche Liebesfiahigkeit so, daB sie
aus der falschen Weltliebe in die Liebe zu Gott iiberfiihrt und durch sie ein
vorher ungeformter Glaube zu seiner géttlichen Wirklichkeit gebracht wird.

In der aristotelisch geprigten Begrifflichkeit der Scholastik ausgedriickt,
ist die Gnade ndmlich Akzidens, die der Substanz, also der in sich selbst
bestehenden Liebe des Menschen als dem eigentlich Bleibenden und Grund-
legenden im Gottesverhiltnis, eine neue Qualitit gibt. Fir Luther dagegen
ist die Gnade kein Akzidens, sondern hat ,,Substanz‘-Charakter (35).
Darum ist Christus ,,Form des Glaubens*, so daB die zuerst von Heiko A.
Oberman gebrauchte Formel einer ,,fides Christo formata® das schola-
stische Glaubensverstindnis im Kern trifft. Deshalb wird sie, wie hinzuzu-
fiigen wire, auf ihrem eigenen Felde und mit ihren eigenen aristotelischen
Waffen geschlagen. Luther benutzt also die aristotelische Ontologie als
Argument (ein entscheidender Hinweis auf das spiter noch zu erérternde
Thema einer Neubewertung der Metaphysik im Rahmen seiner Theologie),
wenn er selbst — horribile dictu — Substanztheologe ist. Damit aber stellt
sich die Frage nach seinem Verhiltnis zum Neuprotestantismus neu.

Die an Hermann Lotze und Albrecht Ritschl anschlieBende Tradition, die
tiber Adolf v. Harnack das Verstdndnis der Dogmengeschichte der Alten

177



Kirche entscheidend beeinfluflit hat, ist daher auf ihre philosophischen
Grundlagen, die im wesentlichen aus dem Neukantianismus herriihren, zu
iiberpriifen, was ansatzweise bei Tuomo Mannermaa geschieht und von sei-
nen Schiilern weitergefithrt wird.

4. Insgesamt 14Bt sich der rechtfertigende Glaube bei Luther im Sinne der
ireneisch-athanasianischen Inkarnationstheologie als Doppelbewegung des
fleischgewordenen Wortes und des Wort werdenden Fleisches beschreiben,
wie gleich noch niher zu zeigen sein wird. Vergottung ist dabei im Sinne
eines Prozesses verstanden, der in der Zeit beginnt und erst im Eschaton
seine Vollendung findet.

Uberblickt man das Ganze des Mannermaa’schen Entwurfs, so 146t sich
mit seinen Mitteln eine geschlossene Darstellung der Rechtfertigung ent-
wickeln, die zugleich den ékumenischen Anspruch Luthers in ihrem vollen
Umfang sowohl der mittelalterlichen wie der frithen griechischen Theologie
gegeniiber erkennen ldBt. Zugleich wird die Einheit der Rechtfertigung
propter und per Christum in der Fiille ihrer Beziige erkennbar, und zwar in
dreifacher Hinsicht: im Blick auf den Menschen, der beides ist, Siinder und
Gerechter zugleich, wenn man ihn im Sinne forensischer Gerechterkldrung
betrachtet (62); ferner im Partial- und Totalaspekt der Gerechtigkeit — ndm-
lich im Blick auf sich selbst und auf Christus (66); und schlieBlich im ,,Fort-
schreiten als Kampf zwischen Fleisch und Geist (72). Fiir den Dialog mit
beiden Traditionen, der romischen wie der orthodoxen, ist also die Einsicht
in das Miteinander von imputativer und sanativer Rechtfertigung gleicher-
malien bedeutsam.

3. Das Umfeld der Vergottung in der Theologie Martin Luthers

T. Mannermaa hat seine Darstellung vor allem auf das breite Material des
GroBen Galaterkommentars gestiitzt. Spéiter hat sein Schiiler Simo Peura
das Material bis 1519 umfassend untersucht und bereits fiir den frithen
Luther eine in diesem Zeitabschnitt nicht zu vermutende Fiille von Material
beigebracht, dessen bedeutendstes Zeugnis die Weihnachtspredigt von 1514
iiber Joh 1,14 ist, die einer genauen Analyse unterzogen wird. Die entschei-
dende Stelle heiBt in der Ubersetzung von Peter Manns so:

Wie das Wort Gottes Fleisch geworden ist, so ist es gewil notwendig, daBl auch
das Fleisch Wort werde. Denn eben darum wird das Wort Fleisch, damit das Fleisch
Wort werde! Mit anderen Worten: Gott wird darum Mensch, damit der Mensch Gott
werde. Also wird Macht machtlos (infirma), damit die Schwachheit méchtig (vir-
tuosa) werde. Der Logos zieht unsere Form und Gestalt, unser Bild und Gleichnis

178



an, damit er uns mit seinem Bild, mit seiner Gestalt und seinem Gleichnis bekleide.
Also wird die Weisheit toricht, damit die Torheit Weisheit werde, und so in allen
anderen Dingen, die in Gott und in uns sind, sofern er in all dem das Unsere
annimmt, um uns das Seine zu vermitteln. (...)

Es ist aber notwendig, dafl wir, wenn wir das Wort annehmen, uns selbst verlassen
und leer machen, indem wir nichts von unserem Eigensinn zuriickbehalten, sondern
dem Ganzen absagen. Und so werden wir ohne Zweifel zu dem, was wir angenom-
men haben. So aber trégt dann der Herr fiir die Dauer dieses Lebens alle durch das
Wort seiner Macht, wenn auch noch nicht durch die Wirklichkeit selbst (nondum
reipsa). Keinem némlich, der glaubt, wird hier schon gegeben, was er glaubt. Gege-
ben wird vielmehr das Wort als Glaube an kiinftige Dinge. Aufgehéingt und gefan-
gen in diesem Glauben sind wir aber schon jetzt das ganze Wort. Ja auch in Zukunft
wird er uns tragen durch das Wort, und dies wird jenes unteilbare und fleisch-
gewordene Wort sein — ein Wort ohne Stimme, ohne Klang und ohne Buchstaben.
Innerlich aber ist jenes Wort eingehiillt durch Klang, Stimme und Buchstaben, ganz
wie es der Honig in der Wabe, der Kern in der NuB, das Mark im Knochen, oder
das Leben im Fleisch und das Wort im Fleisch ist.

So ist es keineswegs wunderlich, wenn ich gesagt habe, daB wir zum Wort werden
miifiten. Sagen doch auch die Philosophen, daf der Verstand verstidndig sei durch
das konkrete Verstehen und der Sinn empfindsam durch das konkrete Empfinden.
Um wieviel mehr aber ist dies wahr im Geist und dem Wort nach! So nimlich erklart
auch Aristoteles: Der Verstand beschriinkt sich auf die Dinge, die er begreift. Der
Maéglichkeit nach aber ist er dies alles, so daB er selbst gewissermalfien alles ist. So
sind auch das Streben und das Erstrebenswerte ein und dasselbe, oder die Liebe und
das Geliebte, was alles im Héchstmal falsch wire, wollten wir es im Sinne substan-
tialer Identitat verstehen. Verstehen wir es aber so, daB Verstand und Gefiihl — so
lange sie ihre Objekte ersehnen und im MaB ihrer Sehnsucht — sich verhalten wie
die Materie, die ihre Form sucht, so sind sie (unter diesem Gesichtspunkt, d.h.
sofern sie sich sehnend ausstrecken, nicht aber sofern sie schon ans Ziel gekommen
sind) reine Moglichkeit. Damit aber sind sie ein Nichts und werden doch ein
bestimmtes Sein, sobald sie die Gegenstiinde ihrer Sehnsucht erreichen. Und so sind
dann ihre Objekte ihr Sein und ihr Handeln, ohne die sie nichts wéren, ganz wie
die Materie ohne Form nichts wiire. Schon ist diese Philosophie und niitzlich der
hochsten Theologie, aber sie wird nur von wenigen begriffen. (WA 1,28,25-29,28
bzw. P. Manns, Predigten Martin Luthers durch das Kirchenjahr II, Mainz 1983,
38ff).

Dieser Abschnitt faBt in vollkommener Weise alle entscheidenden Ele-
mente der Vergottung zusammen, wobei sich nach der Darstellung von
Simo Peura (Mehr als ein Mensch?) insgesamt fiinf Aspekte ergeben: 1. Das
innere Wort Gottes wird so vermittelt, daB es sich in die Stimme, bzw. das
sichtbare Fleisch kleidet (92). 2. Wenn die Vergottung des Menschen ent-
sprechend der Fleischwerdung des Worts zustande kommt, so bedeutet das
keine Verwandlung der menschlichen Substanz, vielmehr geht es um die
Anteilhabe an der gottlichen Natur (participatio divinae naturae; 99).

179



3. Das Wort ist jetzt im Fleisch wie der Honig in der Wabe, der Kern in der
Schale, das Mark im Knochen und das Leben im Fleisch, also verhiillt. Erst
in der zukiinftigen Welt wird es enthiillt (102). 4. Den Vorgang der Vergdott-
lichung hat Luther mit zwei aristotelischen Denkformen beschrieben, nam-
lich einerseits mit der Einheit von Intellekt (bzw. Gefiihl) und Gegenstand,
Streben und Erstrebtem, Liebe und Geliebtem, andererseits mit der Materie,
die nach ihrer Form strebt (103). Die Vergottlichung steht also unter escha-
tologischem Vorbehalt; denn alle drei Moglichkeiten sind pura potentia. Sie
sind ans Ziel gekommen, insofern wir uns danach sehnen, nicht aber inso-
fern sie in uns schon eigenen Bestand hétten (in quantum desiderantes, non
autem in quantum subsistentes). 5. Die Vergéttlichung geschieht also ,,real-
ontisch, aber zugleich erst anfinglich. Ebenso werden Vergottlichung und
Liebe eng miteinander verbunden (297).

Von besonderer Bedeutung sind ferner die Untersuchungen Peuras tiber
die Vergottlichung im Kontext von Rechtfertigung und Gottesliebe (in der
Zeit der Rémerbriefvorlesung 1515/1516 sowie im Zusammenhang von
Liebe und theologia crucis 1517 bis 1519).

In seiner Untersuchung hat Peura erst einen kleinen, wenn auch unge-
wohnlich bedeutsamen Abschnitt aus Luthers Theologie behandelt. Das
Gewicht des Vergottlichungsthemas aber wird noch gréBer, wenn man auch
die spiteren AuBerungen Luthers zum ,,frohlichen Wechsel* hinzunimmt
oder die Kirchenpostille von 1522, ja schlieBlich die Predigten des mittleren
und spiten Luther. Hier werden die Beziige zur Patristik, besonders zur &st-
lichen noch enger, besonders wenn man die wachsende Einarbeitung johan-
neischer Texte mit beriicksichtigt. Das wird vor allem in den Abschieds-
reden als wechselseitiges In-Sein Christi und der Seinen ineinander ent-
faltet. Zu nennen ist ferner die besonders sorgfiltige Auslegung von
Gal 2,20 sowie der sich stindig wiederholende Hinweis auf Eph 5,22ff und
den Gleichnischarakter der Ehe im Hinblick auf die Gemeinschaft des
Glaubenden mit Christus oder der Kirche, ja auf das Reich Gottes®.

In den weiteren Kreis dieses Ansatzes gehort ferner das von der schwe-
dischen Theologie seit Gustaf Aulén immer wieder herausgearbeitete Sieges-
motiv hinein, nachdem der Christus Victor die Verderbensmichte Gesetz,
Siinde, Tod und Teufel niederringt. Es ist nicht nur fiir die 6stliche Theo-
logie, der Luther motivgeschichtlich zugeordnet wird, von entscheidender
Bedeutung, sondern genauso fiir die innere Struktur seiner auf Kreuz und
Auferstehung gestiitzten Rechtfertigungslehre. Aulén hat mehr intuitiv als
in allen Konsequenzen die Nihe Luthers zur Alten Kirche und seine damit
gegebene Sonderstellung in der westlichen Theologie empfunden.

180



Beispielhaft fiir diese reformatorische Variante, die altkirchliche Passah-
motive erneuert, ist etwa die Auslegung von 1Kor 15,55ff und das im glei-
chen Sinne zu verstehende Pantokratormotiv von Luthers Himmelfahrts-
predigten’. Betrachten wir schlieBlich noch Luthers ganze Theologie von
der Vergéttlichung aus, so ist die von Albrecht Peters in den Katechismen
als beherrschend nachgewiesene trinitarisch-heilsgeschichtliche Linie gegen-
liber der anthropologischen der Rechtfertigung mitzubedenken. Luther geht
es hier um den ,,lebendigen Dreischritt* (Dekalog, Credo, Vaterunser) als
Weg vom Geschopfsein bis zur eschatologischen Vollendung, und zwar fiir
den einzelnen Christen wie fiir die Christenheit insgesamt?. Diese alles
umfassende Bewegung umgreift auch die Verwandlung des ganzen Kosmos.

Sie 1468t sich genauso im ersten Gebot als dem trinitarischen Generalnen-
ner der Theologie Luthers wiederfinden wie im Bekenntnis zu dem Gott,
der nach Mt 22,32 der Gott der Lebendigen und nicht der Toten ist®. Erst
in diesen groflen Zusammenhingen 148t sich begreifen, was Luther mit dem
wechselseitigen Verhéltnis von Rechtfertigung und Vergéttlichung meint, so
daf} die Erorterung der Vergottlichung das Ganze seiner Theologie mitbe-
denken muf. Hier sind weitere Arbeiten nétig.

Das gilt auch, wie der GroBe Katechismus erkennen 148t, fiir die Rolle,
die der Pneumatologie im Rahmen des Themas zukommt, und fiir das Mit-
einander von Verséhnung und Erlosung auf dem Hintergrund von Kreuz
und Auferstehung. Dabei ordnet die westliche Theologie generell die Ver-
sohnung der Erlésung vor, wihrend Luther beides verbindet. Die 6stliche
Theologie dagegen betont umgekehrt die Erlésung vor der Verséhnung.
Hier schlagt die trinitarische Grundkonstante Luthers durch und verbindet
— selbstverstandlich unter EinschluB der Sakramente — den zweiten und
dritten Glaubensartikel aufs engste, ohne den ersten zu vernachlissigen !°.
Das aber hat ontologische Konsequenzen. Deswegen muf bei einer Skume-
nischen Beschiftigung mit Luther der Neuprotestantismus mitreflektiert
werden.

4. Der ,,real-ontische* Charakter der Gegenwart Christi

Genau hier liegt ein Hauptakzent der finnischen Forschung, denn Tuomo
Mannermaa legt wie seine Schiiler die Gegenwart Christi unter dem Stich-
wort ,,real-ontisch* aus (32,48,79,93). Als Gegenposition untersucht Risto
Saarinen das ,,transzendentale Wirkungsdenken*, das die Lutherforschung
seit dem Neuprotestantismus (Albrecht Ritschl, Wilhelm Herrmann) iiber
die Lutherrenaissance eines Karl Holl, Erich Vogelsang, Reinhold Seeberg
bis zur Dialektischen Theologie von Karl Barth und Ernst Wolf in verschie-

181



denen Variationen beherrscht. Um ein transzendentales Wirkungsdenken
handelt es sich deshalb, weil sich die transzendentale Erkenntnis — nach
Kant — mit unserer Erkenntnisart von Gegenstinden beschéaftigt. Aus-
gangspunkt der finnischen Untersuchungen bei Risto Saarinen ist die
Philosophie von Hermann Lotze, des philosophischen Vorbilds von
Albrecht Ritschl und Wilhelm Herrmann, der den Wirkungsbegriff als
,,Grundstein® seiner idealistischen Philosophie benutzt (229). Danach ist es
ein Vorurteil, daB die Dinge zuerst an sich sein miissen. Auch wenn diese
Vorstellung zum Begreifen der verdnderlichen Erscheinungswelt unentbehr-
lich ist, hat sie doch keine philosophische Giiltigkeit. An die Stelle des an
sich ruhenden Seins muf} vielmehr ein ,,Stehen in Bezichungen® treten. So
wird die ,Wechselwirkung zum Grundbegriff der Ontologie. Diese
erkenntnistheoretische Grundlage von Lotzes Metaphysik ergibt sich dar-
aus, daB wir im Rahmen des Wirkungsdenkens keine endgiiltige Entschei-
dung dariiber treffen kénnen, ob die Dinge auch auflerhalb dieser Wirkung
sind oder nicht (11f).

Durch diese Art eines Wirkungsdenkens wird die Unerkennbarkeit des
Dinges an sich nach Kant neu formuliert. Fir Ritschl ist die Kritik der
Metaphysik erst bei Lotze deswegen vollstindig gelungen, weil er iiber Pla-
ton und Kant hinaus das Ding an sich nur in seiner Wirkung bedenkt. Folg-
lich gibt es ,,keine Erkenntnis, die nicht auf diese Weise wirkungsbezogen
und folglich subjektbezogen wiire*. Eine Trennung von Ding und Wirkung
ist daher ,,falsche Metaphysik* (25). Nicht die Dinge an sich, sondern unser
praktisches Verhalten formt so unser Weltbild, vor allem das Wirken, das
sich auf den Willen des Menschen richtet. Alles von einem An-sich-Sein
ausgehende Denken, das von den Wirkungen absieht, ist folglich aus der
kritischen Theologie zu verabschieden wie Supranaturalismus, Mystik,
katholische Scholastik und die Dogmatik der altprotestantischen Ortho-
doxie (26).

Auf die Unterschiede zwischen Lotze und Ritschl ist hier nicht weiter ein-
zugehen. Beide sehen in der reformatorischen Theologie den Vorldufer
einer richtigen religiosen Erkenntnistheorie und der Kritik einer falschen
Metaphysik (30). Auch wenn Ritschl Luther eine ,,episodische Neigung* zu
objektivem Denken attestiert (35), richtet sich die ganze Schirfe seiner Kri-
tik gegen eine ,,objektiv-reale Einwohnung Christi‘ in Osianders Rechtfer-
tigungslehre als Ausdruck einer falschen Metaphysik, die im Widerspruch
zu Luthers religiésen Intentionen stehe (36), so daB Osianders Theologie als
ethisch und metaphysisch unvertretbar abzulehnen sei. Fiir Ritschl und
Lotze aber ist der Wille der ,,anthropologische Ort der Wirkung* und

182



damit Zentrum alles sittlichen BewuBtseins. Daher beziehen sich Gegenwart
und Einwohnung Christi in Ritschls Luther-Deutung auf den Willen, der
als ,,Wirkung Gottes im geschichtlichen Christus reprisentiert* und der so
zum hochsten Wert erhoben wird (37).

Die von Lotze ausgehenden Impulse wirken, von Hermann Cohen um
den Begriff der ,,transzendentalen Methode** erweitert, fort, welche Konsti-
tution und Bedingungen alle Erfahrung freilegt (40). Auch Wilhelm Herr-
manns Religionsverstindnis basiert nach Saarinens Einschitzung auf
Lotzes Erkenntnistheorie, erweitert um Cohens Methode. So verhalte sich
die protestantische Theologie ,,kritisch gegen jede objektivierte, substanz-
hafte Metaphysik, weil der lutherischen Rechtfertigungslehre gemiB der
Grund des Heils nicht in der metaphysischen Welt zu finden sei, sondern
in dem durch die Person Jesu Christi bezeugten geschichtlichen Wirken
Gottes auf uns* (230).

Die weiteren Variationen des gleichen Themas konnen hier aufler
Betracht bleiben. Saarinen, der sich einer Wertung enthilt, resiimiert: ,,Von
Albrecht Ritschl bis Ernst Wolf sehen die Forscher die fundamentale Ver-
schiedenheit der reformatorischen Theologie vom Katholizismus darin, daB
Luther anstatt der aristotelischen Metaphysik das dynamische Wirkungs-
denken als Grundlage seiner Christologie benutzt* (231).

Als Fazit zum ,,real-ontischen* Charakter der Gegenwart Christi ist also
dreierlei festzuhalten: 1. Das Stichwort ,,real-ontisch® — ob passend ge-
wahlt, ist eine andere Frage — fiihrt leicht zur Assoziation eines Riickfalls
in die vorkritische Metaphysik. Luthers Seinsdenken, das die finnische
Theologie wieder entdeckt hat, diirfte dagegen seinen Grund (entgegen
allem vom Neuprotestantismus zur Ontologie Gesagten) besonders in der
Artikulation fundamentaler Sachverhalte aus dem Bereich der paulinischen
und der johanneischen Theologie haben. Gemeint sind die beiden Kom-
plexe des Seins in Christus einerseits und das In-Sein von Erléser und Er-
losten andererseits, wie es sich besonders in den Abschiedsreden und den
Ich-bin-Worten darstellt. Hier ist fiir Luther das Sein der einzig adiquate
Ausdruck der Christusgemeinschaft. Entsprechend fordert fiir ihn auch die
sakramentale Wirklichkeit Seinsaussagen. Das ist hermeneutisch neu zu
bedenken. Insofern sind Ontologie und aristotelische Tradition zuniichst
theologisch zweierlei.

2. Luthers Verhiltnis zu Aristoteles ist trotz hervorstechender negativer
Urteile vielschichtig. Diese negativen Urteile haben vor allem einen drei-
fachen Grund, namlich die von Aristoteles behauptete Ewigkeit der Welt,
die Sterblichkeit der Seele und die aristotelisch abgestiitzte Habituslehre,

183



wonach man durch das Tun des Gerechten zum Gerechten wird, wie das
Beispiel des sich durch Ubung perfektionierenden Kytharaspielers zeigt.
Luther bekdmpft also an der Scholastik und besonders an ihren spitschola-
stischen Formen den theologischen MiBBbrauch der aristotelischen Moral-
philosophie oder Ethik, wodurch Aristoteles ohne seine Schuld zum Ver-
derber der Theologie geworden ist. Hier wird (in der Sprache der Religions-
philosophie von Anders Nygren) die ,,Autonomie der Sinnzusammen-
hiange‘“ nicht gewahrt, so daf} die Kategorienvermischung zum Sinnverlust
fithrt !'. Weil die Autonomie von Philosophie und Theologie nicht beachtet
wird, kommt es nach Luther am Ende der Zeiten zur eschatologischen
Perversion der Theologie durch die ,,Sophisten*, die papistischen Theo-
logen 2.

Zwar hat Luther anders als die Scholastik seine Theologie nicht unter
dem Oberbegriff der Ontologie konzipiert, sondern er 16st und befreit sie
aus ihrer aristotelischen Uberfremdung. Dabei verabschiedet er die Meta-
physik als solche nicht, auch wenn manche seiner Urteile so klingen'*. Er
kann also metaphysische Argumente in volliger Freiheit gebrauchen. Bei-
spielhaft dafiir ist in der Friihzeit die Weihnachtspredigt von 1514. Ahn-
liches gilt fiir die Spitzeit. So hat Tuomo Mannermaa mit Recht festgestellt,
daB Luther an den argumentativen Schwerpunkten des Grofien Galater-
kommentars mit Stichworten wie ,,Christus forma fidei‘* oder einem gegen
die Scholastik gewendeten Gebrauch des Substanz-Akzidens-Schemas die
aristotelische Begrifflichkeit bewul3t einsetzt.

Im iibrigen hélt Luther an dem aristotelischen Schema der vier Ursachen
(causae) bis in die Genesisvorlesung hinein fest. Wenn er dort ferner den
Weg des Christen als die mittlere StraBBe zwischen Verzweiflung und Hoch-
mut oder zwischen falschem Vertrauen und Menschenverachtung bezeich-
net, so entspricht das dem aristotelischen Axiom der Tugend als der Mitte
zwischen den Extremen. Welche Bedeutung Seinsaussagen fiir Luther
haben, macht schliefilich der Abendmahlsstreit deutlich, der nicht nur mit
biblizistischen, sondern genauso mit wissenschaftstheoretischen Argumen-
ten gefithrt wird, z. B. wenn Luther damit argumentiert, daB jedes ,,signifi-
cat‘ ein ,,est* voraussetzt 4, Letzten Endes haben also, wie die Option fiir
die Realprisenz zeigt, Luthers eindeutig ontologische Privalenzen ihre
Grundlagen in seinem inkarnatorischen Wortverstidndnis. Dieses muf} folg-
lich nicht nur kerygmatisch, sondern zugleich ontologisch oder kosmolo-
gisch interpretiert werden; denn alle Dinge sind fiir Luther nicht allein
durch das Wort geschaffen, sie werden auch durch Gottes schopferische
Gegenwart in seinem Wort erhalten.

184



Die Einsicht in die ontologischen Elemente in Luthers Theologie ermog-
licht also ein vertieftes Verstdndnis des Wortes Gottes im Miteinander von
Christologie und Kosmologie. Ein gegenwirtig vorherrschendes kerygmati-
sches Wortversténdnis aber hat diese Einheit verdeckt und damit zugleich
die ontologische Frage bagatellisiert. So gesehen ist die Ontologie das
Schliisselthema der Theologie, vor allem auch in ihren dkumenischen Kon-
sequenzen. Das wird der begonnene lutherisch-orthodoxe Dialog in seinem
weiteren Verlauf immer mehr verdeutlichen. Die Ontologie ist aber auch das
Schliisselthema fiir die Ethik, zumindest wenn sie der von Hans Jonas
erneut eingescharften Einheit von Sein und Sollen geniigen soll 5.

Einstweilen bleibt festzustellen, daB der weitere Dialog in der westlichen
und mit der 6stlichen Kirche entscheidend von der Klirung der Grund-
begriffe einer theologischen Ontologie abhiingt. Diese Klarung ist mit den
Mitteln eines neuprotestantischen Wirkungsdenkens nicht zu leisten. Die
finnische Theologie hat richtig gesehen, daB dabei Luther fiir die weitere
Entwicklung eine Schliisselstellung zukommt. Insofern kann die dkume-
nische Bedeutung des Gespréchs iiber Rechtfertigung und Theosis nicht
hoch genug veranschlagt werden.

3. Die Einwohnung Christi (inhabitatio) als Problem der
lutherischen Okumene

Was das enge Verhiltnis von Rechtfertigung und Theosis im lutherisch-
orthodoxen Dialog ¢kumenisch bedeutet, ist bisher nicht zur Geltung
gekommen, weil die Konkordienformel in der Tradition Melanchthons den
Komplex in zwei Punkten anders einschitzt. In dieser wird, so Mannermaa,
die Relation von Rechtfertigung und Einwohnung Gottes im Menschen
»wenigstens begrifflich anders definiert* als in Luthers Theologie (14). Die
Konkordienformel versteht die Glaubensgerechtigkeit namlich als Siinden-
vergebung, die aufgrund des vollkommenen Gehorsams und Verdienstes
Christi zugerechnet wird. Damit wird die Einwohnung Gottes (inhabitatio)
»Zu einer gesonderten GroBe isoliert, die logisch der Rechtfertigung folgt*.
Die Gerechtmachung wird also ,,génzlich forensisch aufgefal3t*“. Diese
Linie beginnt mit dem spaten Melanchthon, setzt sich in der Konkordien-
formel fort und wird so in der lutherischen Orthodoxie zur beherrschenden
Aussage. Luther aber definiert das Verhiltnis von Rechtfertigung und Ein-
wohnung anders. Er trennt Person und Werk Christi nicht voneinander,
sondern der im Glauben real anwesende Christus, ,,sowohl seine Person als
auch sein Werk ist die christliche Gerechtigkeit beziehungsweise Glaubens-

185



gerechtigkeit* (15). Luther unterscheidet also nicht begrifflich wie die Kon-
kordienformel und das spitere Luthertum zwischen Rechtfertigung und
essentieller Gegenwart Gottes bzw. Christi im Glaubenden (92,98). Die Aus-
richtung der lutherischen Tradition an Melanchthon aber hatte zur Folge,
daB die Vereinigung von Glaube und Liebe aufgrund des gegenwirtigen
Christus in den Hintergrund geriet; denn nach dem Vorbild Melanchthons
wurde ,,die Gegenwart Christi vom rechtfertigenden Glauben getrennt und
der Glaube nur als der Empfang der Vergebung durch Christi Verdienst
angesehen* (105).

Fiir den lutherisch-orthodoxen Dialog konnte es aber fatale Folgen
haben, wenn eine Verstindigung wohl mit Luther, nicht dagegen mit dem
Luthertum der Bekenntnisschriften moglich wire. Darum ist zunéchst die
Konkordienformel auf das bisher Gesagte hin zu priifen.

Uber die Einwohnung heiBt es in der Solida Declaratio: Obwohl der Drei-
einige Gott als die ewige und wesentliche Gerechtigkeit durch den Glauben
in den Auserwihlten wohnt, die duch Christus gerecht geworden und durch
Gott versohnt sind, denn alle Christen sind Tempel des dreieinigen Gottes,
so ist diese Einwohnung Gottes (inhabitatio) nicht die Gerechtigkeit des
Glaubens, sondern sie folgt auf die vorhergehende Gerechtigkeit des Glau-
bens (sequitur antecedentem fidei iustitiam, 111,54 = BSLK?,933,1-19).

Wie sich zeigte, arbeitet Mannermaa den Unterschied zwischen Luther
und der Konkordienformel, die Melanchthon folgt, scharf heraus und
bezieht sich dabei quellenmiBig vor allem auf den Grof3en Galaterkommen-
tar. Tritt der Dissens aber ebenso scharf zutage, wenn wir statt seiner die
zeitnahen Disputationen iiber Rom 3,28 (1535—-1537) heranziehen? Schon
eine fliichtige Durchsicht zeigt, daf darin weder der ,,frohliche Wechsel*
noch das Gegenwart-Christi-Motiv vorkommen. Wohl spricht die erste
Disputation von dem Glauben, der Christus ergreift (fides apprehensiva
Christi, These 12). Von den Werken nach der Rechtfertigung im Sinne des
Gleichnisses vom guten Baum und seinen Friichten aber heif3t es, dafl wir
sie tun, aber mit dem bezeichnenden Zusatz, ,,vielmehr Christus selber tut
in uns alles* (These 29). Im gleichen Zuge wird die Rechtfertigung als eine
Art echter Wiedergeburt auf Erneuerung hin beschrieben (regeneratio quae-
dam in novitatem, These 65). Auch die dritte Disputation spricht davon,
daB der Glaube, der aus der Predigt von Christus (ex auditu Christi) uns
durch den Heiligen Geist eingegossen wird, selber Christus ergreift (ipsa
comprehendit Christum, These 28). Instruktiv sind auch zwei Thesen aus
der fiinften Disputation, wonach das Gesetz zweifach erfiillt wird, durch
den Glauben und durch die Liebe (These 16), und daB Christus fort und

186



fort in uns gebildet wird (formatur) und wir nach seinem Bilde gebildet wer-
den, solange wir leben (These 34)6,

Die Parallelen zu der Aussage ,,in ipsa fide Christus adest aus dem
Groflen Galaterkommentar sind offenkundig. In unserem Zusammenhang
ist aber entscheidender, die Glaubensgerechtigkeit als den reformatorischen
Generalnenner zu erkennen, deren Interpretationsbreite zwar betréchtlich,
deren Tendenz aber eindeutig ist. Das bedeutet im Blick auf Osiander, daB
die Gerechtigkeit allein am Glauben und nicht an der Einwohnung Christi
hédngt. Nun ist aber in der Konkordienformel beides nicht voneinander zu
trennen. Nur orchestriert Luther die Glaubensgerechtigkeit viel eindrucks-
voller als etwa Melanchthon oder gar Osiander, indem er den ,,frohlichen
Wechsel“ und das Gegenwart-Christi-Motiv einsetzt. An der Vorordnung
des Glaubens dndert sich deswegen nichts. Vielmehr trigt das breitere Fun-
dament auch entsprechend groBere Gewichte.

Die Konkordienformel antwortete auf zwei grofle Herausforderungen,
namlich die rémische infusio-Lehre und die Lehre des Andreas Osiander.
Zugleich aber bereitet sich auch schon vor, was sich spiter als Losung bei
J. A. Quenstedt findet. Danach sind Wiedergeburt, Rechtfertigung, mysti-
sche Einheit (unio) und Erneuerung (renovatio) der Zeit nach eins und
enger miteinander verbunden als in einem beliebigen mathematischen
Punkt". Hier macht die begriffliche Unterscheidung ihren Anspruch gel-
tend und zeigt im Zerbrechen der groBen und einheitlichen Konzeption
Luthers die Vorboten eines kommenden Rationalismus an. Er tritt noch im
orthodoxen Gewand an, aber mit einem Grund-Folge-Schema auf, in das
sich Luther nicht einordnen 14Bt.

So sind das ,,real-ontisch* verstandene Gegenwart-Christi-Motiv wie der
»frohliche Wechsel*“ herausragende Beispiele fiir ein vertieftes und
geschlossenes Verstindnis der Rechtfertigung, mit dem Luther seine Zeit-
genossen und Nachfolger weit hinter sich 148t. Sie machen seine 6kumeni-
sche Bedeutung aus, aber eine conditio sine qua non 6kumenischer Verstin-
digung sind sie nicht. Generallinie bleibt der absolute Primat des rechtferti-
genden Glaubens. So konnte in der Genesisvorlesung die unio des Glaubens
mit Christus auffallend zuriicktreten, wihrend die Rechtfertigung, vom
Protevangelium Genesis 3,15 angefangen, bei allen Erzvitern in immer
neuen Variationen als Glaube an den kommenden Christus als den verhei-
Benen Samen herausgearbeitet wird.

Bei dieser absoluten Vorordnung des rechtfertigenden Glaubens ist die
Einwohnung (inhabitatio) eine illustrierende Nebenbemerkung. Das Gegen-
wart-Christi-Motiv ist sicherlich der systematische Schliissel zum Verstind-

187



nis der Rechtfertigung bei Luther, dogmatisch entscheidend aber ist der
rechtfertigende Glaube allein. Insofern bezeichnen die Unterschiede zwi-
schen Luther und der Konkordienformel keinen fundamentalen Unter-
schied in der Lehre.

Fiir das 6kumenische Gesprich folgt daraus zweierlei: 1. Die Bekenntnis-
schriften bis zur Konkordienformel halten das Bekenntnis zum rechtferti-
genden Glauben nicht nur durch, sondern verteidigen es gegen gefihrliche
Abweichungen verschiedener Art, wie dies der ,,Summarische Begriff der
streitigen Artikel* programmatisch formuliert. Das wird in der Solida De-
claratio unter entsprechender Berufung auf die Alte Kirche weitergefiihrt
und im angefiigten ,,Catalogus testimoniorum* im einzelnen dokumentiert.
Das ist die Basis fiir verbindliche 6kumenische Gesprache der Lutheraner.
2. Das Bekenntnis der lutherischen Kirche und das ihm gegeniiber viel brei-
tere und reichere Erbe Luthers wollen als Einheit verstanden und dkume-
nisch fruchtbar gemacht werden.

ANMERKUNGEN

I Dialogue between Neighbours. The Theological Conversations between the Evangelical-
Lutheran Church of Finland and the Russian-Orthodox Church 1970-1986, Communi-
ques and Theses, ed. H. T. Kamppuri, SLAG B 17, Helsinki 1986; Mikkeli 1986. The
Seventh Theological Conversations between the Evangelical-Lutheran Church of Finland
and the Russian-Orthodox Church, Mikkeli, June 3rd—1ith 1986, ed. H. T. Kamppuri,
SLAG B 16, Helsinki 1986.

2 Der im Glauben gegenwirtige Christus. Rechtfertigung und Vergottung. Zum okume-
nischen Dialog, AGThL NF 8, Hannover 1989.

3 Thesaurus Lutheri. Auf der Suche nach neuen Paradigmen der Luther-Forschung. Referate
des Luther-Symposiums in Finnland, 11.—12. November 1986, Hg. T. Mannermaa,
A. Ghiselli, S. Peura, SFThL 153, Jb 1987 in Zusammenarbeit mit der Luther-Agri-
cola-Gesellschaft, SLAG A 24, Helsinki 1987; Luther und Theosis, Hg. J. Heubach, Verof-
fentlichungen der Luther-Akademie Ratzeburg 16 = SLAG A 25, Erlangen 1990.

4 R. Saarinen, Gottes Wirken auf uns. Die transzendentale Deutung des Gegenwart-Chri-
sti-Motivs in der Lutherforschung, VIEG 137, Stuttgart 1989; S. Peura, Mehr als ein
Mensch? Die Vergottlichung als Thema der Theologie Martin Luthers von 1513 bis 1519,
Helsinki 1990.

5 Die Rezeption der orthodoxen Vergéttlichungslehre in der protestantischen Theologie,
Luther und Theosis, S. 61—84.

6 40 1,281,7-300,5. U. Asendorf, Die Theologie Martin Luthers nach seinen Predigten,
Gottingen 1988, S. 387ff, 262.

7 Ebd. S. 117ff,54,207ff,149ff.

8 Kommentar zu Luthers Katechismen I, Die Zehn Gebote. Luthers Vorreden, Hg. G. See-
baB, Gottingen 1990, S. 36ff,49.

9 U. Asendorf, a.a.0. S. 122,131,305ff.

188



Ebd. S. 211ff.

Sinn und Methode. Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Rei1gtonsphllosophle und
einer wissenschaftlichen Theologie, Gottingen 1979, S. 312ff,322.

U. Asendorf, Eschatologie bei Luther, Gottingen 1967, S. 187ff.

Ders., Luther und Hegel. Untersuchungen zur Grundlegung einer neuen systematischen
Theologie, VIEG 107, Wiesbaden 1982, S. 22ff 40ff.

H. Hilgenfeld, Mittelalterlich-traditionelle Elemente in Luthers Abendmabhlsschriften,
SDGSTh 29, Zirich 1971, S. 74, Vel. WA 26,383,42-384,2 (Vom Abendmahl Christi, 1528).
Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technische Zivilisation, Frank-
furt/M. 1979, S. 96ff,153ff,225ff. In den gleichen Rahmen gehort auch der von V. Hésle
herausgearbeitete Zusammenhang von Letztbegriindung und objektivem Idealismus: Die
Krise der Gegenwart und die Verantwortung der Philosophie. Transzendentalpragmatik,
Letztbegriindung, Ethik, Miinchen 1990, S. 205ff; vgl. auch Ders., Philosophie der ékolo-
gischen Krise. Moskauer Vortrige. Beck’sche Reihe, Miinchen 1991, S. 47,71.

39 1,45,21f;46,18f: Tustificati autem sic gratis, tum facimus opera, imo Christus ipse in
nobis facit omnia. Ferner: 48,14f;83,26f:203,14f;204,12f. Vgl. E. Hirsch, Hilfsbuch zum
Studium der Dogmatik, Berlin/Leipzig 1937, S. 120ff.

.,Regeneratio, justificatio, unio et renovatio tempore simul sunt et quovis puncto mathe-
matico arctiores adeo, ut divelli et sequestrari nequeant, cohaerent. Secundum nostrum
tamen concipiendi modum ordine prior est fegeneratio et justificatio unione ista mystica. “
Zitiert nach H. Schmid, Die Dogmatik der evangelisch-lutherischen Kirche dargestellt und
aus den Quellen belegt, Hg. H. G. P6hlmann, Giitersloh 1979, S. 307. H. E. Weber weist
auf die Spannungen und Unstimmigkeiten hin, die durch die wachsende Rationalisierung
der Theologie entstehen, so daf beides, der forcierte Imputationsgedanke Melanchthons
wie die Position Osianders mit dem Satz beschrieben wird: ,,Das ganze Pathos dieses Den-
kens legt sich in den Anspruch der Rationalitiit. Aber dieser Anspruch gerade triigt den
Keim der Zersetzung in sich“. Entsprechend heiBt die Uberschrift des fiinften Kapitels, das
den ersten Band seines bekannten Werkes abschlieBt: ,,Der Osiandrische Streit und die
Krise des Systems*: Reformation, Orthodoxie und Rationalismus 1/1, Giitersloh 1937
(BFCHTh 2. Reihe, 35 = 2Darmstadt 1966), S. 303,257.

189



»yAntijudaismus‘ nur ein westliches
Ubersetzungsproblem ?

Befreiungstheologen im jiidisch-christlichen Rampenlicht
VON THOMAS KRATZERT

1. Ubersetzung des Evangeliums und Kritik aus der Perspektive
eines tiberseizten Evangeliums

In den ,,Leitlinien zum Dialog mit Menschen verschiedener Religionen
und Ideologien* des Okumenischen Rates der Kirchen (1979)! wird in den
Punkten 24 bis 29 die Frage nach dem Synkretismus behandelt. Weniger
interessiert mich hier eine Auseinandersetzung mit diesem Begriff und eine
Aufschliisselung all seiner Bedeutungsebenen, dagegen setze ich bei dem
an, was im Punkt 25 zur Ubersetzung der christlichen Botschaft gesagt ist:

,,Bs ist fraglos notwendig, die christliche Botschaft fiir jede Zeit und jeden Ort
echt und unverfilscht zu iibersetzen .2

Diese Ubersetzungsarbeit beginnt mit der Ubertragung in eine andere
Sprache. Eine andere Sprache beinhaltet nicht nur eine andere Aussprache,
eine fremde Schrift und ein zur Verfiigung stehendes Vokabular, sondern
auch eine kulturelle Vielschichtigkeit (Kunst, Musik, Literatur, miindliche
Traditionen, Philosophie, Naturbeziehungen, soziale Bindungen etc.). Die
Erfahrungen der Menschen in Geschichte und Gegenwart darf ich hier nicht
vergessen, ihre alltdglichen Sorgen und ihre Hoffnungen. Diese Vielfiltig-
keit an Ubersetzungsebenen macht deutlich, daB die Ubersetzungsarbeit
zum einen ein ProzeB (die Geschichte jedes Volkes geht weiter!), zum ande-
ren duBerst angreifbar ist, da die Kriterien fiir eine ,,angemessene‘‘ Uberset-
zung recht willkiirlich sind und und die Kritik oft aus einem anderen Kon-
text, der selbst einem komplizierten UbersetzungsprozeB entsprungen ist,
an die Ubersetzungsarbeit herangetragen wird.

Die Frage nach der Ubersetzung ist nicht erst ein Problem unseres Jahr-
hunderts, sondern 146t sich schon Jahrtausende vorher entdecken. Im Alten
Testament werden Mythen benachbarter Vélker iibernommen, in die hebrii-
sche Sprache iibertragen und in einen neuen Zusammenhang gestellt (z.B.
Schopfungsgeschichte, die Hiob-Geschichte). Sogar innerhalb der Ge-
schichte Israels werden Themen nicht sprachlich, aber zeitgeschichtlich
ubersetzt (z.B. der Restgedanke, die Messiaserwartung). Im Neuen Testa-

190



ment stellt Paulus den Meister der Ubersetzung dar. Selbst Jude und somit
in der jiidischen Tradition beheimatet, zum Apostel an die Heiden berufen,
iibertrdgt er das Evangelium aus einem urspriinglich jiidisch-semitischen
Kontext in die hellenistische Welt. Am paulinischen Nomos-Gebrauch wer-
den die Ubersetzungssituationen besonders deutlich. In der Geschichte der
Kirche hat es unzéhlige Ubersetzungsmaglichkeiten gegeben, von denen ich
nur wenige herausgreifen mochte: da wire der Logos-Gebrauch des Justin,
der Hypostasen-Streit bis hin zum Zweiten Okumenischen Konzil, schlief3-
lich die Ubernahme germanischen Rechts in die Satisfaktionslehre des
Anselm von Canterbury.

Wir selbst miissen uns also stets vor Augen fithren, daB auch wir ,,nur*
ein iibersetztes Evangelium haben, daB unsere Theologie ein Produkt viel-
schichtiger Ubersetzungsprozesse ist, daB wir also selbst ,,Opfer unserer
eigenen Kultur sind.

Warum nun diese lange Vorrede? Im folgenden versuche ich, anhand eines
thematischen Beispiels sowohl die Probleme der Ubersetzung des Evange-
liums in einen anderen Kontext als auch die Probleme der Kritik an einen
anderen Ubersetzungsvorgang auf dem Hintergrund einer eigenen Uberset-
zungspragung und somit die scheinbar uniiberwindbare Gegeniiberstellung
beider Positionen darzustellen. Als Beispiele dienen mir zwei deutsche Theo-
logen, die sich zum Umgang mit den Juden und dem Judentum in Be-
freiungstheologien in Lateinamerika und Asien kritisch geduBert haben:
Hermann Brandt in seinem Aufsatz ,,Die Benutzungs des Judentums in der
Befreiungstheologie®? und Friedrich-Wilhelm Marquardt in seinem Buch
,»,Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden. Eine Christologie, Bd. 144,
Auf der Seite der ,,Ubersetzungen* habe ich einen Vortrag von Choan-Seng
Song ,,Von Israel nach Asien: ein theologischer Sprung®’® und Leonardo
Boffs Aufsatzsammlung ,,Kirche: Charisma und Macht*$ ausgewihlt.

2. ,,Jesus aufler Landes‘ —
Friedrich-Wilhelm Marquardts christologische Entdeckungsreise

In der Einleitung des ersten Bandes seiner Christologie geht F-W. Mar-
quardt der Frage nach, wo sich auBerhalb des Christentums nicht-christ-
liche Verstindnisse Jesu finden lassen’. Er fiihrt hier mehrere Gruppen
von Rezipienten auf: Juden, Muslime, Buddhisten, Hindus, Philosophen
und Sozialisten. Allerdings bleibt er nicht nur bei der Betrachtung nicht-
christlicher Verstindnisse Jesu, sondern gleitet ziemlich oft in Bereiche kon-
textueller Theologie hiniiber.

191



Aus den muslimischen Jesusrezeptionen greift er die Diskussionen im
19. und 20. Jahrhundert auf, die sich hauptsichlich um die Themen Tod
Jesu, den Parakleten und die Wiederkunft Christi drehen. Ein bedeutendes
Zentrum dieser Auseinandersetzungen ist die Akzar-Universitit Kairo.
F-W. Marquardts erfreuter Ausruf iiber diese lebhafte Jesus-Rezeption
driickt seine tiefe Bewunderung aus:

Ein abendlidndischer Theologe diirfte vor Staunen den Mund nicht zubekommen
iiber diese Aktualitit Jesu auBBerhalb der Kirche, noch dazu in dem bei uns so vollig
untergegangenen Lehrstiick von der Zukunft Christi, und wir méchten eine kleine
Regung von Neid und Bewunderung dafiir hier nicht unterdriicken. Wahrend wir
von Europa her die Welt mit Krieg iiberzichen und da auch Inder und Agypter und
Araber mit hineinreiBen, beschdmen sie uns mit der Sorge um das gegenwirtige
Leben Christi und den rechten Glauben an seine Riickkehr auf Erden. Wenigstens
wissen sollten wir ignoranten Europier so etwas. (19)

Trotz aller Bewunderung fiir ,,diese Aktualitit Jesu auflerhalb der Kir-
che* kommt er zu dem Schlufl:

Freilich: kein historischer Jesus, sondern ein symbolisch gebrauchter und fiir gei-
stig politische Kdmpfe funktionalisierter. (23)

Doch F-W. Marquardt beklagt hier nicht nur die Symbolisierung aufler-
halb der Kirche:

Aber wie man doch am anderen sieht, was einem an einem selbst nicht auffallt!
Wer bewahrt uns davor, dafl das christologische Dogma der Kirche grundséitzlich
nicht doch einer ebensolchen Symbolisierung und Funktionalisierung nur allzu dhn-
lich sieht? (23)

In den Abschnitten ,,Jesus unter Hindus* und ,,Der Messias der Rebel-
len* wird F-W. Marquardt deutlicher. Jesus wird in Indien aus dem ihm
eigenen jiidischen Kontext herausgerissen, ,,aufler Landes* interpretiert
und in eine vollig fremde Umgebung eingepflanzt: eine ,,Entpatriierung*
Jesu findet statt.

Hier wird Jesus — zugunsten universaler Symbolik — im Elend der Fremde, in der
Zerstreuung der Diaspora, ,,auller Hauses* und ,,aufler Landes* gehalten... (57)

Diese Entpatriierung und Symbolisierung 146t sich sowohl im indischen
Kontext wie auch in den vom Sozialismus beeinflufiten Theologien an Jesus
als Befreier festmachen:

Jesus als Theologe der Befreiung von Heteronomiezwingen offizieller Religion:
das ist Europas Tradition und Uniform im weilien Moslem-, im gelben Buddha-, im
wallenden Hindugewand: westlich im ExzeB. (57)

192



Es gab und gibt nun evangelische Theologien, die Jesus auch noch in einer sehr
spezifischen Nihe gerade zu den in den sozialistischen Bewegungen kdmpfenden
Menschen sehen: geschichtlich vor allem die des Schweizer Religidsen Sozialismus,
heute die in Basisgemeinden der Dritten Welt durch selbstindigen theologischen
Ausdruck sich und ihre Leidensgenossen trostenden Armen. Ihr biblisches Denken
zeigt, wie sehr sie Jesus brauchen; und was sie von ihm sagen konnen, sind Anrufun-
gen seiner Nihe zu ihnen. In diesen Gruppen fillt alle historische Distanz zur Bibel
und zu Jesus, damit natiirlich auch jene Kontrollfunktion, die der historische
Abstand gegen zu groBe Willkiir der Néhe ausiibt. .. (87)

In direktem Zusammenhang mit diesem Jesusbild sieht F-W. Marquardt
einen begleitenden Antijudaismus: Jesus wird stets als Befreier von einem

etablierten Judentum verstanden. Diese Gegeniiberstellung ist fiir ihn nicht
tragbar:

Solange Jesus als Befreier wesenhaft in antijiidischer Form erfahren wird, handelt
es sich mit Sicherheit nichf um Erfahrung mit dem wirklich historischen Jesus. %4)

Was ist nun fiir F-W. Marquardt die Konsequenz aus seiner kurzen Ana-
lyse, aus seiner kurzen Darstellung der Jesus-Rezeptionen in Religionen und
Befreiungstheologien? Wo liegt sein Anspruch in Hinblick auf die Person
Jesu?

F-W. Marquardt wehrt sich gegen die Entpatriierung und Symbolisierung
Jesu, die er auBerhalb und innerhalb der Kirche festmachen kann. Fiir ihn
gibt es nur einen Weg, um Jesus selbst gerecht zu werden: er muB in seinen
eigenen Kontext zuriickgefiihrt, also ,,rejudaisiert werden. Das Stichwort,
das F-W. Marquardts Konzept durchlauft, lautet: Repatriierung Jesu in
seine jiidische Umgebung. Jesus, der Jude, der er gewesen ist und der er
immer bleiben wird!

Und wir im Westen und die Volker im Siiden und Osten miissen lernen, Jesus zu
Hause in Israel sein zu lassen, wenn wir ihn an seinem eigenen Leben lassen und
ihn uns nicht unterwerfen wollen durch sUniversalisierung®. (57)

Dies ist zwar ein Appell an uns ,,im Westen und die Volker im Siiden und
Osten‘, doch sieht er die Hauptaufgabe solch einer Riickfithrung Jesu in
seinen heimischen Kontext auf europiischer Seite:

... und das Christentum Europas scheint uns der Welt heute nichts so schuldig
wie eine Repatriierung Jesu: wenn er Jesus bleiben soll. 57

Westliche Christen werden also beauftragt, diesen repatriierten Jesus
tberall in der Welt zu verkiindigen, ein Auftrag zu einer neuen Mission. In
diesen Dienst stellt F-W. Marquardt sich selbst und sein Buch (94). Das was
hinter E-W. Marquardts christologischem Ansatz liegt, ist deutlich gewor-

193



den: Er kritisiert die Vereinnahmung Jesu durch die Kirche und verschiedene
Religionen sowie seine Entwurzelung aus dem Judentum. Jesu ,.Ubersetzt-
sein* fiithrte schlieBlich in Europa zu einem Antijudaismus, der sich mit
dem Antisemitismus und der Schoa exzessiv gesteigert hat: eine Folge fata-
ler westlicher Evangeliumsiibersetzung! Fiir F-W. Marquardt ist die
gesamte Ostliche Welt Opfer des europdischen Antisemitismus geworden,
womit er zweifellos recht hat; jedoch steht dieses Opfersein in einem tiefen
Widerspruch: zum ecinen findet in diesen Landern eine Befreiung vom
,orientalischen® Jesus aus der westlich-europdischen Umklammerung
statt, zum anderen durch eine Symbolisierung und Funktionalisierung Jesu
ein neuer Antijudaismus. ,Westliche Wiedergutmachungsarbeit* ist hier
vonnoten!

Ich habe mit solch einer Form des Denkens groBe Schwierigkeiten, da
sich fiir mich die Situation anders darstellt: Westliche Christen importieren
ein westliches Christentum und damit auch ein westliches Jesusbild z.B.
nach Indien, kolonialisieren das Land religiés®. Sie bringen u.a. auch den
westlichen Antijudaismus (besser: Antisemitismus?) mit. In unserem Jahr-
hundert findet schlieBlich eine Befreiung von westlicher Theologievorherr-
schaft statt, von einem westlichen Jesusbild und dem westlichen Antijudais-
mus. Nun beginnen 6stliche Christlnnen ein eigenes Jesusbild zu ent-
wickeln, Jesus also in ihren Kontext zu ,,ibersetzen. Nach westlichem
Urteil ist dieses neue Jesusbild antijudaistisch, nach ihrem eigenen nur rein
biblisch: biblisch treu wird ein Befreierbild aufgebaut, ein Befreier, der
biblisch gesehen von der Bevormundung jiidischer Hierarchie, der aktuell
gesehen — und nur das zahlt fiir diese Menschen — von den sozio-6kono-
mischen und politischen Verhiltnissen befreit. Ein Feindbild gegeniiber den
heutigen Juden wird von ihnen iiberhaupt nicht aufgebaut, liegt auch gar
nicht in ihrem Interesse. Hier stoBen eine sich vom Westen emanzipierende
Theologie und deren Kritik durch die westliche Brille (— gerade durch
unseren Antisemitismus und die daraus resultierenden Schuldgefiihle
gepragt —) aufeinander. Welche Wege fithren aus dieser Polarisierung
heraus?

3. ,,Die Benutzung des Judentums in der Befreiungstheologie® —
Hermann Brandts Anfragen an lateinamerikanische Theologen®

Wie bei F-W. Marquardt stehen auch bei H. Brandt ,,Jesus als Befreier*
und Antijudaismus in unmittelbarem Zusammenhang. Er spricht von
,.einer intensiveren und kreativen Aneignung des Zeugnisses der Heiligen

194



Schrift, wenn lateinamerikanische Befreiungstheologen Aussagen iiber
Israel und das Judentum iibernehmen. Die Aneignung 148t sich an vier The-
menkreisen verdeutlichen:

a) ,,Der Téempel und seine Priester als Inbegriff des tddlichen Unter-
driickungssystems *: Da eine o6ffentliche Kritik an den herrschenden Regimen
nicht moglich ist, nutzen ChristInnen andere Moglichkeiten, ihren Protest zu
duBern. Jesu Auseinandersetzung mit der jiidischen Hierarchie und dem orga-
nisierten Tempeldienst sowie sein Tod als Folge seines Auftretens und der
Reaktion der jiidischen Hierarchie wird zum Sinnbild ihres Handelns. Sie
stehen nicht allein im Widerstand gegen das sie unterdriickende Regime.

H. Brandts Anfragen an diese Interpretation machen wieder deutlich, daB
dieser Ubersetzungsvorgang nach westlichem Empfinden nicht duldbar ist.

Er fragt:

Wire es damals zuviel verlangt gewesen, die neuen Erkenntnisse aus dem jiidisch-
christlichen Dialog einzufordern? (428)

Dagegen mubB ich einwenden: Kénnen wir von ChristInnen in Situationen
physischer und psychischer Unterdriickung, die vor allem in anderen Erd-
teilen an der Tagesordnung sind, verlangen, sich mit unseren Ergebnissen
im jiidisch-christlichen Dialog auseinanderzusetzen, Ergebnissen, die fern-
ab von jeglicher Bedrohung in Gesprichen und an Schreibtischen auf der
Basis unserer Vergangenheit entstanden sind?

Er fragt:

Hitte es die Widerstandskraft aus dem Evangelium geldhmt, wenn das Judesein
Jesu, aller Apostel, von Paulus ganz zu schweigen, angesprochen worden wire? (428)

Dagegen muf3 ich einwenden: kénnen wir nicht akzeptieren, daf} in ande-
ren Kontexten das Interesse am Judesein Jesu ohne Belang ist, daB dafiir
aber das Interesse an Jesu Hinwendung zu den Marginalisierten der Gesell-
schaft immens wichtig wird? Miissen wir uns nicht erst einmal fragen lassen,
warum wir Jesus stets in gutbiirgerlichem Umfeld beheimaten?

Er fragt:

Hitte ein Hinweis auf das Judentum der Gegenwart wirklich zu weit abgefiihrt?
(428)

Dagegen muf ich einwenden: wieso miissen ChristInnen in ihrem Befrei-
ungskampf das Judentum der Gegenwart erwihnen, wenn sie Juden der
Gegenwart iiberhaupt nicht kennen? Und schlieBlich: fiir viele ist der
moderne Staat Israel, die Heimstatt vieler Juden und Jiidinnen, zum Sinn-
bild westlicher Unterdriickung geworden!

195



Er fragt:

Und wire, wenn es schon eines biblischen Gewandes bedurfte, um die Kritik zu
verkleiden, ein Hinweis auf das Zentrum Rom, auf Augustus und Pilatus nicht sach-
gemiBer gewesen? (428)

Dagegen mufB ich einwenden: Jesu Auseinandersetzung war nicht eine mit
der romischen Besatzungsmacht, sondern eine mit der jidischen Hier-
archie!

b) ,,Die ,pharisdische Religion’ als Gegenbild menschlicher Autonomie*:
Die Phariséer ersticken das menschliche Leben in einer eigenen Gesetzlich-
keit. Sie unterdriicken damit die Autonomie der Menschen. Auch die Kirche
verstrickt den Menschen in dhnliche Muster und hindert ihn an seiner freien
Entfaltung: eine Befreiung von dieser institutionalisierten Kirche ist die
Folge, dargestellt im Kampf Jesu gegen den Pharisdismus. Diese Grund-
gedanken liegen einem Buch von Carlos Mesters zugrunde .

H. Brandt driickt sein Unbehagen aus, das er beim Lesen dieses Ansatzes
hat. Fiir ihn findet eine Reduzierung Israels und des Judentums auf die
phariséische Religion statt. Doch hat er hier C. Mesters richtig verstanden?
Geht es C. Mesters nicht vielmehr um die Charakterisierung der Konflikt-
gegner Jesu (der Pharisder, nicht der Juden!), weil er eine Parallele zur
Gegenwart herstellen mochte, eine Parallele fiir die Kampfenden in Latein-
amerika? Die heutigen Gegner sind nicht die Juden, und diese heutigen
Gegner werden auch nicht mit den Juden in Verbindung gebracht!

¢) ,,Die Inanspruchnahme von Dekalog und kasuistischem Recht als
,Baumaterial® der Basisgemeinden‘’: Fiir uns ungewohnt findet in Basisge-
meinden Lateinamerikas eine Neubelebung alttestamentlicher Gesetze statt.
Die ,.Tragbalken* fiir den Aufbau von Basisgemeinden werden von den zeit-
gebundenen Gesetzen im Alten Testament getrennt. Eine zentrale Rolle
nimmt der Dekalog ein: er wird als Zusage Jahwes an die Gemeinden gewer-
tet. Fiir H. Brandt findet hier ein ,VerdringungsprozeB‘ statt: das Volk
Israel, Erstadressat fiir Gottes Zusagen, wird von den leitenden Menschen
in Lateinamerika verdringt:

Der Preis fiir die Aneignung der Zehn Gebote und der Rechtsvorschriften —
iibrigens unter durchgéngiger Verwendung des Jahwe-Namens — durch die Basis-
gemeinden ist de facto die Enterbung Israels. Der Preis fiir die Verpflichtung der
Basisgemeinden auf Gottes Gebot und fiir die Stirkung ihrer gesellschaftsveran-
dernden Kraft ist der Ausschlu} Israels aus der Bundestreue seines Gottes (433).

Was H. Brandt als ,,Enterbung Israels‘ bezeichnet, konnte aber auch,
durch eine andere ,,Ubersetzungsbrille” gelesen, Solidarisierung mit dem

196



alttestamentlichen Volk Israel bedeuten. Hier findet die Fundamentierung
des eigenen Lebens schlechthin auf den Fundamenten fiir das Volk Israel
statt. Eine besonders enge Gemeinschaft mit dem alttestamentlichen Volk
Israel, wie wir sie aufgrund unserer Geschichte nicht kennen!

d) ,,Die ,alte Synagoge’ als Kategorie innerkirchlicher Polemik*: Leo-
nardo Boff hat seinem Buch ,,Kirche: Charisma und Macht* eine Wid-
mung vorangestellt, deren Bedeutung fiir das Verhiltnis zum Judentum
sicherlich nur wenigen aufgefallen ist. So heiBt es:

Gewidmet sei dieser Band den Mitgliedern der Gruppe ,,Gerechtigkeit und
Frieden* von Petrépolis. Allein muBten sie ihren Weg gehen. Dabei haben sie be-
griffen: es geniigt nicht, daB die Kirche existiert. Kirche muf3 unentwegt aufgebaut
werden — nicht gegen die, sondern trotz derer, die sie auf die Mafie der alten Syna-
goge einschrinken wollen,

Um L. Boffs Gebrauch der Bezeichnung ,,alte Synagoge“ besser ver-
stdndlich zu machen, gehe ich ndher auf das 5. Kapitel seines Buches
ein.!' L. Boff sieht zwei Verhaltensweisen, die die institutionalisierte
(rémisch-katholische) Kirche charakterisieren: die eine ist ,.eine Hinwen-
dung zu Welt und Gesellschaft®, was die Demonstration einer geschlosse-
nen Gesellschaft nach auflen hin bedeutet:

Die Kirche vermittelt Vertrauen und schafft, was Kennzeichen des Evangeliums
ist: die Freude, zu leben und zu hoffen. (92)

Die andere Verhaltensweise ist ,,eine Befassung mit dem Innenleben und
den verschiedenen Strukturen der Kirche*: hier steht die Sorge um die innere
Ruhe und die Unterdriickung von Andersdenkenden und Andershandeln-
den im Vordergrund. Nachdem er diese beiden Verhaltensweisen aufgedeckt
hat, versucht L. Boff nun, ihren Weg in der institutionalisierten Kirche nach-
zuzeichnen, sie aufzuspiiren. Doch was ist fiir ihn die existierende institutio-
nalisierte Kirche? Sie ist nicht die Gemeinschaft der Glaubigen, sondern die
,»»Organisation der Gemeinde von Gldubigen mit ihrer Hierarchie, ihren hei-
ligen Gewalten, Dogmen, Riten, Canones und ihrer Tradition* (93f). Thm
geht es nicht um die Ablehnung kirchlicher Institution! Er sieht schlieBlich
die Notwendigkeit eines MindestmalBes an Institution fiir jede Gemeinde,
mochte sie jedoch bedingungslos in den Dienst der Gemeinde stellen:

Dieser historische ProzeB von Treue und Dienst gegeniiber der Gemeinde wie
gegeniiber dem Herrn, der ja in ihr lebt, nennen wir stéindige Bekehrung. (94)

In diesen Dienst hat sich die kirchliche Institution bisher nicht gestellt.
Um diesen Zweck zu erfiillen, miissen tiefgreifende Veranderungen vorge-
nommen werden:

197



Welche Chancen hat die institutionelle Kirche, das Evangelium zu aktualisieren
und in seinem Licht Antworten auf die groen Herausforderungen der Welt von
heute zu finden, einer Welt, die bereits vor vierhundert Jahren an der Kirche vorbei
und ohne, ja bisweilen gegen sie entstanden ist? (95)

Nun beginnt L. Boff, den Weg der Kirche von ihren Anfingen bis heute
nachzuzeichnen und die Entwicklung der Institution Kirche, der hierarchi-
schen Strukturen und der Inaktualitiit dieser Form der Organisation, aufzu-
zeigen.

Ausgangspunkt unserer Uberlegungen muf} die Einsicht sein, dal das Christen-
tum selbst das Ergebnis eines Bruches ist. Fiir das Judentum ist es noch heute eine
Hiresie. (96)

Mit dieser negativen Identitét startet das Christentum in eine bisher
knapp 2000jahrige Geschichte und schiitzt sich vor weiteren Briichen durch
die mit der Konstantinischen Wende einsetzende ,,Paganisierung‘‘: staat-
liche Strukturen werden iibernommen, damit die Einheit auch strukturell
fundamentiert ist; das Volk Gottes wird nun von einer michtigen Gruppe
von Klerikern beherrscht. Durch die Befreiung der Kirche von der staat-
lichen Macht (unter Gregor VII. und dem ,,Dictatus Papae® 1075) ist die
Hierarchisierung der Kirche perfekt, das Machtsystem ist etabliert.

Doch wie reagiert die Theologie auf diese Machtergreifung? Unter Aus-
schaltung der Vernunft als kritischer Instanz wird die Theologie zur Legiti-
mation der hierarchischen Strukturen mifibraucht.

Erschreckend deutlich wird das (d. h. die Dienstfunktion der Theologie als Macht-
legitimation der Kirche, d. Vf.) in der offiziellen Theologie unter Pius XII. wie auch
in der Kurientheologie, die die Texte fiir das Zweite Vatikanische Konzil vorzuberei-
ten hatte, dann aber eine massive Abfuhr bekam, weil ihre Papiere nicht den leben-
digen Glauben der Kirche als Volk Gottes zum Ausdruck brachten. Praktisch ist dem-
nach die Kirche eine einzige riesige Ditzese, in welcher der Papst — da er ja nicht alle
erreichen kann — Stellvertreter fiir sich (vices suas agentes) einsetzt, die Anteil haben
an seiner Macht. Die Dogmen werden rechtlich und die kirchenrechtlichen Bestim-
mungen dogmatisch verstanden. Die Einheit, die als Konformitit und Uniformitéit
ausgelegt wird, verstellt den Blick dafiir, daBl Konflikte Zeichen fiir Vielfalt und Leben
sind. So wird der Konflikt zu etwas Pathologischem herabgemindert, das Spaltung
und Schisma verursacht. Die schlichteste und einfachste Losung besteht in seiner Besei-
tigung. Typisch fiir jede Art von Machtstruktur ist es, alles zu eliminieren, was nicht
in das System paft. Die Kirche, die auf einen Bruch mit der Synagoge zuriickgeht,
lauft Gefahr, selbst zu einer Synagoge zu werden, zu einer in sich selbst geschlosse-
nen, groBlen Sekte, in der die Kleriker alles kontrollieren. Die Logik der Macht ist
der Wille nach mehr Macht, nach Selbsterhaltung und Fortbestand, nach Aushand-
lungen von Kompromissen und im Falle eines Risikos von Konzessionen, um {iberleben
zu konnen. All dies 14Bt sich ablesen in der Geschichte der Institution Kirche. (101f)

198



SchlieBlich vergleicht L. Boff noch die Regierungsform der institutionali-
sierten Kirche mit der KPdSU; er greift hier auf eine Analyse des Brasilia-
ners M. Alves Moreira zuriick ... (102—105).

Nun zu H. Brandt: er hat Schwierigkeiten mit L. Boffs Umgang mit der
Bezeichnung ,,alte Synagoge‘‘. MuBte L. Boff diese Bezeichnung iiberhaupt
benutzen, um seine Kritik an der Institution Kirche genau zu beschreiben?
Hilft sie ihm in seiner Argumentation weiter? Sicherlich geht es L. Boff
nicht darum, mit dem Gebrauch von ,,alter Synagoge** das Verhiltnis zum
Judentum neu zu definieren. Das sieht auch H. Brandt (434f). Sein Ziel ist
die mdglichst genaue Charakterisierung der institutionalisierten Kirche. Zu
diesem Zweck dienen ihm Vergleiche, die mehr oder weniger gewagt sind.
Konnte der Vergleich mit der KPdSU noch in Verbindung mit irgendeiner
Kritik an der ehemaligen Sowjetunion gebracht werden, so liegt eine Aktua-
lisierung des Vergleichs mit der ,alten Synagoge® fern: vom heutigen
Judentum ist bei L. Boff nicht die Rede, soll auch gar nicht die Rede sein,
weil es fiir ithn in seiner Kirchenkritik erst gar kein Thema ist. L. Boff
gebraucht diese Bezeichnung also ,,nichf zur Diffamierung des heutigen
Judentums®, und er méchte nicht einen Beitrag zum westlich bestimmten
judisch-christlichen Dialog leisten. Doch H. Brandts Kritik ist zu stark von
unseren eigenen Erfahrungen mit den Juden geprégt; er tréigt Kritik an
L. Boff heran, die seinem Anliegen nicht gerecht wird. So spricht
H. Brandt davon, dal3 durch diesen Vergleich der Synagoge ,,auch noch ihre
juidische Identitat genommen wird: Israel ist in diesem Kirchenkampf dem
Blick der lateinamerikanischen Theologen ganz entschwunden®. (435)

»»1srael hat in dieser Auseinandersetzung nichts zu suchen, deswegen
taucht es bei L. Boff auch nicht auf! Aus einer anderen ,,Ubersetzungsper-
spektive* lieBe sich L. Boffs Ausfiihrung ganz anders verstehen, als
H. Brandt sie interpretieren méchte.

4. Der theologische Balanceakt Choan-Seng Songs

Neben Leonardo Boffs Gebrauch der Bezeichnung ,,alte Synagoge* stelle
ich kurz noch einen zweiten Ansatz vor, dessen ,,Israel““-Sicht fiir westliche
Theologen sicherlich fremd ist. Diese Fremdheit besteht in einem fiir uns
kaum nachvollziehbaren Ubersetzungsprozef: eine Reise von mehreren Tau-
send Kilometern findet statt '2.

Um Choan-Seng Songs ,,Israel‘“-Deutung in seinem Vortrag ,,Von Israel
nach Asien: ein theologischer Sprung‘‘ annihernd zu verstehen, miissen wir

199



uns immer vor Augen halten, daf} er diesen Vortrag gehalten hat, um an der
westlichen Form der Kirche und der Theologie Kritik zu tiben. IThm geht es
also nicht um das heutige jiidische Volk, den heutigen Staat Israel oder die
Verbindung von alttestamentlichem Israel und heutigem Judentum.

Fiir C.-S. Song ist Geschichte die Zeit von Gottes Schépfung bis zu ihrem
Ziel, die gefiillt ist mit dem Kampf der Menschen gegen die Macht des Ver-
gessens und des Todes sowie dem Glauben an die Befreiung und Hoffnung.
Sie ist nicht kontinuierlich, sondern stets unterbrochen durch Gottes Heils-
handeln, seine erlésenden Taten, stindige Revolutionen Gottes. Auf Israel
bezogen: Gott hat sich Israel in seinem erlésenden Heilshandeln offenbart.
Der Exodus ist fiir C.-S. Song ,,Gottes Revolution in der Geschichte par
excellence®, in welchem Gottes Handeln auch gewalttatig ist (wie viele
Menschen mubten fiir Israels Befreiung leiden und sterben?). Israel ver-
suchte Gottes Heilshandeln zu institutionalisieren (Opfer, Priester, Bundes-
lade, Gesetze etc.) und somit die Diskontinuitdt des Handeln Gottes im
Licht der Kontinuitdt der nationalen Geschichte zu interpretieren. Beson-
ders die Messiashoffnung Israels sollte diese Kontinuitédt bewahren helfen.
Mitten in diese Institutionalisierung des Heilshandeln Gottes hinein sendet
Gott seinen Sohn Jesus Christus, den C.-S. Song als den ,,revolutionérsten
Akt Gottes* bezeichnet. Dieser Jesus Christus mull weichen, da er die
Ineinssetzung von nationaler Geschichte und Heilsgeschichte gefdhrdet. So
Songs Interpretation des Todes Jesu:

Die Hinrichtung Jesu wurde von einer politischen Institution ausgefiihrt, die dem
Druck einer religiosen Institution nachgegeben hatte. (14) Israel wollte Gottes Revolu-
tion in Christus aufhalten, um seine historische Kontinuitit zu wahren. Durch die Kreu-
zigung Christi antworteten sie auf die géttliche Revolution mit menschlicher Gewalt. (15)

Jesus wird so zum Opfer politischen Kalkiils (s.a. Joh 11,46-50); er
wird geopfert, um das theologisch-ideologische Heilskonzept Israels nicht
zu gefdhrden.

Welche positive Bedeutung hat nun Israel fiir C.-S. Song, fiir die
ChristInnen in Asien, Afrika, Lateinamerika etc.?

Ich moéchte wiederholen, daf Israel nicht erwihlt war, sich den anderen Vélkern als
eine Nation darzustellen, durch die Gottes erlésende Liebe vermittelt wird, sondern
Israel war erwahlt, um ein Symbol, ein Beispiel dafiir zu sein, wie Gott auch unter den
anderen Volkern erlésend wirkt. Im Licht der spezifisch israelitischen Erfahrung sollten
die anderen Volker erkennen, daf auch ihre jeweilige Geschichte eine erlosende Bedeu-
tung hat. Die Geschichte Israels, heilsgeschichtlich gelebt und interpretiert, gibt einen
Rahmen oder einen Raster, mit dem die anderen Nationen ihre eigene Geschichte
nach heilsgeschichtlichen Eigenarten oder Bedeutungen iiberpriifen kénnen. (18)

200



C.-S. Song sieht, daBl sein theologischer Sprung bzw. Glaubenssprung
von Israel nach Asien, also das Transportieren des heilsgeschichtlichen
Rasters Israels in einen fremden Kontext, in den Augen westlicher Theolo-
gen einer theologischen Entgleisung gleichkommt. Thm sticht aber eine
stiarkere Entgleisung auf westlicher Seite ins Auge: die westliche Kirche hat
die Heilsgeschichte in ihre geschichtliche Kontinuitéit geprefit und ein Heils-
handeln Gottes aullerhalb der Kirche abgelehnt. Dieser Vereinnahmung
setzt er sein Konzept entgegen.

Es geht also C.-S. Song um die Freiheit Gottes, die von keiner Kirche
kanalisiert werden kann. Sein Vortrag ist ein leidenschaftliches Pladoyer fiir
die Diskontinuitit des Heilshandeln Gottes, ein Nein zu jedem Versuch, die
Kirchenmauern zu Gefidngnismauern Gottes zu machen.

5. Der Wille zur Verstindigung und zum Verstehen

Gemeinsam ist den von F-W. Marquardt und H. Brandt kritisierten und
von L. Boff und C.-S. Song entworfenen Ansitzen folgendes:

— Sie sind Versuche, das Heilshandeln Gottes an Israel mit der Geschichte
des eigenen Volkes in Verbindung zu setzen. Es findet eine Aktualisie-
rung des Evangeliums und eine Ubersetzung der Heilsbotschaft in einen
neuen Kontext statt.

— Durch diese Ubersetzung gewinnt das Volk Israel eine fiir uns fremde
Bedeutung: es wird zum Malistab des eigenen Leidens, zum Vorbild fiir
die eigene Befreiung und zum Gegenstand der Solidaritit.

— Sehr kritisch wird die etablierte jiidische Hierarchie im Alten wie auch
im Neuen Testament bewertet: sie lihmt die Autonomie der Menschen,
institutionalisiert Gottes Heilshandeln und wird so zum Unterdriickungs-
instrument, auch der Herrschenden.

— Diese negative Sichtweise der jiidischen Hierarchie fithrt unmittelbar zur
Kritik am westlichen Christentum, zur Kritik an der kirchlichen Hier-
archie und zum Aufruf, im eigenen Kontext Theologie zu betreiben und
die westlichen Machtstrukturen in den Kirchen abzuschiitteln.

— Jesus wird zum Befreier aus festgefahrenen Machtstrukturen, zum Mit-
kdampfer im eigenen Befreiungskampf und zum Vorbild fiir das eigene
Leiden.

— Es findet keinerlei Auseinandersetzung mit dem heutigen Judentum, mit
dem heutigen jiidischen Volk oder dem Staat Israel statt.

Wir, die westlichen ChristInnen und unsere Kirchenstrukturen stehen im

Mittelpunkt dieser Kritik, nicht jedoch die Juden, das Judentum oder der

201



Staat Israel. Dieser Angriff auf uns macht es uns schwer, auf diese Ansétze
positiv zu reagieren: sie anzuhdoren, sie zu verstehen, sie als Anregungen fiir
unsere Theologie und Gemeinden anzunehmen. Statt dessen erfolgt ein
,,Gegenangriff* und eine Projektion von Angsten und Bedenken aufgrund
der eigenen Erfahrung.

Mir geht es sicherlich nicht um ein unkritisches Begriiien von Ansétzen
wie den von L. Boff oder den von C.-S. Song. Kritik ist grundsétzlich begrii-
Benswert und notwendig. Wir miissen allerdings lernen, solche Ansétze nicht
durch unsere Brille zu sehen und sie dann abzuweisen. Ein dkumenischer
LernprozeB ist hier sicherlich wiinschenswert! Zudem: unterschiedliche Uber-
setzungsprozesse fithren auch zu unterschiedlichen Ubersetzungen. Eine
Vielfalt von Ubersetzungen ergibt sich, ein Nebeneinander verschiedenster
Interpretationen. Wir diirfen dabei nicht vergesssen, daf} diese Ubersetzun-
gen nur vorldufige, aber notwendige sind. Keine Ubersetzung kann fiir sich
beanspruchen, die exklusiv richtige Darstellung des Evangeliums zu bieten.
Was Konrad Raiser ** iiber die Mission sagt, hat auch hier seine Giiltigkeit:

Der duBerste Horizont christlicher Mission ist das Kommen des Reiches
Gottes. Aus der Perspektive des Reiches Gottes relativieren sich das Profil
und die inneren Widerspriiche jedes gegebenen Kontextes.

ANMERKUNGEN

I EZW-Arbeitstexte Nr. 19, VI/1979.

2 Ebd. 14.

3 Hermann Brandt, Die Benutzung des Judentums in der Befreiungstheologie, OR 39/1990,
424-439,

4 Friedrich-Wilhelm Marquardt, Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden. Eine
Christologie, Bd. 1, Miinchen 1990,

5 Choan-Seng Song, Von Israel nach Asien: ein theologischer Sprung, in: Europiische
Theologie herausgefordert durch die Weltékumene. Studienmaterial zur Bearbeitung in
den Kirchen, theologischen Fakultéiten, Seminaren und Gemeinden. Bericht einer Konsul-
tation 29. Marz bis 2. April 1976, (KEK-Studienheft Nr. 8), Genf 1976, 10-29.

¢ Leonardo Boff, Kirche: Charisma und Macht. Studien zu einer streitbaren Ekklesiologie,
Diisseldorf 1985 (2. Auflage).

7 Marquardt 11-105. Die Ziffern nach den Zitaten bezeichnen die Seiten in diesem Abschnitt.

8 F.-W. Marquardts Kritik an der westlichen Mission (88).

° Die Ziffern nach den Zitaten nennen die Seiten im Aufsatz Anmerkung 3.

10 Carlos Mesters, Palavra de Deus na Historia des Homens, Bd. 2, Petrépolis 1973.

Il Kapitel 5: ,,K6nnen sich Macht und Institution in der Kirche bekehren?*, Boff 92—-115.
Die Seitenhinweise beziehen sich auf das in Anmerkung 6 genannte Buch.

2 In dem in Anmerkung 5 genannten Heft S. 10-29.

Konrad Raiser, Jenseits von Tradition und Kontext. Uberlegungen zum Problem einer

dkumenischen Hermeneutik, OR 40/1991, 425-435.

202



Dokumente und Berichte

,,Komm heriiber und hilf uns (Apg 16,9) —
Atheismus, Indifferenz und christliche Verkiindigung*

Konsultation 1988 bis 1991

Die Arbeitsgruppe ,,Begegnung von evangelischen Christen in Frankreich und in
der DDR * hat seit 1978 in unterschiedlicher Besetzung iiber verschiedene kirchliche
und theologische Themen gearbeitet. Mit der Konsultation 1991 beendet sie ihren
letzten Zyklus und legt diesen Bericht vor.

Einleitung

Unter Beauftragung der beiden Kirchenbilinde haben wir als Vertreter unserer Kir-
chen innerhalb von drei Jahren iiber das vorgeschlagene und von den Auftraggebern
bestétigte Thema ,,Komm heriiber und hilf uns — Atheismus, Indifferenz und christ-
liche Verkiindigung* gearbeitet.

Die Arbeitsgruppe stellt in ihrer vierten Zusammenkunft vom 26. bis 28. August
1991 in GroB Poserin (Mecklenburg) das Ergebnis ihrer Beratungen zusammen und
legt es hiermit vor. Grundlage dafiir waren die Konsultationen:

1988 — Klingenthal (Elsafl): Die kritische Auseinandersetzung der modernen
wissenschaftsgldubigen und technikbesessenen Welt mit der Kirche und ihren
Glaubensinhalten auf dem Boden des Sidkularismus mit Pfr. Dr. Albert Gaillard
(Montpellier).

1989 — Weimar: Aspekte der Situation des modernen Menschen aus theologisch-
psychologischer Sicht (Angst und Glaube) wurden anhand von Referaten von
Prof. Dr. Saft (Jena) entfaltet.

1990 — Versailles: Die Veranderungen in Osteuropa und die ,,Wende‘ in der ehe-
maligen DDR bestimmten die Arbeitstagung mit dem Ergebnis neuer Fragestel-
lungen:

— Wie gestaltet sich mit der Vereinigung Deutschlands und dem Beitritt der Kir-
chen des Bundes der Evangelischen Kirchen zur Evangelischen Kirche in
Deutschland (EKD) die weitere Aufgabenstellung fiir die gemeinsame Gruppe?

— Welche Erfahrungen kénnen die Minderheitenkirchen in den européischen Eini-
gungsprozel} einbringen?

— Welche Aufgaben kénnen sich von daher fiir unsere Gruppe ergeben (z. B. Betei-
ligung von Vertretern weiterer Minderheitenkirchen Mitteleuropas)?

Hilfreich dabei waren Beitrdge von Pater Calvez SJ und des Pfarrers Michel
Wagner, Prisident des ,,Ausschusses fiir soziale, wirtschaftliche und internationale
Fragen* des franzdsischen Kirchenbundes.

203



Christentum minus Gott ist nicht gleich Humanitit,
sondern Christentum minus Goft ist zundchst gleich Null

Die geistige Situation Europas ist dadurch gekennzeichnet, daf3 es eine lange
christliche Geschichte hinter sich hat, die in einem schmerzhaften Prozef3 abgestreift
wurde, die aber nichtsdestoweniger bis heute in Wertvorstellungen und Sitten weiter-
wirkt. Aufklarung und Rationalismus waren die wichtigsten Triebkrifte dieses Pro-
zesses, in dem sich die europdische Menschheit von der Bevormundung durch Reli-
gion und Kirche zu befreien suchte. Dabei stand im Hintergrund die Vorstellung,
man kénne vom Christentum das eigentlich ReligiGse abstrahieren und als Aber-
glauben beiseite legen, dann bleibe einfache, echte und wahre Humanitit iibrig. Von
dieser Humanitét erwartete man die Heilung aller geistigen, politischen und sozia-
len Schéden, die die religiose Fehlentwicklung des christlichen Mittelalters angerich-
tet hitte. Am Ende des 20. Jahrhunderts kann man nicht umhin festzustellen, dal
die Rechnung der Aufklirung nicht aufgegangen ist.

Christentum minus Gott ist nicht gleich Humanitdt, sondern Christentum minus
Golt ist zundchst gleich Null.

Kein Wunder, dal} die europdische Menschheit heute orientierungslos ist. Wenn
man die Frage stellt, was die christliche Verkiindigung beitragen kann, um in dieser
Orientierungslosigkeit zu helfen, muB man bedenken, daB das Christentum selbst
zur Sdkularisierung beigetragen hat.

Denn einerseits liegt in der biblischen Verkiindigung ein starker Antrieb, den
Menschen zur Eigenverantwortung und also zur Miindigkeit zu fiihren, weswegen
er sich mit Recht von kirchlicher Bevormundung befreit; andererseits hat die Kirche
den Menschen nicht auf diese Miindigkeit vorbereitet, so dal} er letzten Endes nicht
ein Miindiger, sondern ein halbstarkes GroBmaul geworden ist.

Freilich hat es besonders in Deutschland nicht an Versuchen gefehlt, die christ-
liche Verkiindigung mit den humanen Ideen der Zeit zu verbinden. Aber sie wurden
nicht akzeptiert wie z. B. das Bemiihen Johann Gottfried Herders in Weimar, oder
sie erwiesen sich als unvermégend wie die Beitrdge der liberalen Theologie des
19. Jahrhunderts, die im sogenannten Kulturprotestantismus miindeten. Gerade
deswegen gerieten in der Folgezeit alle Versuche, das Humane in der christlichen
Verkiindigung zur Sprache zu bringen, in den Verdacht der Irrlehre.

Die Situation des sdkularisierten Europa ist heute nun so, daf dieser Versuch den-
noch erneut gewagt werden muB. Dabei kommt uns zustatten, daB gewisse Grund-
ziige der biblischen Botschaft — zumal im Alten Testament—, wenn man sie bis
zum Grunde durchschaut, allgemein menschliche Elemente aufweisen, die offenbar
nicht nur fiir Gldubige giiltig und hilfreich sind.

Als die Israeliten um 1200 v. Chr. in das Kulturland einwandern, bringen sie ihre
Jahwereligion in Form von drei Grundiiberlieferungen mit: die Uberlieferung von
den Vitern, von der Errettung aus Agypten und vom Bund. In diesen Uberlieferun-
gen wird nicht nur der Glaube bestimmt als Vertrauen, Hoffnung und Gehorsam,
sondern darin griinden auch die Ideen der Verantwortung, der Hoffnung und des
Rechtes und ziehen sich durch die ganze europiische Geistesgeschichte. Und seit 200
Jahren bleibt es eine kritisch an die Aufkldrung zu stellende Frage, ob man diese

Vorstellungen ohne den Glauben an den lebendigen Gott auf die Dauer festhalten
kann.

204



,,Glaube ist der Vogel, welcher singt, wenn die Nacht noch dunkel ist*
(Rabindranat Tagore)

,Alle ernsthaften philosophischen und theologischen Theorien sind sich darin
einig, daff der Mensch etwas haben muf, um menschlich leben zu kdnnen®
(E. Jiingel).

Die Beschiftigung unserer unterschiedlich zusammengesetzten Arbeitsgruppe in
den letzten drei Jahren hat auf Grund der Erfahrungen in unserem Umfeld Fragen
zum Menschenbild verstirkt ausgeldst und damit neu gestellt, z. B.: Was macht den
Menschen zum Menschen? Wie kann der Mensch leben, wenn er durch Angst einge-
grenzt ist? Wo bleibt die Wiirde des Menschen bei der Reglementierung oder im
Leistungswettbewerb? Wo bleibt das Menschenrecht, wenn Parteibiicher tiber Kar-
riere entscheiden und Freiziigigkeit ein Gnadenerweis ist?

Die Menschen versuchten, in der Konfrontation mit ihren existentiellen Fragen
verschiedene Wege zu finden: einerseits in die politische Opposition, auf den Weg
der Massenflucht, oder andererseits den Riickzug in Angst und Resignation.

Andere entdeckten in den ,,Friedensgebeten® einen durch die Kirche er6ffneten
Freiraum, der auch Platz bot fiir Andersdenkende und unterschiedlich Motivierte.

Vertreter der Kirchen — Gemeindeglieder und Mitarbeiter — traten in die Offent-
lichkeit und stellten sich den Herausforderungen der Stunde. Dadurch fiihlten sich
auch Nichtchristen in ihren unterschiedlichen Meinungsduf3erungen angenommen
und den Christen verbunden. Vielleicht fithrte das fiir manchen zum Nachdenken
und zum Fragen nach dem verborgenen Gott, der ihnen Geborgenheit gewihrt. Sie
ist fiirsorgende Liebe und l4dt ein zu einem Vertrauen, das Antwort auf diese Erfah-
rung ist. Sie macht frei fiir die Erkenntnis, daB menschliches Wesen durch Leben
in Beziehungen bestimmt ist (Urvertrauen).

So wird erlittene Bedringnis und Isolierung iiberwunden, denn diese Liebe bricht
sich Bahn in der respektvollen Annahme des Unmiindigen, in der Integration der
Behinderten (keine indirekte Diskriminierung), in der bewufiten Zuwendung zu
unheilbar Kranken (gesellschaftliche Anerkennung von ,,Hospizen* fiir Sterbende),
in der Offenheit fiir Straffillige (der Tater bleibt Mensch) . . .

Fiir den Christen wurzelt diese Liebe in der Begegnung mit Jesus Christus, der
den Weg mit den Schwachen und Kranken, den Ausgegrenzten und Entrechteten bis
zur Selbstaufgabe am Kreuz ging, das zum Zeichen der Hoffnung und verbindlichen
Freiheit fiir den Menschen geworden ist und wird. Das Lebenszeugnis Jesu ist eine
in die Gemeinschaft fiihrende Kraft, die Verantwortung weckt und iitbernimmt. Die-
ses christliche Engagement vollzieht sich im Leben und hat unterschiedliche Aus-
drucksformen.

Wie kann man von Gott sprechen? Von welchem Gott?

Die politische, soziale und religitse Lage zur Zeit Jesu rief Angst und Unruhe her-
vor. Manche flohen aus der Welt und zogen sich in die Wiiste zuriick, andere wihl-
ten die Straf3e und wurden Wanderer. Wieder andere kooperierten mit der romischen
Besatzungsmacht, noch andere leisteten Widerstand — kurz, jeder suchte, seinen
eigenen Weg zu finden.

Ist unsere heutige Situation in Frankreich und Deutschland nicht ganz dhnlich?

205



Was ist z.B. iibriggeblieben von den Ideologien und Utopien von 19687 Viele
Menschen am Beginn der 90er Jahre fiihren ihr Leben, ohne viel zu fragen, oder sie
lehnen Rat und angebotene Orientierung ab. Andere sind unruhig: Sie suchen einen
Sinn fiir ihr Leben, Werte, an die sie sich halten kénnen, begriindete Hoffnungen,
denn sie meinen, unsere Gesellschaft stelle nur Fragen und gébe keine {iberzeugen-
den Antworten. Krankheit, Tod und Zukunft machen Angst, verbunden mit jenem
Gefiihl, sich selbst iiberlassen zu sein und weder Fiihrung noch Rat zur Orientierung
und Sicherheit zu finden. Das ruft aufs neue existentielle Fragen hervor: Wer bin
ich? Wo ist Wahrheit? Was ist der Sinn meines Lebens? Was kommt nach dem Tode?

Man hat zwar geglaubt, die Wissenschaft werde die Grenzen des Lebens immer
weiter hinausschieben und Krankheit und Tod meistern; man hat geglaubt, der
Mensch werde endlich Herr dieser Welt sein, und man hat sogar vom ,,Tode Gottes‘
gesprochen. Die Erniichterung ist aber groB. Auch der christliche Glaube scheint
keine zufriedenstellenden Antworten mehr zu bieten. Die Kirche erscheint zu oft als
Institution, die ein bestimmtes moralisches Verhalten vorschreibt und Wahrheiten in
Form von Dogmen auferlegt — eine veraltete Institution.

Gewil} ist das eine sdkularisierte Welt; aber kann man wirklich von einer Welt der
Indifferenz sprechen, wenn doch zur Befriedigung der Bediirfnisse ein grofler Markt
des Religitsen sein lirmendes Wesen treibt? Bietet er nicht Antworten auf alles an:
Einbettung in kleine, wirmende Gemeinschaften, ausgesuchte individuelle Bezie-
hungen, einen Cocktail von Jung’scher Psychologie, Esoterik, Okkultismus, sanfter
Medizin, Entspannung, Yoga, Sich-selbst-Vernehmen durch Musik, eine neue Emp-
findung des Existierens und Seins?

Die unterschiedlichen religiosen Stromungen und Bewegungen ruhen auf vier
Séulen:

— die Versohnung von Wissenschaft und Religion;

— die 0Ostlichen Religionen, die sich auf das Einswerden mit dem ,,Gott in mir
griinden und die Reinkarnation verheiBBen, die jene so sehr dngstigende Leere des
Todes vermeidet und eine Losung fiir ein verpfuschtes Leben anbietet — man
kann sich immer wieder hocharbeiten;

— die neue Psychologie, die den Menschen in die Lage versetzt, die Ereignise seiner
Geburt noch einmal zu erleben, und die ihm erméglicht, mit den tieferen Schich-
ten seines Ich in Beziehungen zu treten — und dariiber hinaus mit den Wesen
und Dingen der sichtbaren Welt;

— die Astrologie, in der das Schicksal eines jeden in den Sternen geschrieben ist.
Man kann nichts gegen dieses Schicksal tun. Es kommt, was kommen muf} — eine
Form der Auflehnung gegen die Wettbewerbsgesellschaft, die auf Effizienz, Ren-
tabilitdt und Produktion aus ist.

Diese religiose Mischung ist zutiefst ,,narziBtisch. In der Harmonie soll der
Mensch die Einheit von Geist und Leib, von Vergangenheit und Gegenwart, von Ich
und Du, von Gott und Kosmos finden. Daher ist er Mitschopfer mit Gott, er wird
zum Christus und hilt das Gliick in seinen Hinden. Das ist eine Religion, die
behauptet, im Christentum zu wurzeln, die aber nach eigener Aussage weitergeht,
weil sie Universalitit erstrebt, d. h. umfassenden Frieden, Briiderlichkeit unter allen,
Einsatz fiir eine bessere Welt, Liebe zu sich selbst und der Welt.

»Komm heriiber und hilf uns!“

206



Welche Bedeutung hat die Verheifjung der Guten Nachricht heute?

Die Mazedonier, die Romer und dariiber hinaus wohl auch alle, die heute Europa
bilden, leben in einer heidnischen Religion, die durchaus noch nicht zur Ruhe
gekommen ist. Die Gotter wie die Menschen sind eifersiichtig, begehrlich und
gewalttitig, was haufig Angst, Unruhe, Trostlosigkeit und Tranen hervorruft. Und
da erfihrt Paulus, daB er dorthin reisen soll, in diese entlegenen Landstriche, um
das Evangelium zu verkiindigen. Gerade er wird gerufen, dorthin zu gehen, wo ein-
mal Europa sein wird, um die ersten Wegzeichen der Guten Nachricht zu setzen.
Er reist, um eine Nachricht zu iiberbringen, die die Angst bannt und zum Leben
fiihrt:

— Angst vor Gott, der sich aber in Jesus Christus offenbart hat, und deswegen koén-
nen wir als Kinder Gottes leben;

— Angst vor dem anderen Menschen, der aber in Jesus Christus mein Bruder
geworden ist und mit dem ich deshalb leben kann;

— Angst vor dem Tod, der aber im Tode Jesu und in seiner Auferstehung besiegt
worden ist und neues Leben in der Liebe und im Frieden erméglicht.

Um die Liebe Gottes zu verkiindigen, die in Jesus Christus offenbar geworden
ist, ibt Paulus keinerlei Kritik an der heidnischen Religion (griechisch oder
romisch), sondern er geht auf die Gedanken des Heidentums und der griechischen
Philosophie ein, um hier Elemente des Zerbruchs und des Aufbruchs einzufiihren
und versucht, seine Horer zu gewinnen (siche ganz besonders die Rede an die
Athener, Apg 17,16—21).

Die Verkiindigung des Evangeliums und die Mission fordern die heidnische Reli-
gion heraus durch die Botschaft von der Auferstehung. Paulus verletzt seine Horer
nicht, im Gegenteil, er geht mit ihnen, folgt ihren Gedanken und ihren Worten, ohne
ihnen Wahrheiten einzutrichtern. Und in diesem Augenblick gibt es in seiner Rede
den Zerreifpunkt — Kreuz und Auferstehung—, der Argernis, Ablehnung und
Zustimmung hervorruft. Er stellt den ganz anderen Gott vor. Das einzigartige
Ereignis von Kreuz und Auferstehung ruft in die freie Entscheidung zu einem
personlichen Glauben in enger Verbundenheit mit dem geoffenbarten Wort Gottes
auf.

Wir miissen heute diesen ZerreiBpunkt wiederfinden, der das Argernis hervor-
ruft. Angesichts eines bequemen und unverbindlichen Synkretismus (jeder nimmt
sich tiberall das, was ihm zusagt) haben wir daran zu erinnern, dafl es unmdoglich
ist, ohne Entscheidung zu leben, und wir miissen den Inhalt des christlichen Glau-
bens genau bestimmen.

Gott fallt nicht mit der Welt in eins, denn Gott wollte die Welt als Gegeniiber
haben.

Gott fillt nicht in eins mit dem Menschen, er ist und bleibt sein Gegeniiber,
Schopfer, Herr und Erléser. Es gibt keine Verschmelzung und kein Wechselspiel,
sondern Gott ist der ,,ganz Andere®. Es gibt einen tiefgreifenden Unterschied zwi-
schen der Auffasssung des ,,Gott in mir*, die die religiosen Strémungen vom Ende
unseres Jahrhunderts anpreisen, und der christlichen GewiBheit, die uns sagen 14t:
,»Er hat in mir Wohnung genommen®.

Es ist notwendig, an die Lehre von der bedingungslosen Gnade Gottes zu erin-
nern, Grundlage der Freiheit und der Eigenverantwortlichkeit der Person, wie es

207



z.B. in diesem Jahr der DEFAP * und die Protestantische Foderation Frankreichs
tun.

Das Christentum ist stark vom Begriff der Siinde geprigt. Heute wenden sich jene
religivsen Stromungen gegen den Gedanken, daB der Mensch Siinder sei, und sie sagen
laut und mit Betonung, daB der Mensch gut sei, daf er aus sich heraus zum Guten finde.
Er sei sich selbst genug und bendtige keine Offenbarung. Das ist in der Tat eine Heraus-
forderung, gerichtet gegen ein Christentum, das eine ganz andere Sprache spricht.

Wir miissen diese Herausforderung deutlich machen und unsere Ortsgemeinden
wachriitteln, daB sie die Begeisterung und die Frische gemeinschaftlicher Erfahrun-
gen mit dem Wort Gottes wiederfinden. Im Austausch mit andern wirkt der Heilige
Geist und kann auf menschliche Fragen Antwort geben.

Gemeinschaft und Kirche

Die Menschen, denen Jesus begegnet, sind voller Erwartung. Jesus bringt ihnen
eine Botschaft, die sie in Gang setzen, befreien und retten will. Das Volk, diese
unruhige Menge, sucht ihre Beruhigung in der Versammlung um Jesus. Dal} unsere
protestantischen Kirchen auch ,,das Volk* sammeln wollen, ist kein Zeichen ekkle-
siologischer Eigenheit im Gegensatz zu ,,bekennenden‘ Kirchen. Es ist vor allen
Dingen ein theologisches und soteriologisches Kriterium: ,,Das Heil wird allen ange-
boten“. Was die Kirche theologisch auszeichnet, ist ihr Schwung, ihre Bewegung,
dalB sie immer ,,im Werden* ist. Mit den Reformatoren bekriftigen wir, daff das
Horen auf das Wort die Kirche konstituiert. Die Botschaft von Jesus Christus sam-
melt, fithrt zusammen und schafft eine Gemeinschaft.

Die Kraft der Gemeinschaft besteht nicht in ihren Strukturen als Institution, die
fiir ihre Organisation und ihr Leben nétig sind, noch in ihrer Aufgabe oder ihrer
Geschicklichkeit, sondern in ihre Verwurzelung in Jesus Christus, der lebendig
macht, sammelt und befreit — alle, die leiden. Das Zentrum der Gemeinschaft wird
also immer an die Rénder verlagert zu denen, die ein Wort nétig haben, das heilt
und zum Leben fiihrt. Die Glaubigen und Bekehrten widmen sich dem Dienst an
den Nichtbekehrten, um mit ihnen eine Kirche zu werden.

Im Laufe der drei Jahre, die wir nun iiber ,,Sdkularismus, Indifferenz und Ver-
kiindigung der Guten Nachricht nachdenken, ausgehend von dem Text der Apo-
stelgeschichte ,,Komm heriiber und hilf uns!*, sind wir dazu gekommen, uns iiber
die Rolle unserer Kirchen in unserer Umwelt zu befragen, die unterschiedlichen
Gesichtspunkte zu vergleichen, uns gegenseitig um Auskunft zu bitten und die Fra-
gen zu klédren, die die Menschen beschéftigen.

,,Komm heriiber und hilf uns!*, ist ein Schrei von Minnern und Frauen, die in
einer Situation gefangen sind, aus der sie keinen Ausweg sehen. Fiir Paulus ist die
Antwort auf diesen Schrei die Verkiindigung der Guten Nachricht.

Mit Pfr. Dr. Albert Gaillard (Montpellier) haben wir versucht abzukliren, was
Sakularisierung in unserer Gesellschaft bedeutet.

Mit Prof. Dr. Walter Saft (Jena) haben wir uns klar zu werden versucht iiber die Orien-
tierungslosigkeit von Menschen, die keine verpflichtenden Wertvorstellungen mehr haben.

* DEFAP: ,,Départment Frangais Action Apostolique*, Ausschufl der Auferen Mission des
franzosischen Protestantismus.

208



Mit Pater Jean-Yves Calvez SJ (Paris) haben wir uns die Frage vorgelegt nach der
Hoffnung, die zum Leben fiihrt.

Einer der Punkte, an denen wir uns bestindig gestoBen haben, betrifft die Befrei-
ung in Christus — und die persénliche und politische Freiheit, sei es in Frankreich
oder in der DDR: Dieser Begriff hallt kriftig wider in Herz und Sinn aller, und zwar
in mannigfacher Weise.

Was in unserer Leistungsgesellschaft vor allem z#hlt, ist das Tun. Man fragt eine
Person weniger danach, was sie ist, als danach, was sie leistet. Seit dem Fall der
Mauer in Berlin entdeckt der Teil Deutschlands, der auf der anderen Seite der
Mauer lebte, auch jenes duBlerst aufreibende Wettbewerbsrennen. Eine ganz dhn-
liche Hektik erleben wir manchmal sogar beim Einsatz fiir die Freiheit:

Freiheit fiir die Fliichtlinge, Freiheit fiir die Indianer in Bolivien,
Freiheit fiir die Einwanderer, Freiheit der Arbeit,
Freiheit fiir die Schwarzen in Siidafrika, Freiheit des Denkens

Uusw.

Haben wir da nicht aus der Freiheit einen Gegenstand gemacht, der uns gehort,
iiber den wir gebieten und den wir nach Gutdiinken verteilen?

Christen erleben vielmehr die Freiheit als ein kostbares Geschenk, das sie durch
ihren Glauben erhalten. Diese Freiheit in Christus verpflichtet sie, sich auch fiir die
Freiheit anderer einzusetzen. Denn wer sich unter die Herrschaft Christi begibt,
erlangt eine erstaunliche Rede- und Handlungsfreiheit in konkreten Situationen, im
Kampf gegen vielfiltige Bedriickungen.

Dazu gehort auch die Freiheit der wissenschaftlichen Forschung und der techni-
schen Entwicklung. Man muB sich zwar vor der Meinung hiiten, als konnten tech-
nologische Entwicklung, der Erwerb wissenschaftlicher Erkenntnisse, Genmanipu-
lation oder gar revolutiondre Umwélzungen eines Tages zur Beherrschung des Uni-
versums fiihren, und man mufl immer wieder auf die darin liegenden Gefahren auf-
merksam machen. Aber es ist nicht Aufgabe der Kirche, die Gesellschaft zu gingeln.

Unser Herr Jesus Christus war ein freier Mensch. Der Vater, zu dem er im Verbor-
genen betete und dessen Liebe er verkiindete, gab ihm eine Freiheit des Wortes und
der Tat, die die einen in Erstaunen versetzte und die anderen drgerte. Er hat diese
Freiheit in Anspruch genommen auf die Gefahr hin, sein Leben zu verlieren, denn
fiir ihn war es wichtiger zu lieben als sein Leben zu bewahren.

Jesus hat nicht das Titigsein als solches abgelehnt, weder auf rituellem noch auf
moralischem, rechtlichem oder wirtschaftlichem Gebiet. Aber er hat dagegen
gekdampft, daBl die Werke den MaBstab fiir die Beurteilung des Menschen darstellen.

Die Menschen sind nicht mit ihrem Beruf gleichzusetzen, der Heranwachsende
nicht mit seinem schulischen Erfolg. Was wir verwirklichen kénnen, ist wichtig.
Erfolge sind erwiinscht, aber nicht entscheidend. MiBerfolge und Schwichen sind,
wenn es darauf ankommt, nicht ausschlaggebend. Vielmehr kénnen gerade sie Mog-
lichkeiten eréffnen, die Gnade Gottes zu erfahren, und einen neuen menschlichen
und geistlichen Anfang setzen.

Diese Gewillheit verdankt der Christ dem gekreuzigten Jesus, der am Kreuz zu
keinem aktiven Handeln mehr fihig ist und der sich dennoch gegeniiber der rémi-
schen politischen und gegeniiber der jiidischen religitsen Macht durchsetzt.

209



Konkret fithrt die Freiheit in Christus dazu, frei zu werden von Angst, besonders
vor MiBerfolgen und vor dem, was man sagt, auch frei von Abh4ngigkeiten und Ver-
pflichtungen gegeniiber den falschen Gottern, die unbarmherzig immer neue
Erfolge fordern. Wenn ein Mensch Christus nachfolgt, ist er nicht mehr dem Gesetz
des Dschungels, der Leistung und der Erfolge unterworfen, sondern er kann sein,
was er ist. Daher verpflichtet die Befreiung in Christus ganz natiirlich zu vielfdl-
tigem Binsatz fiir Frieden, Gerechtigkeit und Liebe.

Leben in humanitiren Vereinigungen, in Kollektiven und Gruppen, kann densel-
ben Zielen dienen wie das Leben in kirchlichen Gemeinschaften. Der eigentliche
Unterschied besteht in einer aus dem Glauben flieBenden Atmosphére der Teilhabe,
des Austauschs und der Briiderlichkeit. Das befdhigt die Christen, auch schwierige,
ja ausweglose Situationen zu bestehen und miteinander zu tragen. Denn auch in der
Kirche gibt es schwere Entscheidungen, aber wir sind alle Gottes Kinder, Briider und
Schwestern in Christus. Meine Entscheidung wird zur Entscheidung des anderen,
getragen im Gebet des Vaterunser. Verbunden mit Christus erkennt der Mensch die
Relativitit seines eigenen Wirkens und Versagens, auch die Gefahr, daf} unter Chri-
sten immer wieder Konkurrenzneid und Wettbewerbsdenken aufbrechen. Dennoch
leben sie im Vertrauen und unter der VerheiBung der Liebe Christi.

Schlufiwort

Im Blick auf eine eventuelle Fortsetzung der Arbeit ergeben sich folgende Gesichts-
punkte:

— Der Abbau des ,,Eisernen Vorhangs® eroffnet neue Moglichkeiten der Begeg-
nung und der Kommunikation: Reisefreiheit fiir alle/Begegnung von Jugend-
gruppen / partnerschaftliche Kontakte und Austausch auf allen Ebenen u. v.a. m.

— Die Kirchen im Bereich der ehemaligen DDR iibernechmen mehr und mehr in-
folge der Vereinigung Deutschlands volkskirchliche Strukturen. ZahlenmaBig
bleibt die Minderheitensituation bestehen. Fiir die Bewiltigung dieses Span-
nungsfeldes kann die Begegnung und das Gespréch mit den Minderheitenkirchen
Westeuropas, insbesondere mit den Protestanten Frankreichs, hilfreich sein.

— Im Blick auf den europiischen EinigungsprozeB und auf dem Hintergrund eige-
ner Erfahrungen als Minderheitenkirchen kann die Weiterarbeit der gemein-
samen Gruppe unter Einbezichung von weiteren Vertretern mitteleuropéischer
Kirchen vermittelnd und verbindend wirken.

Teilnehmer des dreijdhrigen Zyklus

Deutschland:

Manfred Arend, Pfarrer, Berlin-Brandenburg; Horst Blanck, Pfarrer, Parchim,
Mecklenburg; Ute Giinther, Katechetin, Rothenkirchen, Sachsen; Ursula Holze,
Vorsitzende des Gemeindekirchenrates, Dessau, Anhalt; Hans Hurtienne, Pfarrer,
Schwedt/Oder, Berlin-Brandenburg; Gotthard Malbrich, Pfarrer, Reichenbach O/L,
Gorlitz; Edelbert Richter, Pfarrer, Weimar, Provinz Sachsen; Hans Schéfer, Pfarrer,
Weimar, Thiiringen;

Frankreich:

Frangois Coester, Pfarrer, Paris, ERF/Miss. Pop.; Michel Guerrier, Pfarrer, Lieb-
frauenberg, ECAAL; Gérard Merminod, Pfarrer, Strasbourg, ERF/ERAL; Colette

210



Michel, Katechetin, Soultz/Forét, ECAAL; Martine Millet, Pfarrer, Paris, ERF;
Francoise Prager, Richterin, Paris, EELF; Marc Seiwert, Pfarrer, Woerth/Sauer,
ERAL/ECAAL; André Souchon, Pfarrer, Paris, FEEB.

Basisokumene in Lateinamerika
Vorldufige Ergebnisse eines Forschungsprojekts

Da stand ich nun nach lingerem Suchen vor der Episkopalen Kirche in Sdo Paulo,
wo sich, meiner Information nach, die Okumenische Organisation fiir Menschen-
rechisfragen befinden solite, die ich besuchen wollte und die ich vorher angeschrie-
ben hatte. ,,Nein*; erklirte mir ein freundlicher, spanisch sprechender Kirchendie-
ner, ,,die Organisation gibt es schon seit lingerer Zeit nicht mehr. Der Pastor, der
das gemacht hat, ist weggegangen, ja, schon vor einigen Jahren. Damals waren ein
paar Leute beschdftigt in der Organisation. Aber jetzt gibt es hier nichts mehr. Als
der Pastor foriging, hat er mir aufgetragen, alle Briefe, die eventuell noch fiir die
Organisation eintreffen, in den Papierkorb zu werfen.

Nun denn, als ich fortging, war mir klar, weshalb ich auf meine Briefe an die
Organisation keine Antwort erhalten hatte. Aber wenigstens wufite ich jetzt, wo sich
die Briefe befanden . . .

I. Das Problem

In der Theorie ist einigermafBen klar, was mit Basisokumene gemeint ist. Jede
Beschreibung beginnt mit der Klage iiber die 6kumenische Situation iiberhaupt,
nicht nur in Lateinamerika, sondern auch in anderen Teilen der Welt: Okumene mit
der traditionellen Zielsetzung ,,Einheit der Kirche* oder ,,Einheit der Christen** sei
als ,.ekklesiologische* oder ,,offizielle* Okumene in eine tiefe, strukturelle Krise
geraten. Es bewege sich nichts mehr, statt Fortschritt Riickschritt. Die visionidren
Utopien der modernen 6kumenischen Bewegung, die in den sechziger Jahren mit
dem II. Vatikanischen Konzil (1962 — 1965) und der Vollversammlung des Weltrats
der Kirchen in Neu-Delhi 1961 einen gewissen Hohepunkt gefunden haben, sind ver-
blaBt. Auch dieser Traum, so scheint es, ist in den sechziger Jahren zu Ende gegan-
gen. Dabei stehen alle dkumenisch begeisterten und interessierten Christen vor
einem erstaunlichen Paradox: Trotz der wahrhaft becindruckenden Zahl bilateraler
und multilateraler Gespriche, die in theologischen und dogmatischen Fragen durch-
aus in die Niahe der Konsensbildung gefiithrt haben, sind die Ergebnisse bisher so
gut wie nicht, weder von den Kirchen noch von den Gemeinden, rezipiert worden.
Es sieht so aus, als wiirden sich die Kirchen verstirkt auf sich selbst besinnen und
iiber der Suche nach der eigenen Identitdt die Okumenizitit als bleibende Aufgabe
aller Christen in den Hintergrund dridngen. Dies gilt nicht nur fiir die katholische
Kirche, sondern auch fiir die protestantischen Kirchen.

211



Es sieht so aus, als wiirden sich die Kirchen verstirkt auf sich selbst besinnen und
iiber der Suche nach der eigenen Identitiit die Okumenizitit als bleibende Aufgabe
aller Christen in den Hintergrund dringen. Dies gilt nicht nur fiir die katholische
Kirche, sondern auch fiir die protestantischen Kirchen.

Wie gesagt, in der Theorie ist einigermaBen klar, was mit Basisokumene gemeint
ist, auch wenn Jilio de Santa Ana recht gegeben werden mul}, daf} ,,das 6kumeni-
sche Projekt des Volkes nicht in schriftlicher Form vorliegt!. Grundsétzlich han-
delt es sich um ein 6kumenisches Bemiihen, das nicht, wie bei der ,,kirchlichen*
oder ,,offiziellen‘ Okumene oft sicher zu Unrecht verdichtigt, Einheit ,,von oben
nach unten‘‘ zu verwirklichen sucht, also meist in Fachgesprichen zwischen theo-
logischen oder Gkumenischen Spezialisten, sondern ,,von unten, an der Basis
beginnt. Wie in der Befreiungstheologie geht auch hier Praxis vor Theorie; es geht
um die Praxis der Einheit, die das Volk in seinen Kiampfen und Hoffnungen erfihrt,
wobei es zur grofen Anndherung zwischen Christen und auch Nicht-Christen
kommt. Mit anderen Worten: ,,Es handelt sich um einen Versuch von Einheit, der
sich in der Geschichte inkarniert.*2

Der Vorrang ékumenischer Praxis vor ékumenischer Theorie wird in allen Ver-
offentlichungen iiber die Basisokumene als besonderes Charakteristikum latein-
amerikanischer Okumene betont.? Sehr schon wurde diese Tatsache von einem
Teilnehmer des 7. Innerkirchlichen Treffens der Kirchlichen Basisgemeinden in
Duque de Caxias (1989) formuliert: ,,Es muB sich wirklich um eine Okumene in der
Praxis des Lebens handeln, und nicht darum, einen Protestanten herbeizurufen, um
mit Katholiken zu beten.* ,,Praxis* in dem Sinne ist umfassende Befreiungspraxis,
die am Evangelium orientiert ist: ‘

,.Der Kampf um die volle Wiirde des Lebens fiir alle hinterfragt nationale und
internationale ékonomische Strukturen, die Hunger, Elend, Diskriminierung pro-
duzieren, die die Natur zerstéren und die einheimischen Kulturen beleidigen.*

Oder in anderen Worten: In ganz konkreten Situationen schlieBen sich Frauen
und Minner aller Uberzeugungen in der Verpflichtung zusammen, ,,all das, was
Jesus uns gebracht hat, zu verwirklichen*°.

Eine so verstandene Okumene kann sich logischerweise nicht auf die klassische
Zielsetzung der Okumene beschrinken, namlich auf die Einheit der Christen. Wenn
es nicht nur einen Zusammenhang zwischen Basisokumene und Befreiungstheologie
gibt, der die klassische Opposition Praxis/Theorie transzendiert, sondern wenn
,.Einheit der Christen nicht getrennt werden kann von der Einheit der Volksbewe-
gung*“S, dann muB die 6kumenische ,,Utopie* umfassender gedacht werden, nim-
lich als ,,Verwirklichung des Reiches Gottes*“’. Obschon die Einheit der Christen
demnach ein wichtiges Ziel bleibt, ist diese nicht umfassend genug: Das Reich Got-
tes in seiner biblischen Dimension umfaBt die ganze Menschheit. Alle Menschen der
bewohnten Erde, was ,,oikoumene* im Wortsinn bedeutet, sind eingeladen, keiner
wird ausgeschlossen; allerdings kann man sich selbst ausschlieBen. ,,Einheit der
Menschheit‘ bedeutet daher nicht einfach ,,alle Menschen®, sondern beinhaltet eine
qualifizierte Einheit aller derjenigen, die sich auf die befreiende Praxis der Verwirk-
lichung des Gottesreiches einlassen.

212



II. Das Projekt

Die folgenden Ausfithrungen sind erste Ergebnisse eines Forschungsprojekts, das
Anfang 1990 begonnen hat und sich noch einige Zeit fortsetzen wird. Dieses Projekt
,,Basisokumene in Lateinamerika‘ orientiert sich an den oben angedeuteten Fragen
und will in Form einer empirischen Feldforschung die Okumenizitat und die 6kume-
nische Praxis der Basisgruppen kennenlernen, beschreiben und kritisch reflektieren.

Zunichst mochte ich noch einige Hinweise zu meinem methodischen Vorgehen
geben: In einer ersten Phase, die nun zu Ende gegangen ist, wurden von mir zahlrei-
che ,,Okumenische Organisationen (Organismos Ecuménicos) in Brasilien und
anderen Lindern Lateinamerikas besucht. Die Okumenischen Organisationen in
Lateinamerika sind ein iiberaus interessantes Phinomen, iiber das noch zu reden
sein wird. Von allen Besuchen wurden detaillierte Aufzeichnungen gemacht, wobei
es manchmal — nicht immer — moglich war, nicht nur das Zentrum dieser Organi-
sationen zu besuchen, sondern auch deren Arbeit vor Ort (etwa in Projekten) ken-
nenzulernen. Gleichzeitig wurden mit mindestens einem oder mehreren Reprisen-
tanten dieser Organisationen Interviews gefiithrt, die zum groéBten Teil mit Tonband
aufgezeichnet, spéter geschrieben und dann den entsprechenden Personen zur Kor-
rektur und Autorisation zugesandt wurden. Mein besonderes Interesse galt auch
stets dem Material, das von den Organisationen entweder selbst veroffentlicht oder
fiir ihre Arbeit benutzt wurde. Dieses Material, das ich z.T. mitnehmen durfte und
das inzwischen einen betrichtlichen Umfang erreicht hat, wurde spiter vorldufig
klassifiziert und vorlaufig ausgewertet, wartet aber noch darauf, griindlicher unter-
sucht zu werden.

Die ,yvorldufigen Ergebnisse® des folgenden Kapitels beziehen sich daher auf
diese Phase der Untersuchung und setzen die oben beschriebene Arbeitsmethode
voraus.

III. Vorldufige Ergebnisse
L Uberlegungen zum Begriff ,,Basis*

Es ist nicht ohne weiteres selbstverstindlich, unter ,,Basisokumene‘ auch die
Okumenischen Organisationen zu subsumieren. Man konnte diese ja auch als eine
Art ,Vermittler zwischen den Kirchen und der eigentlichen ,,Basis* verstehen.
Basis in dem Sinne wiren dann die Armen, und die Arbeiterklasse, das ausgebeutete
oder unterdriickte Volk, also die Menschen, denen die berithmte ,,priferentielle
Option fiir die Armen* der Befreiungstheologie gilt. Ich denke allerdings, daB eine
so klassenorientierte Definition der ,,Basis* auf uniiberwindbare Schwierigkeiten
stoflt. Was ist dann mit den vielen Menschen, die zwar nicht unbedingt zu den
,»Armen* in obigem Sinn gehéren, sich aber dennoch mit der Sache der Armen
identifizieren und fiir und mit den Armen an der Uberwindung aller unterdriickeri-
scher Strukturen, also fiir die Befreiung, arbeiten? ,,Basis* darf demnach m.E.
nicht als klassenspezifische Realitit, sondern muB inhaltlich qualitativ verstanden
werden: Es handelt sich um die Menschen, die an der strukturellen Befreiung im
umfassenden Sinn arbeiten. Damit greife ich Uberlegungen von Clodovis Boff
auf®, der zwischen ,,internem* und ,,externem Mitarbeiter* (agente interno bzw.
externo) unterschieden hat: Wihrend der ,,agente interno® oder der ,,eigentliche

213



Mitarbeiter des Volkes* derjenige ist, ,,der aus dem eigentlichen Volk stammt und
dort eine erzieherische oder politische Rolle ausiibt*®, kommt die Mehrheit der
,,agentes externos* aus der Mittelklasse mit der ihr eigenen Ideologie. In dem
Zusammenhang folgert Cl. Boff:

,,Auf der anderen Seite mul} dies ohne Masochismus oder schlechtem Gewissen
festgestellt werden, ohne die eigene soziale Situation zu verteufeln und ohne die des
Volkes zu kanonisieren. Es gibt Vor- und Nachteile in jeder dieser Situationen. Aus
diesem Grund . . . braucht der agente externo eine ,,Bekehrung der Klasse“. Wichtig
ist nicht an erster Stelle, wo man sich befindet, sondern auf welcher Seite man
kampft. Was zihlt, ist nicht die Klassenherkunft, auch nicht die Klassensituation,
sondern die Position, die Option und die Praxis der Klasse. Es handelt sich hierbei
darum, ,,zum Volk iiberzuwechseln®, sich auf seine Seite zu stellen im Kampf um
eine neue Gesellschaft.°

Nach diesen notwendigen Voriiberlegungen kann gefolgert werden, daB auch die
,;0kumenischen Organisationen* nicht automatisch ,,Basis® sind. Auch deren
Basissein bedarf einer kritischen Uberpriifung. Sie sind aber auch nicht einfach
,,Vermittler*, auch wenn sie oft eine Vermittlerrolle zu den Kirchen einnehmen. Man
konnte sie vielleicht sehr treffend beschreiben als ,,ein Instrument des Dienstes und
der Inspiration fiir die ganze Dynamik der Kirchen und der Volksbewegungen*
(Jether Pereira Ramalho, CEDI).

2. Praxis der Okumenischen Organisationen

Da es sich bei den Okumenischen Organisationen um ein besonderes lateinameri-
kanisches Phidnomen handelt, méchte ich, bevor ich iiber die Okumenizitit der
Basis nachdenke, einige Anmerkungen zur Praxis der Okumenischen Organisatio-
nen machen, wissend, dall Basisékumene natiirlich umfassender zu verstehen ist.

Okumenische Organisationen als ,,Instrument des Dienstes und der Inspiration
fiir die ganze Dynamik der Kirchen und der Volksbewegungen* sind nicht — staat-
liche Organisationen mit unterschiedlichen Strukturen, Aufgabenbereichen und
Zielsetzungen.

Beziiglich der Struktur mochte ich grundsitzlich folgende Typen unterscheiden, wobei
diese selbstverstdndlich aufgrund lokaler Unterschiede weiter zu differenzieren sind:

a. Kirchliche Okumenische Organisationen. In dem Fall sind es die Kirchen, die
die betreffende Organisation gegriindet haben, tragen und unterstiitzen. Auch wenn
die Finanzierung so gut wie immer durch verschiedene Hilfsorganisationen aus dem
Ausland erfolgt, sind es doch die institutionellen, in der Regel ,,historischen® Kir-
chen, die etwa durch einen ,,Okumenischen Rat* oder eine dhnliche strukturelle
Einrichtung die Richtlinien der Arbeit bestimmen. Auch wénn das Verhiltnis der
Kirchen zur treffenden Organisation nicht immer spannungsfrei ist, zeigt sich doch
an einer solchen Struktur eine gewisse 6kumenische und sozialpolitische Verantwor-
tung der Kirchen. Interessant ist, daB, auch wenn die Kirchen dadurch Verantwor-
tung fiir die Arbeit mitiibernehmen, diese praktisch-6kumenische Zusammenarbeit
nur héchst selten Konsequenzen fiir das dkumenische BewuBtsein der beteiligten
Kirchen hat. Bemerkenswert in dem Zusammenhang ist auch, dafl, mit Ausnahme
Brasiliens, die katholische Kirche in den von mir besuchten Okumenischen Organi-

214



sationen nicht mitwirkt, sondern oft 4hnliche Projekte in eigenen Organisationen
durchfiihrt.

b. Autonome Okumenische Organisationen. Bei diesen autonomen Organisatio-
nen ist das hochste Entscheidungsgremium zumeist eine Mitgliederversammlung,
die zugleich Kompetenz hat, neue Mitglieder zu berufen — sich also selbst ergénzt —
und die weiteren untergeordneten Gremien fiir eine bestimmte Zeit zu wihlen
(Direktorium, Direktor, Mitarbeiter usw.). Obwohl diese Mitgliederversammlung so
gut wie immer aus Christen verschiedener Konfessionen besteht — auch Geistliche
sind oft dabei und natiirlich auch Nicht-Christen —, haben die Kirchen in der Regel
keine offiziellen Delegierten und damit auch keine Méglichkeit, die Arbeit mitzuver-
antworten. Das Interessante an diesen Organisationen ist, daB diese sich bewuBt als
,;okumenisch® verstehen und mit ihrer Arbeit einen deutlichen Beitrag zur 6kume-
nischen Bewegung in Lateinamerika leisten wollen. Diese vielleicht ,,alternativ‘‘ zu
nennende Okumene auBerhalb der institutionellen Kirche ist natiirlich nicht unpro-
blematisch und wurde schon verschiedentlich kritisiert. Dariiber soll im folgenden
noch weiter nachgedacht werden.

¢. Ein dritter Typ von 6kumenisch zu nennenden Organisationen sei wenigstens
erwihnt: Es handelt sich um Organisationen, deren Struktur der oben genannten
zweiten Form der Okumenischen Organisationen dhnelt. Auch hier arbeiten Christen
verschiedener Konfessionen und Nicht-Christen zusammen, wobei die Projekte,
Arbeitsmethoden, Zielgruppen und Inhalte oft sehr dhnlich sind. Der Unterschied
besteht entweder darin, daB sich diese Organisationen nicht 6ékumenisch nennen,
oder iiber Okumene nicht nachdenken. Zwar koénnte man einwenden, daB die Praxis
dieser Organisationen auf eine Art ,,unbewuBte’ Okumene hinweise, wobei man
dann sehr schnell dazu neigt, grundsitzlich auch alle Volksbewegungen in diesem
Sinne ,,0kumenisch‘* zu nennen.

Die Aufgabenbereiche, Methoden, Projekie und Zielsetzungen der Okumenischen
Organisationen sind sehr unterschiedlich. Da mein Hauptinteresse in diesem Auf-
satz nicht darin besteht, die Arbeit der Okumenischen Organisationen zu beschrei-
ben, mogen — ohne Anspruch auf Vollstindigkeit — einige Hinweise auf die
Arbeitsfelder geniigen, wobei hinzuzufiigen ist, daB die meisten Okumenischen
Organisationen zwar einen gewissen Arbeitsschwerpunkt haben, aber trotzdem in ver-
schiedenen Arbeitsfeldern aktiv sind. Zu den wichtigsten Aktivitidten gehoren: theo-
logische und sozialpolitische Forschung, theologische Ausbildung und Religions-
unterricht, Dokumentation und Information, Arbeit mit Kleinbauern und Land-
losen, Bibelkurse, Forderung der Volksbewegungen und Arbeit mit Gewerkschaften,
Studentenarbeit, Volkskunst, Erziehung, Gesundheit, Menschenrechte, Fliichtlings-
fragen, Sozialarbeit im engeren Sinne, Arbeit mit StraBenkindern und Obdachlosen,
Arbeit mit Frauengruppen, Foérderung von Kultur und Religion der Indios usw.

Die 6kumenische Praxis durchzieht nun wie ein roter Faden all diese verschiede-
nen Arbeitsfelder. Es ist daher ein wenig problematisch, die Okumenizitit dieser
verschiedenen Organisationen und Gruppen kritisch zu reflektieren, ohne auf ihre
Praxis und Aktivitdten detaillierter eingehen zu kénnen. Wenn ich nun im folgenden
Punkt ausfiihrlicher iiber die Basisékumene nachdenke, tue ich dies mit dieser Ein-
schrinkung. Als kleiner Trost sei hinzugefiigt, daf ich in einem letzten Kapitel die
folgenden Uberlegungen anhand einiger Beispiele verdeutlichen werde.

215



3. Basisokumene

Wie bereits erwihnt, ist das lateinamerikanische Phinomen der Basisokumene
nicht auf die Okumenischen Organisationen beschriankt, auch wenn dort wohl am
intensivsten dartiber nachgedacht wird. Wenn ich nun iiber Basis6kumene nach-
denke, dann mdchte ich zunéchst betonen, dafl ich davon sprechen werde, wie ich
Basisokumene erlebt habe. Bei dieser subjektiven Beobachtung kann auch keine
Rede davon sein, Basisokumene in all ihren unterschiedlichen Akzentuierungen und
lokalen Auspragungen darstellen zu wollen. Da zudem das Forschungsprojekt noch
nicht abgeschlossen ist, beabsichtige ich im folgenden nicht, eine sozusagen ,,syste-
matische Theologie* der Basisékumene zu erarbeiten, sondern beschrinke mich auf
einige von mir beobachteten Aspekte der 6kumenischen Praxis an der Basis:

a. Okumene als notwendige Konsequenz der Realitit. ,,Okumene des Realen®
wurde vorgeschlagen, um Basisékumene zu definieren. Basis6kumene ist kein
Selbstzweck, sondern entsteht aufgrund der dringenden Probleme der Realitiit, die
okumenische Zusammenarbeit erzwingt. So haben etwa die Pfingstkirchen in Chile
zur Zeit der Diktatur die Notwendigkeit einer neuen 6kumenischen Praxis des Glau-
bens erfahren. Das Leiden des gefolterten, unterdriickten und erniedrigten Mitmen-
schen hat zur gegenseitigen Annahme der Kirchen gefiihrt. Es wurden im Kampf um
die Menschenrechte neue 6kumenische Erfahrungen gemacht. Es entstand eine neue
Mentalitdt besonders unter jungen Menschen, verbunden mit einer neuen Praxis des
Glaubens. Man erlebte und erlitt die Notwendigkeit, als Briider und Schwestern
zusammen zu leben und zu arbeiten und nicht nur gemeinsam Gottesdienste zu
feiern. Nur in der gemeinsamen politischen und sozialen Praxis, so erkannte man,
ist der Geist Gottes wirksam.

.50 gibt es keine groBe Debatte, keine groBartige Reflexion iiber das Wort Oku-
mene selbst, man diskutiert aber iiber die Solidaritét, und dies interpretiert man als
okumenische Erfahrung. Und die Mitglieder der Pfingstkirchen, der katholischen
Kirche und auch Nicht-Christen entdecken dabei, wie, ausgehend von dieser Erfah-
rung, eine ganze Reihe historischer Vorurteile entweder iiberwunden werden oder
ganz in sich zusammenbrechen. (P. Juan Sepulveda, Direktor d. kirchl. Abt. v.
SEPADE/Santiago de Chile).

Ahnliche Erfahrungen wie die der Pfingstkirchen in Chile wurden und werden
iiberall in Lateinamerika gemacht. Basisékumene entsteht aus der dringenden Not-
wendigkeit, sich gemeinsam gegen die unterdriickerischen und ausbeuterischen
Strukturen zu wehren. Die Realitdt erzwingt Einheit des Kampfes und damit ein
neues dkumenisches Bewulitsein, das notwendigerweise die Grenzen der Kirchen
iiberschreiten muf. Im Kampf gegen die Méchte des Todes fragt man nicht zuerst
nach Konfession oder Religionszugehorigkeit. Das Problem der ,,Einheit der Kir-
che®, theologisch-dogmatische Reflexion und Debatte konnen daher von dieser Vor-
aussetzung her in der Basisékumene zunichst keine groBe Rolle spielen.

Da in Lateinamerika aber Religion, Kirche und Glauben eine auBerordentliche
Rolle spielen, kann es bei einer bloBen, unreflektierten und von religiosen Fragen
unberiihrten Praxis in der Regel nicht bleiben. Dies fithrt uns zum néchsten Aspekt
der basisokumenischen Realitit.

b. Unbewufite und bewufite Okumene. Schon bei der Beschreibung der Struktur
der Okumenischen Organisationen wurde darauf hingewiesen, daf einige von die-

216



sen auf 6kumenischer Basis mit Menschen verschiedener religioser Uberzeugung
zusammenarbeiten, ohne sich 6kumenisch zu nennen oder ohne iiber Okumene
nachzudenken. Diese ,;unbewuf3te** Okumene wire vielleicht als ,,Einheit aller um
Gerechtigkeit kimpfender Menschen* zu definieren. In einem so weit gefafiten Ver-
standnis von Okumene konnten auch die Volksbewegungen mit eingeschlossen
werden. Die Verteidiger dieser von mir so bezeichneten ,;unbewuBten® Okumene
argumentieren mit der dem Evangelium entsprechenden Praxis der Bewegungen,
deren Ziel einer strukturell neuen gerechten Gesellschaft fiir alle Menschen dem ent-
spricht, was die Bibel Reich Gottes nennt.

Mich kann diese 6kumenische Vereinnahmung der Bewegungen schon deswegen
nicht iiberzeugen, da die nicht-religitse Literatur durchaus sehr streng zwischen reli-
gitsen und sdkularen Bewegungen unterscheidet. M. E. muB} eine Praxis, die zu
Recht 6kumenisch zu nennen wire, mit einer wie auch immer gearteten Reflexion
iiber Okumene einhergehen, muB also eine bewu/fite 6kumenische Praxis sein. Bei
dieser bewulten dkumenischen Praxis gibt es nun eine interessante Tendenz zu
beobachten, die Behauptung namlich, daB es nicht die Armen oder Unterdriickten
selbst seien, die iiber Okumene nachdenken, sondern wer dies tue, seien die fithren-
den Leute (die ,,agentes*): ,,Das Volk denkt iiber Okumene nicht nach, sondern
praktiziert sie im Sinne der Befreiung.!!

Man mag es drehen und wenden, wie man will: Alles hidngt davon ab, was man
unter Okumene versteht. Denn daB gerade die Armen und Unterdriickten iiber
Gott, Glauben und Bibel in ihrer gemeinsamen Praxis nachdenken, hat die Befrei-
ungstheologie iiberzeugend nachgewiesen. Mit anderen Worten: Es geht darum, wie
und wo sich Basisokumene von der ,,ekklesiologischen‘* oder offiziellen Okumene
der Kirchen unterscheidet, was also das Besondere und Neue an der Basisokumene
ist. Bei diesen Uberlegungen, zu denen ich nun komme, kann es sich ja herausstel-
len, dafl das Verstidndnis von Basisékumene, die das Volk, die Armen und Unter-
driickten haben, nicht unbedingt identisch ist mit dem der ,,agentes*, die man wohl
mit einem gewissen Recht als Intellektuelle bezeichnen kénnte.

¢. Basisékumene und Kirchen. Grundsitzlich muBl wohl festgehalten werden, daB}
Okumene nur ein Aspekt unter anderen des Gesamtkomplexes des Kampfes um
Befreiung ist, und vielleicht nicht einmal der wichtigste. Es kommt daher wohl nicht
von ungefihr, daB in dem mir vorliegenden Material, das die Okumenischen
Organisationen produzieren, das &kumenische Problem ein gewisses Schatten-
dasein fithrt. Die bereits zitierte Feststellung Jiilio de Santa Anas, daB das dkume-
nische Projekt des Volkes nicht in schriftlicher Form vorliege, kann ich nur besti-
tigen.

Was also versteht die Basis unter Okumene? Zweifellos gibt es keine systematisch
klare und widerspruchsfreie Definition. Ich habe aber wihrend meiner Besuche und
Interviews in der Regel die Erfahrung gemacht, daf auch Basisokumene fast immer
in Verbindung mit Kirche gedacht, also ekklesiologisch verstanden wird: Eine Bewe-
gung wird nach dem Verstindnis vieler Menschen an der Basis um so ;,6kumeni-
scher®, je stérker sich verschiedene Kirchen an den Projekten beteiligen, sei es durch
offizielle Unterstiitzung oder gar Tragerschaft der Projekte, sei es durch Reprisen-
tanten (Geistliche oder gar Bischofe) in den Leitungsgremien. Dabei spielt es keine
Rolle, von wem die Initiative ausgeht: Von den Bewegungen, die Kirchen zur Mitar-

217



beit einladen, oder ob es die Kirchen selbst oder deren Funktiondre sind, die die
Bewegungen initiieren. Man konnte vielleicht so formulieren: Basisékumene wird
als ekklesiologische Priisenz, als Partizipation der Kirchen im Befreiungsprozel,
interpretiert.

Das will nun aber gerade nicht heiflen, daB an der Basis die 6kumenischen Ideale
und Vorstellungen der Kirchen iibernommen werden. Die kumenische Utopie der
Basisbewegungen hat mit der traditionell kirchlichen Zielsetzung ,,Einheit der
Christen oder der Kirchen* so gut wie nichts mehr gemein, und schon gar nicht mit
den traditionellen Methoden, diese Einheit zu erreichen (wie z. B. theologische oder
dogmatische Reflexion). Daher kommt es zu dem erstaunlichen Paradox, das man
kennen mufB, um Basis6kumene zu begreifen: Obwohl die Reflexion iiber Basis-
okumene fast immer einen ekklesiologischen Bezug aufweist, iiberschreitet die
Befreiungspraxis jegliche kirchliche Begrenzung. Es sind nicht nur Christen, die in
der Praxis dabei sind, sondern auch bewulBite Atheisten, Menschen, die Probleme
mit der Kirche in ihrer konkreten Gestalt haben, und Angehorige anderer Religio-
nen, wie die besonders in Brasilien weitverbreiteten afro-brasilianischen Religionen,
z.B. Umbanda und Candomblé. Kein Mensch kommt da auf den Gedanken, bei den
religiosen Zelebrationen oder bei der Eucharistie irgend jemanden auszuschlieBen.
M.a. W.: Okumene an der Basis ist zugleich ekklesiologisch und universell.

SchlieBen sich nun ,kirchliche® oder ,,offizielle* Okumene und Basisékumene
gegenseitig aus? Die Polemik auf beiden Seiten scheint dies zu suggerieren. Natiir-
lich miiBte zu einer definitiven Beantwortung dieser Frage nun genauer beschrieben
werden, was denn genau mit ,,kirchlicher* Okumene gemeint ist, wer diese eigent-
lich legitim vertreten kann und wo exakt die Differenzen zur oben beschriebenen
Basisokumene zu suchen sind. Da dies nicht das eigentliche Thema dieses Aufsatzes
ist und dariiber hinaus eine eigenstindige Untersuchung voraussetzt, begniige ich
mich mit folgender Vermutung: Beide Formen sind Teile des weltweiten 6kumeni-
schen Bemiihens und haben insofern ihre relative Berechtigung. Im lateinamerikani-
schen Kontext (wie im Kontext der 3. Welt insgesamt) allerdings sind es die Kirchen,
die vor allem gefragt werden miissen: Wird ihr 6kumenisches Bemiihen den Heraus-
forderungen der Realitét gerecht? Sind sie in der Lage, die Sehnsiichte der Basis zu
horen? Wird ihre Praxis die Tendenz haben, bestehende Verhéiltnisse zu zementieren,
die Schranken zwischen den Konfessionen noch héher aufzurichten, oder werden sie
— und dafiir gibt es viele ermutigende Zeichen und Beispiele — mit den Armen und
Unterdriickten aufbrechen, die im Evangelium verheiliene Befreiung fiir alle Men-
schen zu suchen?

IV. Beispiele

1. Nein, ein Abendmahl konnte es ja wohl nicht sein. Das hatte D. Mauro
Morelli, Bischof von Duque de Caxias, ausdriicklich, wenn auch mit groflem
Bedauern in der Stimme gesagt. Da wurden die Kérbe mit dem Brot gereicht, auf
der ,,Praca do Pacificador* und Friichte und Popcorn. Es waren auch keine 5 000
Menschen, sondern vielleicht insgesamt 3 000, Teilnehmer und Teilnehmerinnen des
7. Treffens der Kirchlichen Basisgemeinden. Dazu kamen die Mitglieder der 6rt-
lichen Parochie, die das Brot gebacken hatten.

218



Nun, so einfach war das nicht gewesen mit dem Brot. SchlieBlich zihlt die Stadt
Duque de Caxias zu den drmsten in Brasilien und ist dariiber hinaus durch ihre Kri-
minalitdt und durch die Ermordung von Hunderten von Kindern durch Killerkom-
mandos im ganzen Land beriichtigt. Da kénnte man schon von einem ,,Brotwun-
der* sprechen, wenn die Sache nicht so banal wire: Menschen geben Menschen
Brot. Menschen, die wenig oder nichts haben, organisieren Nahrung fiir mehr als
3 000 Personen. Und sie hatten ihre Hiuser geoffnet und die Giste mit iiberstro-
mender Herzlichkeit empfangen.

Aber Abendmahl, Eucharistie konnte das dann wohl doch nicht sein. Irgend
etwas fehlte. Jedenfalls muB das doch wohl die Meinung der Kirchenhierarchie
gewesen sein. ,,Agape*, so nannte man es, das Liebes- und Gemeinschaftsmahl von
Briidern und Schwestern. Und ganz verkehrt war das sicher auch nicht.

Okumenische Wortgottesdienste zu feiern, das ist erlaubt. Auch predigen durfte
eine methodistische Pastorin wihrend der 6kumenischen Zelebration dort auf der
Praga nach drei Tagen Meditation und Reflexion. Das war auch logisch. SchlieBlich
waren zu dem Treffen mehr als hundert ,,Evangelische‘ eingeladen, nicht als Giste
oder Beobachter, nein, als offizielle Delegierte und Vertreter ihrer Kirchen. Von wel-
chem Konzil oder welcher Synode kann man das schon sagen? Drei Tage hatte man
erzdhlt von Siegen und Niederlagen im Kampf um Gerechtigkeit. Drei Tage hatte
man meditiert, gesungen und gebetet. Und wenn sich die Evangelischen nicht ab
und zu um ihre Fahne versammelt hitten, dem bekannten ékumenischen Symbol
des zerbrechlichen Schiffes, dann hitte wohl keiner gemerkt, daB das Menschen
waren, mit denen man offiziell keine Eucharistie feiern durfte.

Einige evangelische Pastoren hatten sich beklagt, ,,daB der Ton der gottesdienst-
lichen Feiern markant katholisch gewesen sei*. Mag sein. Aber was erwartet man
eigentlich von einem Treffen von Basisgemeinden der katholischen Kirche?

Wihrend ich mein Brot esse, da bei der Agape-Feier auf der Praca do Pacificador,
denke ich an die vielen Gespriche und Zeugnisse des gemeinsamen Kampfes, an die
vielen Beweise, dal man die Hoffnung auf Gerechtigkeit und Frieden fiir alle nicht
aufgeben will, und daB in diesem Kampf das Bekenntnis, die dogmatischen Formu-
lierungen und theologischen Verbote so unendlich lidcherlich aussehen. Wer denkt
angesichts Hunderter erschossener Kinder an den Unterschied von Transsubstantia-
tion und Konsubstantiation, oder an den von Apostolischer Sukzession des Amtes
und der Lehre?

Und dann, wihrend des SchluBlieds, kommt mir ein hiretischer Gedanke: Mag
sein, daB nach traditioneller theologischer Lehrauffassung dies hier kein Abend-
mahl, keine Eucharistie sein darf, sondern héchstens Agape. Aber kénnte es nicht
sein, dafB} die Theologen, die so denken, Jesus miBverstanden haben, als er das erste
Abendmahl mit seinen Jiingern feierte? Denn ich werde den Eindruck nicht los:
Hier unter den Tausenden Menschen aus verschiedenen Konfessionen, die der
Kampf um Gerechtigkeit vereint, hier ,verkiindet man den Tod und die Auferste-
hung des Herrn, bis daB er wiederkommt*, hier feiert man so Abendmabhl, wie es
von Jesus urspriinglich gedacht war.

2. Ich traute meinen Ohren nicht. Gerade hatte der Parochialpfarrer der Region
mit der Eucharistiefeier begonnen, als er zu uns heriiberblickte und die ,,beiden lu-
therischen Pastoren* einlud, nach vorn zum Altar zu kommen und an der Vorberei-

219



tung des Abendmahls und an der Kommunion mit ihm teilzunehmen. Der Geist
weht, wo er will . . .

Ganz zweifellos hatte keiner der Anwesenden den Konflikt vergessen: Da hatte
eine Gruppe Landloser nach langem Kampf ein Stiick Land erobert. Fast alle waren
katholisch, Lutheraner gab es nicht unter ihnen. Es war daher nichts Ungewdhn-
liches, dafl die Basisgemeinde, die auf dem eroberten Land entstanden war, sich
,,Comunidade Nossa Senhora, Conquistadora da Terra Prometida*!? genannt
hatte. Zunéchst fehlte es an allem, an Nahrung, Unterkunft, Arbeitsgeriten, Saat-
material und und und . .. Aber eins hatte man nicht vergessen: Der Kampf um die
Eroberung des ,,verheiBenen Landes‘ war ein ékumenischer Kampf gewesen, ein
Kampf, der Christen der verschiedensten Konfessionen und Kirchen und auch
Nichtchristen vereint hatte. So war der Beschlufl einmiitig gefaBit worden: Die
Kapelle, die zu bauen man bald in Angriff nahm, sollte eine ,,6kumenische* Kapelle
sein, eine Kirche fiir ,,alle Religionen*.

Nun war die Kapelle fertig und sollte am Jahrestag der Eroberung des Landes mit
einem feierlichen dkumenischen Gottesdienst eingeweiht werden. Klar, dafi der
katholische Priester, der von Anfang an die Gruppe betreut hatte, dabei sein mufite,
und auch der orthodoxe Priester. Orthodoxe Christen gab es zwar keine, aber das
war ja auch nicht entscheidend. Entscheidend war die Beteiligung am Kampf und
die Solidaritét. Und die Lutheraner der Kirchlichen Hochschule waren auch eingela-
den worden, da es immer eine Studentengruppe und Dozenten gegeben hatte, die
solidarisch den Kampf der Landlosen begleitet hatten. Mein Kollege und ich hatten
die Einladung gerne angenommen, wobei es uns recht gleichgiiltig war, daf3 zu der
Gemeinde keine Lutheraner gehorten. Der Wunsch der Gemeinde nach einem 6ku-
menischen Gottesdienst erschien uns verstidndlich und logisch.

Die Schwierigkeiten begannen, als bekannt wurde, daB der Parochialpfarrer, der
bisher nie in der Gemeinde gewesen war, — ,,Noch nie ist der hier aufgetaucht*,
wie einer aus der Gruppe formuliert hatte — die Notwendigkeit sah, die Einwei-
hung der Kapelle personlich vorzunehmen. Dies kénne aber natiirlich, wie man von
ihm horte, nicht in Form eines 6kumenischen Gottesdienstes geschehen, da dies bei
der Segnung einer Kapelle nicht statthaft und auch nicht erforderlich sei, da ja zu
der Gemeinde keine Christen anderer Konfessionen gehérten.

So war der Konflikt vorprogrammiert. Der gréfite Teil der Gemeinde blieb aus Pro-
test dem Gottesdienst fern. So war die Kirche nicht, wie erwartet, iiberfiillt, sondern
es blieben viele Plitze leer. Und dann, widhrend der Vorbereitung der Eucharistie,
die oben geschilderte Uberraschung. Wie sagte einer nach dem Gottesdienst: ,,Es sieht
so aus, als hat er was begriffen. Schritt fiir Schritt kommen wir schon dahin!*

Als SchluBlied wurde das ,,Lied der Landreform* angestimmt, das mit dem
gemeinsamen Schrei endete: ,,0 povo unido — jamais serd vencido!*“ Eine iltere
Frau fiigte hinzu: ,,Padres e pastores unidos!* Und alle fielen ein: ,,Jamais serdo
vencidos!“

Trotzdem konnte diese katholische Zelebration mit Skumenischem Anstrich den
grofiten Teil der Gemeinde nicht iiberzeugen. Den ganzen Tag stand das Thema wiih-
rend des sich anschlieBenden Festes, das auch in etwas gedriickter Stimmung verlief,
im Mittelpunkt. Grundsatzlich wurden zwei Strategien diskutiert: Entweder die Ein-
weihung der Kapelle fiir ungiiltig zu erkldren und sie zu einem spéteren Zeitpunkt

220



in wirklich 6kumenischer Form nachzuholen oder die Kapelle der katholischen
Kirche zu iiberlassen und eine neue zu bauen.

Okumene, die das Volk will, sieht so aus: Einheit aller, die um Befreiung kimp-
fen. Sollten die Kirchen das nicht begreifen, wird ihre Pridsenz an den Brennpunkten
des Geschehens iiberfliissig. Fiir die ehemaligen Landlosen der beschriebenen Basis-
gemeinde hat Okumene einen Namen: Das eroberte oder, wie sie sagen, das ,,verhei-
Bene* Land. Okumene ist konkret, oder sie ist nicht.

3. Die Stille, die sich iiber den alten Kinosaal gesenkt hatte, war fast korperlich
zu spiiren. Andéchtig, ich denke, man mul} es so sagen, kaute mein Nachbar an sei-
nem Brot und nahm in vorsichtigen kleinen Schliickchen den frischgepreBten Oran-
gensaft zu sich. Ich befand mich in der ,,Comunidade dos Sofredores da Rua“
(Gemeinde der Leidenden) im Herzen S&o Paulos.

Es gibt keine offiziellen Statistiken, wie viele Menschen in Sio Paulo auf der
Strafle leben. Die Schitzungen schwanken zwischen 10 000 und 100 000 Menschen,
die nicht einmal eine Hiitte in einem der Elendsviertel haben. Es sind die Armsten
der Armen, die auf der StraBe leben, unter Briicken oder in Erdléchern, die sie sich
selbst gegraben haben, in sogenannten ,,mocoés*‘, Maulwurfshiigeln. Und ich denke
an das, was man mir erzdhlt hat: Da hatte einer von den Obdachlosen an der
Briicke, unter der er hauste, ein Schild befestigt: ,,Gott segne dieses Haus!““ Sie leben
vom Betteln, vom Miillsammeln und die Frauen und Médchen auch von der Prosti-
tution.

Es waren hauptsichlich katholische Nonnen, die in den siebziger Jahren versuch-
ten, wirklich mit den Menschen auf der Straf3e zu leben. Sie begannen damit, an
jedem Mittwoch an einer Stelle im Stadtzentrum aus den Resten vom Wochenmarkt
eine Suppe fiir diese Menschen zu kochen, eine Aktivitit, die bis heute besteht. Im
Laufe der Zeit entstand eine kleine Kooperative der Miillsammler, wo bessere Preise
fiir den Miill gezahlt werden konnen, der direkt an die Firmen verkauft wird, die
das verwertbare Material recyclen und wiederverwenden. Und es entstand die
,Comunidade dos Sofredores da Rua‘, die sich regelmiBig in diesem alten Ver-
sammlungssaal, der den Franziskanern gehort, trifft. Dort kann man ein Bad
nehmen, dort kann man kochen oder einfach zusammensitzen. Und dort finden
regelmifBig Zelebrationen statt, eine Mischung aus traditionellem Gottesdienst,
Spiel, Feier und Meditation.

An dem Sonntag in der Adventszeit, an dem ich die Comunidade besuchen
konnte, hatte das Vorbereitungsteam zum ersten Mal die Reihenfolge gedndert:
Zuerst gab es den Imbifl und dann die Zelebration. Die Teilnahme war freigestellt.
An den Winden lese ich auf einem Plakat: ,,Ohne Arbeit, Haus und Brot gibt es
keine Befreiung.* Und auf einem anderen: ,,Missionszug: Sieg Jesu, Leben fiir das
Volk der Strafe.

Wie bereits erwihnt, ist das andichtige Schweigen wihrend der bescheidenen
Mabhlzeit beeindruckend. Da sitzen diese Menschen in ihren Lumpen, alte und junge
Frauen und in der Mehrzahl Minner, andédchtig meditativ, vorsichtig kauend, leise
schliirfend, schmeckend und genieflend, keine Krume bleibt iibrig, kein einziger
Kriimel. Das alles hat mit Abendmahl natiirlich nichts zu tun, aber fast ertappe ich
mich dabei, auf diesen schmutzigen, vom Leben zerfurchten Gesichtern das Antlitz
Christi aufleuchten zu sehen. Was ihr getan habt einem meiner geringsten Briider . . .

221



Dann die Zelebration. Fast alle sind geblieben. Es wird gesungen, es gibt ein klei-
nes Theaterstiick, man redet in kleinen Gruppen, wischt sich gegenseitig als Symbol
der Reinheit und der Vorbereitung auf das Weihnachtsfest die Hinde und beendet
den Gottesdienst mit einem Gebet, wo jeder mitreden und -beten darf.

Was dies alles mit Okumene zu tun hat? Ich weiB es auch nicht genau. Natiirlich
koénnte man davon reden, daf die Realitét auf der Strafie selbstverstindlich ,,0kume-
nisch* ist. Da gibt es alles, alle Konfessionen und Kirchen und alle nur denkbaren
Spielrichtungen von Religionen und Sekten und Atheistentum. Natiirlich ist das Lei-
tungsteam heute ein dkumenisches Team, die Gottesdienste verstehen sich bewuft
als 6kumenische Feier, die ohne Probleme auch von Frauen geleitet werden, wo bei
der Firbitte fiir die Bischofe die evangelischen extra benannt werden, wo man
unglaubliche Dinge erzdhlen kénnte von der religiésen Kraft dieser einfachen Leute.

Aber beim Nachdenken dariiber fallt mir auf, wie kopflastig alle diese Uberlegun-
gen sind. Da machte ich doch lieber einen der Obdachlosen selbst zu Wort kommen
lassen, einen Mann, den man ohne Ubertreibung einen ,,Poeten der Strafle‘* nennen
kann. Diesem Francisco Antdnio de Souza gelingt es, in der Sprache dieser Men-
schen von ihren Hoffnungen und Sehnsiichten zu sprechen, aber auch von ihrem
unbeugsamen I ebenswillen, der sich das Recht zu hoffen nicht nehmen lassen will.
Es sind ,,auf der Strafie Leidende*, die vom Miill leben und sich oft auch so fithlen
wie Miill. Aber dort in diesem armseligen Gottesdienst habe ich mehr von der dku-
menischen Kraft gespiirt als in den meisten groBartigen ékumenischen Festgottes-
diensten:

,Wir kimpfen um die Gerechtigkeit, Wir wollen Brot, Land und auch Wasser
Bis wir sie verwirklicht sehn* Und dazu ein Haus zum Wohnen

Wir wollen eins sein mit allen

Mit allen im Gesprich sein

Wir kdmpfen um die Gerechtigkeit

Bis wir sie verwirklicht sehn

Wir fithlen uns nicht ermattet

Und noch geben wir nicht auf

Das Leben ist nur recht gelebet

Wenn wir es stdndig zu schidtzen wissen
Wir kdmpfen um die Gerechtigkeit Alles das, was gut ist, ist schwierig
Bis wir sie verwirklicht sehn. Aber wir geben nicht auf

Wir leben in Einheit mit Christus

Nun sind wir dabei zu verlieren 7 ;
Und auf ihn werden wir setzen

Doch mit nichts kénnen wir nicht bleiben Wir kimpf die Gorechtiaket
Ohne Land, ohne Brot und Obdach e T ,4g

T Bis wir sie verwirklicht sehn.
Werden wir nie durchhalten
Wir kimpfen um die Gerechtigkeit Gerhard Tiel
Bis wir sie verwirklicht sehn.

Mit Hunger nach Leben

In einem Leben, trdumend zu teilen
Doch mit Nichts auf dieser Erde
Koénnen wir nicht bleiben

Wir kimpfen um die Gerechtigkeit
Bis wir sie verwirklicht sehn.

222



ANMERKUNGEN

I Jilio H. de Santa Ana, Fcumenismo e libertaciio. Petrépolis, 1987, S. 120.

2 _Aa0.8S. 121,

3 Vgl. z. B. Nummer 235 der 6kumenischen Zeitschrift ,,Jempo e Presenga* mit dem Schwer-

punktthema ,,Okumene®: Tempo e Presenca. Ecumenismo Tempo de esperanca. Nr. 235,

Oktober 1988, CEDI, S3o Paulo, 1988. Interessanterweise wird in dieser Nummer der Bra-

silianische Kirchenrat (CONIC) mit keinem Wort erwihnt!

Tempo e presenca, a.a.0., Editorial, S. 3.

Julio H. de Santa Ana, a.a.0., S. 117.

Tempo e presenga, a.a.0O., Editorial, S. 3.

Julio de Santa Ana, Limites e abrangéncias do ecumenismo. In: Tempo e esperanca, a.a.0.,

S. 10.

8 Clodovis Boff, Como trabalhar com o povo. Metodologia do trabalho popular. Colecio
Fazer /5, Pedrépolis 198541.

® A.a.Q, S. 11s, ,,Agente*, das ich mit ,,Mitarbeiter* iibersetze, meint eine Person, die an
fithrender Stelle im Befreiungsprozefl engagiert ist, z. B. in Volksbewegungen, Basisgemein-
den oder Gewerkschaften.

0 A.a.0., S. 16. (Hervorhebungen im Text)

" Interview mit Vertretern des ,,Centro de Teologia Popular* in La Paz, Bolivien, am
31. Januar 1991. Andere Beispiele aus Interviews wiren méglich.

12 Wortlich: ,,Gemeinde unserer Herrin, der Eroberin des verheiBenen Landes®.

3 Das Volk vereint — niemals wird es besiegt! Priester und Pfarrer vereint — niemals werden
sie besiegt!
Wortlich: Gemeinde der Leidenden der Straf3e

14 Francisco Ant6énio de Souza, Ndo agiiento Sao Paulo, nao! Privatdruck o. J., S. 41. Leider
entspricht meine recht wortliche Ubersetzung der sprachlichen Schonheit des Originals nur
sehr unvollkommen.

CURI- S S

Okumenische Existenz heute
Zwischenbilanz einer neuen Reihe

In seinem groBen Eroffnungsvortrag vor der 8. Vollversammlung des Lutherischen
Weltbundes in Curitiba/Brasilien hatte der scheidende Prisident des LWB, Landes-
bischof Johannes Hanselmann (Miinchen), neben der Wiirdigung des befreiungs-
theologischen Konzepts auch kritische Fragen mit Riickgriff auf die Erfahrungen
des deutschen Kirchenkampfes gegeniiber den lateinamerikanischen Befreiungstheo-
logen geduBert. Wird nicht in dieser Theologie die soziale und politische Situation
zur zweiten Offenbarungsquelle neben dem Wort Gottes und das arme Volk zum
Trager einer VerheiBung, die gemil christlichem Glaubensverstindnis allein Jesus
Christus zu verdanken ist? Damit erntete er zum Teil harsche Kritik, auch wenn er
einen ausdriicklichen Vergleich zwischen Deutschen Christen und Befreiungstheo-
logen peinlich vermied.

223



Jetzt hat Klauspeter Blaser * dieses brisante Thema in einer fundierten Studie auf-
gegriffen, die in der Reihe ,,Okumenische Existenz heute* sehr gut plaziert ist. Er
hat die erste These der Barmer Theologischen Erklirung zu Grunde gelegt, die zur
Abwehr einer ,yvolkischen Theologie durch die Deutschen Christen formuliert
wurde. Christus als das eine Wort Gottes wird hier als ausschlieBliche Offenbarungs-
quelle bezeichnet. Davon fiihlten sich auch lutherische Theologen getroffen, die eine
,,natiirliche Theologie* als Ankniipfungspunkt fiir die Offenbarung Gottes vertra-
ten. Nun sind es hdufig wiederum traditionsbewufite Lutheraner, die den Befrei-
ungstheologien Asiens, Afrikas und Lateinamerikas vorwerfen, das ,Volk* zur
Quelle einer gottlichen Offenbarung neben dem ,.einen Wort Gottes* zu machen.
Dabei wird vor allem verkannt, daB ,,Volk* in den Befreiungstheologien nicht
Volkstum oder Nation, sondern die Armen, Elenden und Vernachlissigten der
Gesellschaft meint, unabhingig von Rasse und Volkszugehorigkeit. Insofern steht
diese Theologie kritisch gegen eine volkskirchliche Civilreligion, die zur Legitima-
tion von Herrschafts- und Besitzverhiltnissen tendiert. Sie ist keine ,,Blut- und
Boden-Theologie*, obwohl sie ,,bodenstindig® ist, ndmlich auf Verteilungs- und
Machtkonflikte parteilich fiir die Armen reagiert. Sie ist kontextuell und daher skep-
tisch gegeniiber einer ,,akademischen Theologie, die ihren Kontext nicht reflek-
tiert, sondern eher verleugnet. Das alles beschreibt Blaser prizise und sachkundig
an typischen Theologiemodellen Afrikas, Asiens und Lateinamerikas. Am Ende
leugnet er keineswegs, dal in all diesen theologischen Versuchen auch Versuchungen
stecken, Tendenzen zum Synkretismus, zur theologischen Glorifizierung des armen
Volkes und zur Vermischung von Universal- und Heilsgeschichte. Es handelt sich um
eine chalcedonensische Gratwanderung, bei der Dialog- und Lernfdhigkeit notiger
sind als Héresieverdacht und Gesprichsabbruch. Barmen erweist sich in diesem
okumenischen Diskurs bereits als klassisches Bekenntnis, das der interpretativen
Fortschreibung bediirftig ist.

Dieser theologische Essay darf als exemplarisch angesehen werden fiir die Inten-
sion der Herausgeber jener Publikationsreihe ,,Okumenische Existens heute®. Abge-
sehen von Band 1, in dem Wolfgang Huber, Dietrich Ritschl und Theo Sundermeier
als Herausgeber den perspektivischen Rahmen fiir das Unternehmen abgesteckt
haben, wird keiner der anderen fiinf Binde dem Anliegen einer ,,6kumenischen Exi-
stenz heute* so dezidiert gerecht, wie dieser. Theologickundige wie R. Slenczka
haben den Wink mit der Assoziation zu Karl Barths seinerzeitigen Herausforderung:
,.Theologische Existenz heute* wohl verstanden. Sechzig Jahre danach ist theologi-
sche Existenz sachgemil nur noch als 6kumenische Existenz vertretbar. ,,Westliche*
Theologie — ob romisch-katholischer oder protestantischer Provenienz wird im
Zeitalter moderner Okumene provinziell, trotz ihrer historisch-kritischen, philologi-
schen und systematischen Akribie und Tiefe. Die Theorielastigkeit abendléndischer
Theologie wird von der ostlichen Theologie als Einbulie von Spiritualitdt empfun-
den und von den wachsenden Kirchen auf anderen Kontinenten als Preisgabe christ-
licher Praxis erlebt. ,,Kontextualitdt* — also die hermeneutische ErschlieBung einer
bestimmten Situation durch das Wort Gottes — und ,,Inkulturation — also die

* Band 7: Klauspeter Blaser, Volksideologie und Volkstheologie. Okumenische Entwicklun-
gen im Lichte der Barmer Theologischen Erklidrung. Chr. Kaiser Verlag, Miinchen 1991.
153 Seiten. Br. DM 28,—.

224



Ubersetzung der biblischen Botschaft in bisher von ihr unberiihrte kulturelle, gesell-
schaftliche und geistige Traditionen — erweitern das theologische Denken ins Oku-
menische.

Irritationen, ja Verddchtigungen erzeugen dabei zwei Abgrenzungsprobleme. Das
eine ist hermeneutischer Natur; es handelt sich um die Beziehung von Wort, Text
und Situation. Im Band 5 der Reihe ,,Okumenische Existenz heute* hat J. Severino
Croatto eine befreiungstheologische Hermeneutik vorgestellt, in der er die dogma-
tisch korrekte, aber nicht zufriedenstellende Beschrinkung der Offenbarung auf das
Geschick Israels, auf Tod und Auferstehung Jesu und das Zeugnis der Apostel zu
iiberschreiten versucht. Der Glaube als das hermeneutische ,,Danach® unterliegt
keinen dogmatischen Regeln, sondern ist nur als Wirkung des Heiligen Geistes
zureichend zu beschreiben. Damit wird die ,,Unterscheidung der Geister** zu einem
wesentlichen Element der Hermeneutik. Hier beginnen die Schwierigkeiten der
Abgrenzung in der Spannung von Amt und Charisma, Geist und Geistern.

Mit der Erwdhnung der ,,unheiligen* Geister ist auch das zweite 6kumenische
Grenzproblem schon beriihrt, das nicht erst in Canberra mit dem Menetekel des
Synkretismus belegt wurde. Der Dialog mit Vertreter/innen anderer Religionen ist
in der gegenwartigen Situation der ,,Konvivenz* (vgl. Sundermeier in Bd. 1) ein
unumgéngliches Medium der Konfliktregelung. Die nicht mehr riickgingig zu
machende Migration ganzer Bevolkerungsgruppen fiihrt in vielen Gegenden der
Welt zu einer multireligiosen Gesellschaft, in der sich vor allem einheimische
,,Nationen‘‘ und Konfessionen bedroht und in ihrer Identitit verunsichert fiihlen.

Die 6kumenische Bewegung des 20. Jahrhunderts hat viel dazu beigetragen,
Beriihrungsidngste unter den christlichen Konfessionen abzubauen und das Ver-
stehen anderer christlicher Traditionen zu férdern. Unter dem allgemeinen Sikulari-
sierungsdruck hat sich ein Klima innerchristlicher Toleranz ohne Konsens einge-
stellt. Doch von einer Verséhnung der Verschiedenheiten kann noch keine Rede sein.
In dieser labilen 6kumenischen Situation wirkt der Dialog mit anderen Religionen
wie ein Treibsatz im Grenzgebiet. Jetzt fiirchten aufgeschreckte Christen Synkre-
tismus auch hinter der christlichen Okumene. Der Identititsverlust wird denen zur
Last gelegt, die ihm rechtzeitig zu begegnen suchten. DaB das Glaubensgesprich mit
den Juden diesen von der Kirche ldngst geschuldet und vor dem Hintergrund des
entsetzlichen Unheils auch moralisch unumgénglich ist, das werden gerade deutsche
Theologinnen und Theologen gerne einrdumen. Die Reihe ,,Okumenische Existenz
heute’ nimmt dieses Gesprich in Band 6 aus der Sicht des 2. Vatikanischen Konzils
und dessen Erkldrung ,,Nostra aetate® auf. In Band 3 kommt ein japanischer Theo-
loge zu Wort, der sich um eine ,,Briicke vom buddhistischen zum christlichen Den-
ken* bemiiht.

DaB diese beiden Essays in die Reihe aufgenommen wurden, spricht fiir die erwei-
terte ,,Okumenische Existenz heute. Die bedauerlichen Riickschlige, die die dku-
menische Bewegung im Augenblick erfihrt, sollten nicht mit defensiven theologi-
schen Reaktionen beantwortet werden. Okumene braucht einen langen Atem und
das geduldige Gesprach. Wer sich daran weiter beteiligen méchte, wird sich durch
die Reihe ,,Okumenische Existenz heute dazu ermutigt und bereichert wissen.

Gotz Planer-Friedrich

225



Zu Besuch in Mizoram:
Indiens einziger christlicher Bundesstaat

Es ist noch sehr selten, daB ein kirchlicher Besucher nach Mizoram kommt, zu
abgelegen ist das Gebiet im indischen Grenzgebiet zu Burma und Bangladesh und
zu grof} sind die Schwierigkeiten, die Genehmigungen fiir das militarische Sperr-
gebiet zu erhalten. Entsprechend groB war meine Freude (als Referent des Evangeli-
schen Missionswerkes) und die meiner Gastgeber von der Presbyterianischen Kirche
Mizorams, als ich im Landrover der Kirche den Grenzposten des Bundesstaates pas-
sierte. Die Grenzbeamten kurbelten gleich den Schlagbaum hoch, als sie das Fahr-
zeug der Kirche sahen, nach Passen oder Genehmigungen fragte niemand. Neun von
zehn Mizos gehoren der Presbyterianischen oder der Baptistischen Kirche an. Die
Kirche hatte ein wahres Staatsbesuchsprogramm fiir mich vorbereitet, mit einer
groBen Versammlung auf dem Marktplatz einer Provinzstadt und mit einem fest-
lichen Empfang mit dem Ministerprisidenten des Bundesstaates. Kirche und Staat
arbeiten wie nirgends sonst in Indien harmonisch zusammen. In Gottesdiensten, bei
Versammlungen und in langen ndchtlichen Gesprichen habe ich dann viel von der
geistlichen Kraft und von den Problemen dieser Kirche erfahren. Davon soll in die-
sem Beitrag in knapper Form die Rede sein.

Der indische Bundesstaat Mizoram (21 000 gkm, iiber 600 000 Einwohner) hat
lange Grenzen zu Burma und Bangladesh und ist nur durch eine einzige Allwetter-
strafle mit dem tiibrigen Indien verbunden. Auch kulturell sind die Mizos weit vom
iibrigen Indien entfernt. Ihre Vorfahren wanderten von China aus iiber Burma ein,
und iiber viele Jahrhunderte gab es unvergleichlich mehr kulturelle Verbindungen zu
Burma als zu Indien. Lange Zeit war das abgelegene Bergland selbst auf der Land-
karte der Kolonialherren vergessen worden. Hétten die kriegerischen Mizos nicht
immer wieder britische Teeplantagen in Assam iiberfallen, hétten sie ihre Freiheit
wohl noch linger genieBen kénnen. So aber nahmen die britischen Kolonialherren
die Entfithrung der Tochter eines Plantagenverwalters zum Anlafl zu einem Feldzug
nach Mizoram und der Einbeziehung des Gebietes in das britische Kolonialreich im
Jahre 1891. Angesichts des geringen britischen Interesses am abgelegenen Mizoram
verdnderte sich im politischen Leben der Mizos zuniichst recht wenig, wenn man ein-
mal davon absieht, daB die bis dahin hiufigen Fehden zwischen einzelnen Mizo-
Dorfern ein Ende fanden.

Es war die Kirche und nicht die Kolonialmacht, die in Mizoram eine tiefgreifende
Veridnderung ausldste. Nach der britischen Inbesitznahme kamen fiir kurze Zeit
presbyterianische Missionare nach Mizoram, ohne Evangelisationserfolge zu errei-
chen. Erste baptistische Missionare aus GroBbritannien trafen 1894 in Mizoram ein
und begannen ihre Evangelisationsbemiihungen wie in anderen Teilen Asiens auch
zunichst mit dem eigenen Sprachstudium und dann der Ubersetzung biblischer
Texte. Von 1897 an kam die ,,Welsh Presbyterian Mission‘ nach Mizoram, fiir die
allerdings nie mehr als fiinf britische Missionare gleichzeitig in Mizoram tétig
waren. Es dauerte bis 1899, bis sich die ersten Mizos taufen lieBen, aber dann nahm
die Bevolkerung den christlichen Glauben so rasch an, dafd sie bald selbst zu Evange-
listen in noch nicht christianisierten Dérfern sowie in den Siedlungsgebieten benach-
barter Vélker wurden. Nachdem die Missionare einmal die christliche Botschaft

226



nach Mizoram gebracht hatten, entwickelte sich rasch eine relativ eigenstindige Kir-
che, die Anfang des Jahrhunderts durch mehrere Wellen der Erweckungsbewegung
eine grofle evangelistische Dynamik gewann. Fiir die Mizos bedeutete die Christiani-
sierung eine Befreiung von der Furcht vor bdsen Geistern und vor jederzeit még-
lichen Angriffen des Nachbardorfes. Die Frauen wurden in ihrem sozialen Status
deutlich gehoben, auch wenn es nach wie vor Diskriminierungen gibt. Aber schon
die Lehre der Kirche von der Geschwisterlichkeit der Menschen und die Einbezie-
hung der Frauen in den Gottesdienst fithrte zu grundlegenden Verianderungen. Es
wurde nicht alles aus der bisherigen Kultur verdammt und zerstért. Die Mizos fan-
den ihre Vorstellungen von einem schénen Leben nach dem Tode im christlichen
Verstdndnis vom Paradies gut aufgehoben. Die Missionare lehrten nicht, die alte
Kultur mit Stumpf und Stil auszurotten, sondern ermutigten die Mizos, sie den
christlichen Werten und Vorstellungen anzupassen.

Die britischen Missionare waren weise genug, den lokalen Christen sehr rasch
die Entscheidungen in kirchlichen Angelegenheiten zu iibergeben, schon 1910 wurde
das erste kirchenleitende Presbyterium gebildet und bald konzentrierten sich die
wenigen weillen Missionare auf Verwaltungs- und Ausbildungsaufgaben in der Kir-
che. Verkniipft damit fiihrten sie gar nicht erst eine Abhéngigkeit von kirchlichen
Geldern aus Ubersee ein. So wurden nur so viele Evangelisten und Pfarrer ausgebil-
det, wie die Kirche dann auch bezahlen konnte. Zur Volkskirche wurde die Presby-
terianische Kirche dann dadurch, daf die zweite Generation der Christen die unter
den ersten Mizo-Christen verbreitete Ablehnung traditioneller kultureller Formen
aufgab und zum Beispiel die Trommeln in das Gottesdienstgeschehen einbezog. Die
Erweckungsbewegung kam dem Bediirfnis der Mizo-Christen nach emotional
gepragten Formen des Glaubenslebens sehr entgegen und findet bis heute ihren Aus-
druck in spontanen Gefiihlsausbriichen und persénlichen Zeugnissen in den Gottes-
diensten.

Neben der presbyterianischen Missionsarbeit im Norden Mizorams gab es — dhn-
lich wie im benachbarten Burma — baptistische Missionsbemithungen im Siiden.
Die Missionsgesellschaften und bald auch die lokalen Kirchen arbeiteten eng zusam-
men und einigten sich auf eine Abgrenzung ihrer Arbeitsgebiete. Knapp ein Drittel
aller Bewohner Mizorams gehort heute baptistischen Gemeinden an, zwei Drittel
sind Presbyterianer. Uber viele Jahre bestand die sehr enge und gute Zusammen-
arbeit zwischen Baptisten und Presbyterianern fort, die eine regionale Aufteilung der
Gemeindebezirke zur Grundlage hatte und mit der verbunden war, daB3 Christen, die
umzogen, sich der Gemeinde der anderen Denomination anschlossen. Gerade dar-
aus erwuchsen dann allerdings auch die Probleme, die letztlich zu einer Beendigung
der Zusammenarbeit fithrten. Dadurch, daB die Hauptstadt Aizawl und der wirt-
schaftlich besser entwickelte Norden Mizorams zum presbyterianischen Gebiet
gehoren, hat die Presbyterianische Kirche stets mehr Gelder gehabt als die Bapti-
sten. Zudem verloren die Baptisten durch die Abwanderung gerade der gebildeten
und dynamischen Bevolkerungskreise in die Hauptstadt jene Glidubigen, die in der
Lage gewesen wiren, substantiell zu den Finanzen der Kirche beizutragen. Weitere
Probleme und Konflikte kamen hinzu, und so entschlossen sich die Baptisten, in den
bis dahin presbyterianischen Gebieten Mizorams eigene Gemeinden zu griinden. Im
Gegenzug begannen die Presbyterianer mit intensiven Evangelisationsbemiihungen

227



im bis dahin baptistischen Siiden des Bundesstaates. So hat die Aufgabe der Koope-
ration in immer neue Konflikte gemiindet, die bis heute andauern.

AuBerdem versuchen einige Sekten und Para-Kirchen seit einigen Jahren, Anhén-
ger unter den Christen in Mizoram zu gewinnen. Dies ist ihnen bisher nur in kleinem
Umfang gelungen. Zum einen haben die ausldndischen Initiatoren dieser Missions-
aktivititen keine Moglichkeit, selbst in Mizoram tatig zu werden, sondern sind aus-
schlieBlich auf eine kleine Zahl lokaler Christen angewiesen. Auflerdem konnen die
sehr lebendigen, durch die Erweckungsbewegung geprigten Gottesdienste der Pres-
byterianer und Baptisten das Bediirfnis nach Spiritualitit und Emotionalitédt gut
erfiillen, so daB es wenig Motivation gibt, zu einer der Sekten oder Para-Kirchen
abzuwandern. Probleme ergeben sich fiir die groBen Kirchen daraus, dafl Glaubige,
die wegen unterschiedlichster Verfehlungen vom Abendmahl und anderen kirch-
lichen Amtshandlungen ausgeschlossen wurden, in der Versuchung stehen, sich
einer der neuen Gruppen oder Kirchen anzuschlieBen. Eine zu erwartende grofere
Offnung Mizorams fiir die AuBenwelt wird zu einem Anwachsen der Aktivitdten
dieser Gruppen fiihren.

Offen muB auch bleiben, wie sich das Verhaltnis zum Staat entwickeln wird.
Schon allein dadurch, daB fast alle Verantwortlichen im Bundesstaat einer der bei-
den groBen Kirchen angehoren, haben diese einen fiir asiatische Verhiltnisse un-
gewdhnlich groBen EinfluB. Dieser wurde durch die kirchliche Vermittlungstitigkeit
wihrend des Biirgerkrieges noch erhéht. Wihrend des Zweiten Weltkrieges kiampf-
ten viele Mizos auf britischer Seite und trugen im unwegsamen indisch-burmesi-
schen Grenzgebiet wesentlich dazu bei, daB die japanische Invasion gestoppt wurde.
Nach dem Krieg hoffte die Bevolkerung Mizorams als Dank auf eine groie Autono-
mie. Deshalb schloB man sich 1947 bei der Aufteilung des Subkontinents auch
Indien und nicht dem geographisch niherliegenden Ostpakistan an. Um so grofier
war die Enttiuschung, als die indische Zentralregierung die Hoffnung auf eine
starke Eigenstdndigkeit Mizorams miBachtete. Ahnlich wie im benachbarten Assam
kam es deshalb in Mizoram von 1966 an zu einem Guerilla-Krieg mit dem Ziel der
politischen Unabhéngigkeit. Die indischen Bodentruppen und die Luftwaffe rea-
gierten mit brutaler Gewalt, was die Verbitterung und den Zorn der Bevolkerung nur
noch erhohte. Als die indische Regierung einsah, daB der Konflikt so nicht zu be-
enden war und die Guerillas, daB sie die indische Armee nicht besiegen konnten,
war die Zeit reif, unter intensiver kirchlicher Vermittlung Anfang der achtziger Jahre
zu einem Waffenstillstand, zu einer Amnestie und zur Einrichtung eines eigenstandi-
gen Bundesstaates Mizoram zu gelangen. Seither herrscht wieder Frieden in Mizo-
ram. Die Mizos konzentrieren sich darauf, mehr Mittel von der Zentralregierung zu
erhalten und den eigenen Bundesstaat voranzubringen. Stolz wird dem Besucher
mitgeteilt, daB es nirgends in Indien einen so geringen Anteil an Analphabeten gibt.
Zu diesem Erfolg haben auch die Kirchen mit vielen Primar- und Sekundarschulen
beigetragen. Bis in die fiinfziger Jahre wurden praktisch alle Schulen von den Kir-
chen betrieben. Danach wurden die meisten Bildungseinrichtungen einvernehmlich
vom Staat iibernommen, aber die vielen engagierten christlichen Lehrerinnen und
Lehrer sorgen fiir eine christliche Erziehung. Die Bedeutung der Kirche in Mizoram
kommt auch darin zum Ausdruck, daB sowohl im Gesundheitswesen als auch in der
Literaturproduktion viele kirchliche Programme durchgefiihrt werden.

228



Auf die Dauer werden die Kirchen ihre gesellschaftliche Bedeutung nur wahren
kénnen, wenn sie Antworten auf die gravierenden sozialen Probleme Mizorams fin-
den, die in den néchsten Jahren in einem geradezu dramatischen Tempo auf die
Bevolkerung zukommen werden. Die wachsende Bedeutung der Geldwirtschaft und
die zunehmende Mobilitdt der Bevilkerung fithren zur Zerstérung traditioneller
Grofifamilien- und Dorfstrukturen. So wichst auch die frither geringe Kluft
zwischen armen und reichen Mizos. Zu den bedrohlichen Problemen gehért auch
die Drogenabhingigkeit einer zunehmenden Zahl von Jugendlichen. Die nicht zu
kontrollierende Grenzregion von Burma und Mizoram ist in den letzten Jahren zu
einem wichtigen Transitland fiir Drogen aus den thaildndisch-burmesisch-laotischen
Anbaugebieten geworden, und ein kleiner Teil der Drogen findet schon in Mizoram
selbst Abnehmer. Als eine erste Reaktion auf dieses Problem hat die Presbyteriani-
sche Kirche ein Rehabilitationszentrum fiir Drogenabhiingige aufgebaut. In Gespri-
chen mit Christen in Mizoram habe ich den Eindruck gewonnen, daB viele Pastoren
und Gemeindemitglieder angesichts solcher Probleme Halt in einem moralischen
Rigorismus suchen, z. B. Ablehnung jeglichen Alkoholgenusses, daB die Kluft zwi-
schen Normen und alltéglichem Leben der meisten Gldubigen aber zunimmt. Solche
Probleme werden sich rapide verschirfen, wenn sich die Erwartungen auf Olfunde
bewahrheiten und damit ein 6konomischer Boom in Mizoram einsetzt.

Eine positive Seite des sozialen Wandels in Mizoram ist das allmihlich wachsende
SelbstbewuBtsein der Frauen. Einzelne von ihnen haben einen Parlamentssitz errin-
gen konnen, und eine Frau wurde in das Kabinett des Bundesstaates berufen. Meh-
rere Frauen konnten ihr Theologiestudium am Aizawl Theological College erfolg-
reich beenden, und es gibt eine wachsende Zahl von Theologiestudentinnen. Bisher
werden alle Theologinnen in kirchlichen Arbeitsfeldern wie Frauenarbeit und Bil-
dungswesen beschéftigt. Auch nach zwei Debatten der Synode hat die Kirche sich
bisher nicht zur Ordination von Frauen entschlieBen kénnen. Eine traditionsge-
prigte Theologie und die in der Mizo-Kultur verwurzelte Benachteiligung der
Frauen wirken hier zusammen. DaB in vielen européischen Kirchen Frauen ordiniert
werden, beeindruckte die Gegner der Frauenordination in der Synode nicht sonder-
lich. Dort fehlten wohl Ménner, die Theologie studierten, war ihre einzige Reaktion.
Mit der wachsenden Zahl von ausgebildeten Theologinnen wird die Diskussion um
ihre Ordination sicher zunehmen, und es ist kaum zu erwarten, daB die Gegner der
Frauenordination sich auf die Dauer durchsetzen werden.

Die Presbyterianische Kirche Mizorams bemiiht sich intensiv, im eigenen Bundes-
staat, aber auch dariiber hinaus, missionarisch titig zu werden. In Mizoram gibt es
Evangelisationsaktivititen in den Grenzgebieten zu Burma und Bangladesh sowie
unter den Saisonarbeitern und Zuwanderern aus Bangladesh sowie aus anderen indi-
schen Bundesstaaten. Daneben unterhilt die Kirche Missionsstationen in den Nach-
barprovinzen Manipur und Assam sowie in Kalkutta und Delhi. Diese missionari-
schen Zentren sind zugleich der Treffpunkt der Mizo-Christen in diesen Gebieten.
Insgesamt sind iiber 700 Missionare fiir die Kirche titig und werden von ihr finan-
ziell unterstiitzt. Inzwischen hat die Kirche ihre missionarische Arbeit iiber Indien
hinaus ausgedehnt und missionarische Krifte nach Nepal und Taiwan entsandt.

Die theologische Ausbildung der Presbyterianischen Kirche erfolgt im schon
erwiahnten Aizawl Theological College sowie auf einem fortgeschrittenen Niveau in

229



anderen theologischen Ausbildungsstétten in Indien. Als Problem der weiterfiihren-
den Studien erweist sich, dafi der soziale, kulturelle und religiose Kontext Mizorams
sich so grundlegend vom groften Teil Indiens unterscheidet, daB die dort gelehrte
Theologie fiir Mizoram nur eine eingeschrinkte Relevanz hat. So spielt die Ausein-
andersetzung mit dem Hinduismus und dem Kastensystem in Mizoram keine grofe
Rolle, weil es nur eine kleine hinduistische Minderheit gibt, die vor allem aus vor-
iibergehend in Mizoram stationierten Beamten und Militédrs besteht. Fiir die Erar-
beitung einer eigenen kontextuellen Theologie erweist sich als ein groBes Hindernis,
daf3 die Studierenden am Aizawl Theological College keine Sprachkenntnisse in
Griechisch und Hebriisch erwerben. Diejenigen Studierenden, die an anderen theo-
logischen Hochschulen in Indien weiter studieren, konzentrieren sich deshalb auf
Bereiche wie Kirchengeschichte und Pastoraltheologie, wihrend ihnen vor allem der
exegetische Bereich verschlossen bleibt. Damit fehlt aber auch der Zugang zu den
theologischen Grundlagen einer eigenstdndigen kontextuellen Theologie und die
Gefahr besteht, dafl groB3e Teile der Kirche in einem Traditionalismus verharren. Von
herausragender Bedeutung ist deshalb der bis 1994 vorgesehene Neubau und Ausbau
der eigenen theologischen Ausbildungsstitte als Zentrum fiir die theologische
Arbeit in Mizoram selbst.

Die Mizos sind nicht die ,,edlen wilden Christen‘ am duBersten Ende Indiens. Sie
stehen als Kirche und in ihrer Gesellschaft vor enormen ungelésten Problemen, aber
durch die Abgelegenheit ihres Gebiets haben sie die Chance erhalten, eigenstindige
Formen des christlichen Gemeindelebens zu entwickeln, in das traditionelle Kultur-
formen aufgenommen wurden. Wie im benachbarten Burma haben sich auch im
Osten Indiens die Vélker mit einer lokalen religiésen Tradition als viel aufnahme-
fahiger fiir die Botschaft des Evangeliums erwiesen als die Angehérigen von Welt-
religionen wie Hinduismus und Buddhismus. Das war besonders dann der Fall,
wenn die lokalen Christen die Chance erhielten, den erhaltenswerten Teil ihrer eige-
nen Traditionen und Kultur in das neue Glaubens- und Sozialsystem einzubeziehen.
So wurde den Mizos die Moglichkeit gegeben, einen Platz in der ,,moderen Welt*
zu finden, ohne ihre kulturellen Wurzeln zu verlieren. Deutlich ist aber auch, daB
die wachsende Mobilitdt und kulturelle Beeinflussung solche eigenstindigen Be-
mithungen bedrohen und deshalb eine Festigung des eigenen Gemeindelebens und
der eigenen Theologie erforderlich sind.

Frank Kiirschner-Pelkmann

230



»Das Kreuz auf den Marktplatz!“
Erinnerung an George F. MacLeod

20 Tage nach Vollendung seines 96. Lebensjahres verstarb Ende Juni vergangenen
Jahres Pastor Dr. George F. MaclLeod. Er war Pastor der schottischen Staatskirche,
hauptsichlich als Griinder der 6kumenischen ,,lona Community* bekannt und
gehorte nach seiner Ernennung zum Lord Macleod of Fuinary als einziger Pastor
dem britischen Oberhaus, dem House of Lords, an.

Als zweiter Sohn wohlhabender Eltern genofl MacLeod eine erstklassige Ausbil-
dung in Winchester und Oxford (Oriel College) und diente wihrend des Ersten Welt-
krieges in der britischen Armee, die ihn mit hohen milit4rischen Ehrungen auszeich-
nete. Es wunderte niemand in der Familie, daB er das Theologiestudium an der
Edinburgher Universitidt aufnahm, da es in den vorherigen Generationen der Mac-
Leods etliche Pastoren der reformierten schottischen Staatskirche gab. Nach dem
Examen absolvierte er ein Jahr am Union Theology Seminary in New York, wo
spater auch namhafte Theologen wie z. B. Dietrich Bonhoeffer studierten und Rein-
hold Niebuhr und Paul Tillich lehrten.

Nach dem Vikariat wurde MacLeod 1924 in Edinburgh ordiniert und versah 1926
seinen Dienst in der wohlhabenden, beriihmten und einflufireichen Gemeinde
St. Cuthbert’s, die im westlichen Stadtteil Edinburghs liegt. Seine gekonnten und
brillanten Predigten lieBen ebenso wie seine beliebten Radioansprachen voraus-
ahnen, daf} er schon bald eine Karriere innerhalb der Kirche vor sich hatte.

Aber es vollzog sich eine radikale Wende, als er 1928 die St. Cuthbert’s Gemeinde
verliel, um einen Ruf in die Glasgower Arbeitergemeinde Govan (Govan Old Parish
Church) zu folgen. Der Wechsel erfolgte wihrend der Weltwirtschaftskrise, von der
besonders die Docks der Glasgower Werftindustrie bedroht waren. Wihrend der
dreifliger Jahre, herausgefordert durch die Armut in seinem Stadtteil und dem
Zusammenbruch des Wiederaufbaus in den Nachkriegsjahren, wurde der friihere
Kriegsheld Pazifist und Sozialist.

Das Govaner Gemeindeleben formte in MacLeod das BewuBtsein fiir die Pro-
bleme der Arbeiterwelt, von denen seiner Auffassung nach die Kleriker Schottlands
wenig wulten. Pastor MacLeod verlieB 1938 die Gemeinde in Govan, um die Iona
Community zu griinden, die anfinglich eine Lebensgemeinschaft von Arbeitern und
Pastoren war. Mit der Iona Community verwirklichte Macl.eod zweierlei: Einerseits
rief er das Experiment einer Gemeinschaft und die Zusammenarbeit von Arbeitern
und Pastoren ins Leben. Anderseits realisierte sich seine Vision, die Ruinen der alten
Benediktiner-Abtei auf der Insel Iona wieder zu errichten.

»Nur eine herausfordernde gemeinsame Aufgabe schafft Gemeinschaft®, sagte
MacLeod. Der Einheit von Gottesdienst und Arbeit, Kirche und Arbeiterwelt, spiri-
tuellem und materiellem Leben widmete er seine Krifte. Wihrend des gemeinsamen
Lebens auf Iona lernten sowohl die Arbeiter als auch die Pastoren sehr bald, daf
das Leben in ihrer christlichen Gemeinschaft keine einfache Sache ist.

Durch das gemeinsame Projekt des Wiederaufbaus der Ruinen der Iona Abbey
vollzog sich im Laufe der Jahre der Aufbau einer iiber Schottland hinaus bedeuten-
den internationalen und ékumenischen Kommunitit. Lingst steht der Name der

231



Insel Iona an der Westkiiste Schottlands in der weltweiten Okumene fiir mehr als
ein lohnenswertes Ausflugsziel. Ein vielfiltiges eigenes Jahresprogramm gehort zum
festen Angebot der Kommunitit. Ferner finden auf Iona beispielsweise interna-
tional bedeutende dkumenische Tagungen statt. Die {iber 200 Mitglieder der Kom-
munitit, Laien und PastorInnen aus allen christlichen Konfessionen und Denomi-
nationen, sind in den verschiedenen Teilen der Welt zu Hause. Alle wissen sich der
fiinf Punkte umfassenden Regel von Gebet und Bibelstudium, Teilen von wirtschaft-
lichen Giitern (Abgabe des Zehnten des Einkommens), dem verantwortlichen
Umgang mit der Zeit, dem regelmadBigen Treffen mit anderen Mitgliedern und der
Arbeit fir Frieden und Gerechtigkeit verpflichtet.

Als Publikationsorgan dient die Zeitschrift ,,Coral® sowohl den Mitgliedern als
auch den Freunden (associated members) und Interessierten dieser Kommunitét. Im
eigenen Verlag, den ,,Wild Goose Publications®, vertreibt die Iona Community
Biicher zur Gottesdienstgestaltung, ausgearbeitete und bereits praktizierte Liturgie-
konzepte, sowie kleinere Schriftreihen, in denen unter anderem auch Gebetstexte
von George MacLeod abgedruckt sind.

Gut ein Dutzend hauptamtliche Mitarbeiter organisieren jeden Sommer Ferien-
camps fiir Kinder und Jugendliche aus zerriitteten Familienverhaltnissen. Ferner
laden Kirchenkreise zu Wochenendfreizeiten ein, die schwerpunktméBig von Haupt-
amtlichen der Iona Community vorbereitet werden. Jugendliche, Mitarbeiter in den
Gemeinden, Kirchenilteste und Pfarrer lernen auf diese Weise auch die liturgisch
veranderten Gottesdienstformen kennen. Durch diese sogenannten ,,workcamps®
werden neue Impulse fiir die Gottesdienstgestaltung und Gemeindearbeit gesetzt. In
seinem Buch ,,Christsein in Kommunitdten‘ schreibt Gerd Heinz-Mohr: ,,Es gibt
Kommunititen, wie etwa die von Iona, die sich als eine Art Versuchswerkstatt fiir
die Gemeindepraxis betrachten und nichts von dem, was sie ausarbeiten, fiir sinnvoll
erachten, wenn es nicht in das Gemeindeleben im Pfarrbezirk tibersetzt werden
kann. Dabei kommt es dann allerdings auch fiir die Gemeinden zu unerwarteten,
aber folgerichtigen Offnungen und Konsequenzen ‘!

Gerade um ein Christsein mit politischen Konsequenzen, einer konzertierten
Aktion von Mission, politischer Verantwortung, Seelsorge und Gottesdienst ging es
Lord MacLeod.

,,Das Kreuz auf den Marktplatz!“ Dieser Ausdruck MacLeods wurde zum geflii-
gelten Wort und steht fiir seine Uberzeugung, daB die Kirche das Zentrum von poli-
tischem und 6konomischem Leben zu bilden hat. Bis 1967 als er in den britischen
Adelsstand erhoben wurde, blieb MaclLeod leitender Kopf der Kommunitit Iona. Er
hieB dann Lord MacLeod of Fuinary. Mit diesem Titel, der ihm selber wenig bedeu-
tete, hatte er nun Sitz und Stimme im britischen Oberhaus, dem House of Lords,
erworben. Er nutzte diesen Stand, um seine Arbeit fiir Frieden und Gerechtigkeit
fortzufiihren.

Als medienwirksamer Pastor, der er ja schon in jungen Jahren war, erregte er
auBerhalb des britischen Oberhauses viel Aufsehen, wenn er auf GroBdemonstratio-
nen, dffentlichen Treffen, im Fernsehen oder im Radio auftrat. Gerade seine eindeu-
tigen pazifistischen Positionen als altgeehrter Kriegsheld, die klare Absage an jeg-
liche konventionelle und nukleare Waffenproduktion und die Drohung mit diesen
Waffen, aber auch das Eintreten fiir die gerechte Verteilung von Lebensgiitern mach-

232



ten ihn zu einem unbequemen Zeitgenossen. Die akademischen und biirgerlichen
Ehrungen, die er Zeit seines Lebens erhalten hat, wurden durch die Verleihung des
Templeton-Preises im Mai 1989 im Buckingham Palace gekrént. Dieser mit ca.
750 000,— DM dotierte Preis wurde fiir friedensbewegte Aktivitdten vor ihm auch
an Mutter Teresa und Alexander Solschenizyn iiberreicht. Die Hilfte des gesamten
Betrages iiberliefi MacLeod der Arbeit fiir den Frieden, und den Rest spendete er
zur Linderung von Armut und Hunger.

Es ist bezeichnend fiir seine Person, dafB er trotz seines hohen Alters seine Aufga-
ben als Delegierter der schottischen Synode, der General Assembly, im Mai letzten
Jahres noch wahrnahm: Ein Zeichen, daB all seine Worte und Taten, auch wenn sie
von vielen miflverstanden wurden und sie zum Widerspruch reizten, ein propheti-
sches Zeugnis seiner Glaubensiiberzeugung wiedergeben. 2

Christof Kotter

ANMERKUNGEN

! Heinz-Mohr, Gerd, Christsein in Kommunititen, Stuttgart 1968, S. 108.
2 Vgl. Ferguson, Ronald, George MacLeod, London 1990; sowie die diversen Nachrufe in den
bedeutenderen britischen Tageszeitungen.

Ernst Lange-Institut fiir 6kumenische Studien eV.

I

Im Maérz 1991 wurde das Ernst Lange-Institut fiir Skumenische Studien eV. von
KollegInnen aus evangelischen Akademien, 6kumenischen Gruppen, dem Plddoyer
fur eine dkumenische Zukunft eV. und aus dem Bereich der Universititen ge-
griindet.

Die 6kumenische Bewegung, so hort man vielerorten, sei in eine Krise geraten.
Was uns in Deutschland und Europa als Krise erscheinen mag, kann freilich auch
ganz andere Deutungen erfahren: Eine der Funktionen des Okumenischen Rates der
Kirchen, wie deren erster Generalsekretir, W. A. Visser’t Hooft, sie beschrieben hat,
besteht darin, aus der babylonischen Gefangenschaft von Christentum und Europa
auszuziehen. Es scheint, daBl wir diesen Befreiungsvorgang gegenwirtig massiv
erfahren. Die 6kumenische Bewegung und ihre Theologien kontextualisieren sich;
eine gemeinsame Erkldrungsformel fiir Konflikte gibt es nicht mehr, Der Einheits-
gedanke wird fraglich.

,»Bs geht um die Kirche von morgen. Und die Kirche von morgen ist nur noch
6kumenisch beschreibbar, als konkrete Utopie: als Utopie, weil diese Zukunft nur
in der Weise radikaler Verinderungen gedacht werden kann; als konkret, weil sie
gerichtetes Handeln, Vorwegnahme ermoglichen soll, ja weil diese Vorwegnahme in
der 6kumenischen Bewegung bereits im Gange und weit fortgeschritten ist.*“ (Ernst
Lange)

233



Die 6kumenische Christenheit wird sich neu als Gemeinschaft konstituieren miis-
sen, fiir deren Theologien und historische und politische Analysen es ,,neuer* Uber-
setzungsregeln bedarf. So ist die kumenische Bewegung in vielfachen Ubergédngen.
Das Institut will diese Veranderungen und Ubergénge begleiten, reflektieren und
mitgestalten. Gerade jetzt geht es um ein Mehr an dkumenischer Verbindlichkeit,
das Ernst Lange nicht miide wurde einzuklagen.

II.

Das Institut hat sich zunichst eine dreifache Aufgabenstellung gegeben: (1) Doku-
mentation; (2) Verdffentlichung; (3) Forschung.

1. Dokumentation

Waihrend Dissertationen und Habilitationen zur ékumenischen Bewegung verof-
fentlicht werden und deshalb allgemein genutzt und diskutiert werden kénnen, gilt
dies nicht fiir die Fiille von wissenschaftlichen Arbeiten zu 6kumenischen Themen
unterhalb der Ebene der Dissertationen. Examensarbeiten, Diplomarbeiten an
Fachhochschulen, Arbeiten zum Zweiten Theologischen Examen werden geschrie-
ben, korrigiert, benotet und meist verschwinden sie anschlieBend. Dabei handelt es
sich hier in vielen Fillen um die Aufarbeitung konkreter dkumenischer Konflikte
oder um reflektierende Praxisberichte. Das Institut hat sich zur Aufgabe gestellt,
diese Arbeiten zu sammeln sowie Kurzfassungen ihres Inhalts zweimal jéhrlich zu
verdffentlichen.

2. Veroffentlichung

Das Institut gibt drei Schriftenreihen heraus:

— Die wissenschaftliche Reihe ,,Okumenische Studien*. Sie wird herausgegeben
von Ulrich Becker/Hannover, Gottfried Orth/Rothenburg und Konrad Rai-
ser/Bochum. In ihr erscheinen in preisgiinstigen Ausgaben Dissertationen, andere
wissenschaftliche Arbeiten sowie Sammelbinde zu Themen der dkumenischen
Bewegung.

— Die Reihe ,,Okumenische Materialien” enthdlt Diskussionsentwiirfe,
,;Gebrauchstexte* sowie didaktische Materialien (Bausteine und Unterrichts- sowie
Seminarentwiirfe) zu o6kumenischen Themen. Sie erscheint in zwei bis drei
DIN A4-Heften pro Jahr.

— ,,AuBer der Reihe* veréffentlichen wir Biicher, deren besonderer Charakter
oder Thema es nicht ermoglicht, sie den beiden anderen Reihen zuzuordnen.

3. Forschung

Das Institut fordert zunéchst im wesentlichen zwei Forschungsbereiche: die wis-
senschaftliche Arbeit mit 6kumenischen Zeitzeugen und Praxisforschungsprojekte.
Okumenische Zeitgeschichte steckt noch weitgehend in ihren Anfingen. Da 6ku-
menische Geschichte sich weitgehend durch Erfahrungsvermittlung weitergibt,
droht ein Generationen- und Erfahrungsabbruch. So erscheint es unbedingt nétig,

234



-

die Erfahrungen, Geschichten, das Wissen und die Biographien bedeutender Oku-
menikerInnen festzuhalten und anderen zugéinglich zu machen. Dazu wird das Insti-
tut ein Forschungsprojekt (u.a. mit Methoden der oral history) durchfiihren.

Praxisforschung ist noch immer ein Stiefkind akademischer Forschungspraxis
und insbesondere -methodik. DaB in Praxisprojekte verwickelte ForscherInnen diese
teilnehmend beobachten, kritisch begleiten und reflektieren und die dabei gemach-
ten Erfahrungen aufarbeiten und publizieren, ist weithin noch nicht als wissen-
schaftliche Arbeit anerkannt, obwohl sie gerade fiir die theoretische Arbeit inner-
halb der 6kumenischen Bewegung wie auch der sog. neuen sozialen Bewegungen
von unschitzbarem Wert ist.

Dariiber hinaus stehen die Arbeitskapazititen des Ernst Lange-Instituts fiir Auf-
tragsforschungen aus dem Bereich 6kumenischer Gruppen und Netzwerke, der Kir-
chen sowie der neuen sozialen Bewegungen und der Befreiungsbewegungen aus den
Lindern der Zweidrittel-Welt zur Verfiigung.

III.

Das Ernst Lange-Institut ist rechtlich als gemeinniitziger eingetragener Verein
konstituiert. Wir streben eine Basisfinanzierung der Arbeiten des Instituts durch die
Beitrége der Mitglieder des Vereins an. Der Mitgliedsbeitrag fiir natiirliche Personen
betrdgt DM 120,—, fiir juristische Personen DM 240,—. Die Mitglieder erhalten
Jéhrlich eine Sondernummer der ,,Okumenischen Materialien®* mit einem ausfiihrli-
chen Bericht iiber die Arbeit des Instituts und auf alle Verdffentlichungen in den
Schriftenreihen des Instituts einen Rabatt von 25 %.

Die wissenschaftliche Arbeit des Ernst Lange-Instituts wird begleitet, beraten und
gefordert von einem Kuratorium, dem Persénlichkeiten der Skumenischen Bewe-
gung aus dem In- und Ausland angehoren.

Der das Institut tragende Verein hat einen Vorstand, bestehend aus drei Perso-
nen: Dr. Gottfried Orth, Pfarrer, Hochschul- und Privatdozent, Silvia Schifer,
Redakteurin, Hansjérg Meyer, Pfarrer. Geschéftsfiihrerin des Instituts ist Doris
P. Weinreich-Orth, die zugleich die Sekretariatsaufgaben des Instituts {ibernimmt.
Institutsleiter ist Dr. Gottfried Orth. Das Institut hat seinen Sitz in Rothenburg:
Ernst Lange-Institut fiir 6kumenische Studien, Spitalgasse 30, D-W-8803 Rothen-
burg ob der Tauber.

Geplante Publikationen:

— Gerd Riippell, Einheit ist unteilbar. Die Menschheit und ihre Einheit als
Thema in der 6kumenischen Diskussion zwischen 1910 und 1983 (Okumenische Stu-
dien. Bd. 1).

— M. Ruhfus, Diakonie-Lernen in der Gemeinde. Grundziige einer diakonischen
Gemeindepadagogik (Okumenische Studien. Bd. 2).

Zu G. Orth (Hrsg.), Agape: Unsere ersten vierzig Jahre und der Dokumentation
der 1. Okumenischen Sommeruniversitit siche den Rezensionsteil (hier S. 251).

Die Eréffnungstagung fand vom 3. bis 5. April 1992 in Miilheim/Ruhr statt. In
diesem Monat wire Ernst Lange 65 Jahre alt geworden.

Gottfried Orth

235



Arbeitsgemeinschaft Okumenische Forschung (AOF) —
Bericht von der 3. Jahrestagung

Vom 30. Oktober bis 1. November 1991 trafen sich auf Einladung des Vorberei-
tungsausschusses der AOF und des Evangelischen Studienwerks im Haus Villigst
zum dritten Mal ca. 40 Nachwuchswissenschaftler/innen aus dem Bereich der 6ku-
menischen Forschung. Dieses neue Forum des gegenseitigen Austauschs iiber
Studien- und Promotionsvorhaben aus den verschiedenen Bereichen der 6kumeni-
schen Theologie (Geschichte der Okumene und Mission, Sozialethik, Konfessions-
kunde, interkulturelle Theologie, kontextuelle Theologien) geht zuriick auf eine
Initiative wihrend einer Konferenz Okumenischer Institute im Jahre 1988 in der Ev.
Akademie Iserlohn. Die damals u. a. anvisierte Intensivierung der Kooperation zwi-
schen den verschiedenen, im 6kumenischen Bereich téitigen Instituten und Lehrstiih-
len klappt offensichtlich im Bereich der jiingeren Generation von Promovierenden
und Interessierten leichter als auf der institutionellen Ebene: Jedenfalls ist im Laufe
der bisherigen Tagungen der AOF eine stetige Zunahme des Interesses und der Betei-
ligung an diesem — eher informellen und von allem iiberfliissigen institutionellen
Beiwerk freien — Forum zu verzeichnen gewesen. Besonders erfreulich war, daB} die
Zahl der in Deutschland arbeitenden ausléndischen Theologen/innen sowie der Teil-
nehmer/innen aus dem Bereich der katholischen Theologie zugenommen hat. Eine
starkere Einbeziehung von orthodoxen Theologen/innen bzw. Interessenten, die im
Bereich der Orthodoxie arbeiten wollen, ist (u.a. im Zusammenhang mit der néch-
sten Tagung) geplant. Auch zu méglichen Gesprichspartnern in den neuen Bundes-
lzindern sollen (iiber die Konfessionskundliche Arbeitsgemeinschaft) vermehrt Kon-
takte aufgebaut werden.

Fiir den dufleren und thematischen Rahmen der Tagung hat sich inzwischen ein
bewédhrtes Schema eingespielt:

— Im Mittelpunkt der Tagung stand der gegenseitige Austausch iiber geplante,
laufende oder auch abgeschlossene Forschungsvorhaben. Die Praxis, innerhalb von
einer knappen Stunde einem interessierten Publikum eine Leitthese oder -frage, ein
methodisches Grundproblem bzw. ein erstes Ergebnis einer eigenen Untersuchung
vorzustellen, sowie sich anschlieBend kritisch befragen zu lassen, ist eine ebenso
anforderungsreiche wie spannende Ubung. Eine faszinierende Fiille von Themen
kam dabei zur Sprache: Es ging um das Entwicklungsengagement der protestanti-
schen Kirchen in Sri Lanka, die afrikanische Kritik am Wortfetischismus der abend-
lzindischen Theologie, die Bedeutung orthodoxer Positionen fiir den jiidisch-christli-
chen Dialog, die Rolle von Adolf Keller, aber auch um Grundprobleme einer kontex-
tuellen Hermeneutik, die Bedeutung der ethnopsychoanalytischen Forschungen fiir
die Missionstheologie, Staat und Kirche in Indonesien, eine neue Theologie der
Kenosis oder theologische Perspektiven der Rolle von moderner Kunst im protestan-
tischen Kirchenraum.

Leider war die Zeit zu kurz (bzw. die gewdhlten Arbeitsgruppen zu grof), als daf
alle Projekte ausreichend Gelegenheit zur Vorstellung gehabt hitten. Die Grund-
erfahrung aber, um deretwillen die AOF existiert, hat sich erneut bestitigt: Ein sol-
cher Austausch steuert den zu Individualisierung und isolierender Spezialisierung
tendierenden Grundmustern unserer theologischen Forschungslandschaft entgegen;

236



er stimuliert zu neuen Fragen, stiftet Beziehungen zwischen denen, die sich der 6ku-
menischen Bewegung verpflichtet fithlen, und er6ffnet neue Horizonte.

— Die Tagung hatte zudem (wie bisher jede andere) ein Leifthema, das nicht
einer vorgdngigen Integration aller vertretenen Projekte unter eine Fragestellung
diente, sondern eher als eine Art aktueller Konzentrationspunkt und zusitzlicher
thematischer Impuls von auBen fungiert. Diesmal haben unter dem Gesamt-
thema ,,Interkulturelle(r) Theologie und Dialog* Prof. Dr. Th. Sundermeier und
Dr. W. Gern aus Heidelberg jeweils eigene Beitréige zu einer Hermeneutik interkul-
turellen Verstehens eingebracht, die auf lebhaftes Interesse stieBen und eine enga-
gierte Diskussion hervorriefen. Auf dem Hintergrund nicht nur der wachsenden
Ausldnderfeindlichkeit in der BRD, sondern auch der Erinnerung an 500 Jahre euro-
pdische Expansionsgeschichte, die zur Zerstorung fremder Kulturen fiithrte, erwies
sich die Frage nach der ,,Hermeneutik des anderen** als hochaktuell. Kann es einen
interkulturellen Dialog in einer Situation des Machtungleichgewichts iberhaupt
geben? Was heiBt kulturelle Grenziiberschreitung und Dialogfihigkeit mit dem
Fremden fiir die Situation in unseren eigenen Gemeinden? — An weiterfithrenden
Fragen hat es also nicht gemangelt.

— Wie immer schlof sich ein Abend zu aktuellen 6kumenischen Entwicklungen
an, bei dem es diesmal neben gegenwirtigen Prozessen im ORK nach Canberra vor
allem um wichtige Kooperationsméglichkeiten ging, die sich fiir die zukiinftige
Arbeit der AOF eroffnet haben:

Prof. Dr. Gottfried Orth stellte das Ernst Lange-Institut fiir 6kumenische Stu-
dien (Rothenburg) vor, in dessen Dokumentationsdienst kiinftig Arbeitspapiere aus
dem Kreis der AOF vermerkt und bekanntgemacht werden kénnen, soweit sie vorher
dem Ernst Lange-Institut zugénglich gemacht wurden (,,pre-publication-papers‘).
Auch fiir abgeschlossene Studien oder gemeindebezogene Materialien bietet das
Ernst Lange-Institut willkommene Kooperationschancen. AuBerdem wurde iiber
Kontakte zur européischen Arbeitsgemeinschaft der Societas Oecumenica gespro-
chen, deren néchste Jahrestagung 1992 auch fiir Interessierte der AOF offen ist.
SchlieBlich stellten Dr. Johanna Will vom Evangelischen Studienwerk und Prof.
Raiser (Bochum) das Villigster Schwerpunktprojekt im Bereich der Promotions-
forderung zur ,,Okumenischen Forschung* vor, in dem mittlerweile das Okumeni-
sche Institut Bochum, das Okumenische Seminar der Universitit Hamburg, die
Missionsakademie Hamburg sowie das Konfessionskundliche Institut des Ev. Bun-
des in Bensheim miteinander kooperieren.

Die Verabredungen fiir die Weiterarbeit bezogen sich vor allem auf die nichste
Jahrestagung, die vom 30. Oktober bis 1. November 1992 wiederum in Kooperation
mit dem Evangelischen Studienwerk Villigst durchgefiihrt werden soll. Das Leit-
thema dieser Tagung riickt diesmal — durchaus im Zusammenhang mit ,,Buropa
im Weltsystem 1492 —1992¢ (U. Duchrow) — den eigenen Kontext und die Rolle
der Kirchen in ihm in den Vordergrund. ,,Die neue Spaltung Ost und West — 6ku-
menische Perspektiven zur Rolle der Kirchen in Europa® — lautet der vorlaufige
Arbeitstitel.

Neben regionalen Ansprechpartnern, die in verschiedenen Bereichen weitere
Informationen iiber die AOF vermitteln kénnen (Andreas Karrer, Ev. Akademie Tut-
zing; Tokie Tsuchimoto, Miinster; Antonio Melo Magalhaes, Missionsakademie)

23



wurde ein Fortsetzungsausschuf} gebildet, der fiir die Vorbereitung und Durchfiih-
rung der nichsten Tagung verantwortlich zeichnet. Zu ihm gehéren — nach Ende
der Tagung: Thomas Kratzert, Hinrich Witzel, Dr. Ulrike Link-Wieczorek, Chri-
stina Kayales. Anmeldungen zur néichsten Jahrestagung an: Ev. Studienwerk, z. Hd.
Frau Gaby Henschker, Haus Villigst, 5840 Schwerte 5, Anfragen und inhaltliche

T en an den Unterzeich : o5
Anregung chnenden Dietrich Werner

Arbeitsgemeinschaften Christlicher Kirchen
zusammengefiihrt

1. Mitgliederversammlung in Eisenach (27./28. November 1991)

Die Schwerpunkte der Mitgliederversammlung waren die Zusammenfiithrung der
beiden Arbeitsgemeinschaften Christlicher Kirchen aus Ost und West und die Fort-
fithrung des konziliaren Prozesses fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schopfung.

1.1. Die Zusammenfiihrung betraf zwei Partner, die sich von ihrem gemeinsamen
Ursprung her (Griindung im Mérz 1948 in Kassel fiir alle vier damaligen Besat-
zungszonen) auch nach der erzwungenen organisatorischen Verselbstindigung
(1968—1970), dhnlich wie EKD und Bund, in ,,besonderer Gemeinschaft* verbun-
den wuBten und stidndig geschwisterliche Kontakte zueinander unterhielten. Im Mai
1990 konnten sich beide Mitglieder- bzw. Delegiertenversammlungen erstmals zu
einer gemeinsamen Sitzung in Berlin treffen und die Zusammenfithrung in Gang
setzen. Damals wurde auch noch die katholische Bischofskonferenz als Vollmitglied
in die AGCK/Ost aufgenommen und hatte so an der Zusammenfiihrung ihren vol-
len Anteil. Das gleiche galt leider nicht fiir die Siebenten-Tags-Adventisten und das
Apostelamt Jesu Christi, die im Westen gar nicht vertreten waren und im Osten nur
den Beobachterstatus einnahmen.

Die bisherige westliche Satzung wurde in gegenseitiger Abstimmung und gutem
Einvernehmen den neuen Erfordernissen angepaBt. Wegen der unterschiedlichen
rechtlichen Strukturen — im Westen ein eingetragener Verein, im Osten eine kraft
Vereinbarung der Mitgliedskirchen tétige, vereinsrechtlich nicht fixierte Gemein-
schaft — muBte aber auch hier rechtlich der Weg einer AuBerkraftsetzung der ost-
lichen und einer Anderung der westlichen Satzung gewihlt werden. Das tangierte
nicht die 11 Griindungsmitglieder, nimlich
— die Evangelische Kirche in Deutschland,

— die Rémisch-katholische Kirche (Deutsche Bischofskonferenz),

— die Griechisch-Orthodoxe Metropolie von Deutschland — Exarchat von Zentral-
europa,

— die Evangelisch-methodistische Kirche,

— den Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden in Deutschland (BEFG),

— die Arbeitsgemeinschaft mennonitischer Gemeinden in Deutschland,

— die BEuropiisch-Festldndische Briider-Unitit,

238



— das Katholische Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland,

— die Syrisch-Orthodoxe Kirche von Antiochien in Deutschland,
— die Heilsarmee in Deutschland,

— die Evangelisch-altreformierte Kirche in Niedersachsen.

Diese hatten sich entweder inzwischen selbst vereinigt oder waren im Osten bisher
nicht vertreten. Es fiihrte aber zu Einschnitten fiir die 8 Gliedkirchen des Bundes,
die bisher selbstindige Mitglieder der AGCK/Ost waren und in der neuen ACK nun
durch die EKD vertreten sind. Und es fiihrte zu einer Ungleichbehandlung der west-
lichen ,,Gastmitglieder* und der 6stlichen ,,Beobachter*‘. Gastmitglieder der ACK/
West waren am 31. Dezember 1991, als deren bisherige Satzung aufler Kraft trat,
— der Bund Freier evangelischer Gemeinden in Deutschland,

— die Selbstindige Evangelisch-Lutherische Kirche (SELK),
— der Christliche Gemeinschaftsverband Miilheim/Ruhr,
— die Religitse Gemeinschaft der Freunde (Quiker),

Beobachter im Osten zur gleichen Zeit, als die dortige Ordnung aufgehoben
wurde, neben den Adventisten und dem Apostelamt Jesu Christi noch die Russische
Orthodoxe Kirche Moskauer Patriarchats.

Alle Gastmitglieder bzw. Beobachter waren angefragt worden, welche Stellung sie
in der vereinigten ACK einnehmen wollten. Dabei hatten sich die drei Didzesen des
Moskauer Patriarchats in Deutschland (Berlin — Leipzig, Diisseldorf und Miin-
chen) fiir die Vollmitgliedschaft entschieden, die Quéker wihlten den neu geschaffe-
nen Status eines stindigen Beobachters in der Mitgliederversammlung, wihrend die
SELK, die Freien evangelischen Gemeinden sowie der Gemeinschaftsverband Miil-
heim/Ruhr im Westen und die Siebenten-Tags-Adventisten sowie das Apostelamt im
Osten sich fiir den Status der Gastkirche entschieden.

Als die Mitgliederversammlung in Eisenach zwar die westlichen Gastantrige akzep-
tierte, vor allem aufgrund rémisch-katholischer Bedenken aber die der dstlichen Beob-
achter (dieser Status entsprach dem westlichen Gaststatus) zuriickstellte, war die Ent-
tduschung im Osten groB. Fiir beide Gemeinschaften, vor allem fiir die Adventisten, die
ja als weltweite Gemeinschaft auch in der Kommission fiir Glauben und Kirchenver-
fassung mitarbeiten und eine recht positive Stellungnahme zu den Lima-Konvergenzen
ausgearbeitet haben, entspricht nur der Gaststatus, nicht der des Beobachters ihrem
eigenen Selbstverstindnis, und beide erklidren sich bereit und sehen sich in der Lage,
die in der Satzung an Gastmitglieder gerichteten Anforderungen zu erfiillen.

Die bisherigen Gliedkirchen des Bundes (Anhalt, Berlin-Brandenburg, Gorlitz,
Mecklenburg, Pommern, Kirchenprovinz Sachsen, Sachsen und Thiiringen) sind
kiinftig ebenso wie die regionalen Gliederungen der anderen Griindungskirchen Tra-
ger der regionalen Arbeitsgemeinschaften in den neuen Bundeslindern. An deren
Konstituierung wirkt von seiten der Bundes-ACK die AuBlenstelle in Berlin, August-
straBBe 80, unter ihrem Leiter, Pastor Martin Lange, dem Geschéftsfithrer der bis-
herigen AGCK/Ost, mit.

1.2. Anders als im Westen, wo nach dem Forum in Koénigstein und Stuttgart die
Weiterfiihrung des konziliaren Prozesses an die Mitgliedskirchen zuriickgegeben
worden war, ging aus den dkumenischen Versammlungen der DDR (Dresden —
Magdeburg — Dresden) eine Konsultativgruppe hervor mit dem Auftrag, den Pro-
zef} weiterhin zu begleiten, ihn zu koordinieren und ihm neue Impulse zu geben.

239



Diese Konsultativgruppe, die im Auftrag der Okumenischen Versammlung und
der Mitgliedskirchen der AGCK/Ost arbeitete, hatte im November 1990 den Wunsch
ausgesprochen, sich nach Westen zu erweitern, und zwar so, daf3 diese Erweiterung
die dortigen ACK-Kirchen und die 6kumenischen Netzwerke umfassen solle. Diesen
Wunsch brachten die Konsultativgruppe und die AGCK/Ost gemeinsam in die Mit-
gliederversammlung ein und lieBen ihn durch Superintendent Christof Ziemer/Dres-
den, den Vorsitzenden der Okumenischen Versammlung, erliutern, der dabei
zugleich iiber den Stand des Prozesses in den neuen Bundeslindern informierte.
Superintendent Ziemer unterbreitete auch Vorschldge, wie es zu einer inneren
Abstimmung derjenigen Kirchen und Krifte, aber auch der Texte kommen konne,
die die Okumenische Versammlung und das Forum trugen bzw. aus ihnen hervorge-
gangen sind.

Die Okumenische Centrale wurde beauftragt, diese Vorschldge weiter zu verfol-
gen, mit dem Vorstand abzustimmen und tiber ihn in die Mitgliederversammlung
einzubringen.

Weil das fiir die Friedensdekade im November terminlich am dringendsten ist,
wurde die bisherige Arbeitsgruppe, die die Materialien dafiir erarbeitete, gebeten,
diese Aufgabe — erweitert um einige westliche Mitglieder — auch fiir 1992 noch ein-
mal zu tibernehmen. Fiir 1993 ist dann eine Losung anvisiert, in der sich das bis-
herige Zusammenwirken zwischen der AGCK/Ost und ihren Mitgliedern auf ge-
samtdeutscher Ebene fortsetzen kann.

2. Mitgliederversammlung in Berlin (26./27. Februar 1992)

Nach der neuen Satzung sind EKD und rémisch-katholische Kirche in der Mit-
gliederversammlung jetzt mit 7 Delegierten, Baptisten und Methodisten mit 3, die
griechische Metropolie mit 2, die iibrigen Mitglieder mit je einem Delegierten vertre-
ten. Gastmitglieder entsenden jeweils einen Vertreter.

Fiir die EKD wurden durch den Rat in die ACK entsandt: Bischof Dr. Heinz
Joachim Held / Hannover, Kirchenprisident D. Eberhard Natho / Dessau, Landes-
superintendent Walter Herrenbriick / Leer, Propstin Maria Jepsen / Hamburg,
Oberkirchenrat Claus Jiirgen Roepke / Miinchen.

Ein weiterer Delegierter soll aus dem Rat der EKD entsandt werden. Weil eine vor-
gesehene Delegierte aus den neuen Bundeslidndern das Mandat nicht annahm, wird
ihre Stellvertreterin, Landespastorin Christa Goebel / Greifswald nachriicken.

Weitere Stellvertreter sind: Prisident Dr. Hartmut Léwe / Hannover, Oberkonsi-
storialrat Eckhard Schiilzgen / Berlin, Generalsekretir Pastor Hermann Schaefer /
Wuppertal, Propst Dr. Niels Hasselmann / Liibeck, Direktor Prof. Dr. Reinhard
Frieling / Bensheim, Oberkirchenrat Dr. Jiirgen Regul / Diisseldorf.

Von rémisch-katholischer Seite wurde als Delegationsleiter der Bischof von
Erfurt, Dr. Joachim Wanke berufen, sein Stellvertreter ist der bisherige Delegations-
leiter, Bischof Dr. Paul-Werner Scheele / Wiirzburg.

Von den 28 stimmberechtigten Delegierten konnten 24 am 26. Februar 1992 zu der
konstituierenden Sitzung in der franzésischen Friedrichstadtkirche in Berlin-Mitte
zusammentreten. Sie wihlten in getrennten Wahlgéngen Bischof Dr. Heinz Joachim
Held, Kirchenamt der EKD, fiir drei Jahre zu ihrem Vorsitzenden. Zu seinen (wie

240



bisher) 4 Stellvertretern, die zusammen mit dem Vorsitzenden den Vorstand bilden,
wurden gewihlt:

Metropolit Augoustinos von Deutschland / Bonn,

Bischof Dr. Walter Klaiber / Frankfurt a.M. (Evang.-methodistische Kirche),
Bundesdirektor Manfred Sult / Berlin, frither Ost-Berlin, (BEFG),

Bischof Dr. Joachim Wanke / Erfurt.

In einer eindriicklichen Predigt beim 6kumenischen Gottesdienst am Abend des
26. Februar in der Hedwigskathedrale ging Bischof Dr. Wanke auf die besonderen
Gaben ecin, die Gott den Kirchen in der ehemaligen DDR anvertraut hat. Er nannte
gemeinsame Gottes-, Kirchen- und Sendungserfahrungen.

In einer offenen und engagierten Diskussion iiber die Kontakte kirchlicher Amts-
trager mit dem Ministerium fiir Staatssicherheit wurde die Beschuldigung der Kum-
panei und die neuerdings nachgeschobene der Verschweigensgemeinschaft nach-
driicklich von allen Kirchen zuriickgewiesen und die einseitize und sensations-
liisterne Berichterstattung einiger Medien bedauert.

Aullerdem entschied die Mitgliederversammlung, die Ungleichbehandlung der
bisherigen westlichen Gastkirchen und 6stlichen Beobachter zu korrigieren und fiir
alle Antrage auf Gastmitgliedschaft die in der Satzung vorgesehene Zustimmung
der Mitgliedskirchen einzuholen (fir Gastmitgliedschaft ist eine Zweidrittelmehr-
heit der Mitgliedskirchen nétig).

Zum Antrag der Russischen Orthodoxen Kirche auf volle Mitgliedschaft ist in der
Zwischenzeit ein entsprechender Antrag des Koptisch-Orthodoxen Patriarchats (Sitz
der deutschen Vertretung: Waldsolms-Kroffelbach) getreten.

Der Vorstand wird mit beiden Kirchen Verbindung aufnehmen. Weil die Ein-
holung der Zustimmung durch die Mitgliedskirchen bzw. deren zustindige Organe
einige Zeit benotigt, wird mit endgiiltigen Entscheidungen wohl erst in der zweiten
Jahreshalfte zu rechnen sein. Bis dahin sind alle Antragsteller Giste der ACK bei

den Mitgliederversammlungen. T T

241



Chronik

Unter dem gemeinsamen Vorsitz des
orthodoxen Metropoliten von Beirut,
Elias Audi und des rdmisch-katho-
lischen Bischofs, Alan Charles Clark,
England, trat die neustrukturierte
,,Gemeinsame Arbeitsgruppe (Joint
Working Group) zwischen Vatikan und
ORK auf Einladung der EKD zu ihrer
ersten Sitzung in Wennigsen bei Hanno-
ver zusammen. Die je 6 Mitglieder bei-
der Seiten kommen jeweils aus einem
Kontinent. Auf seiten des ORK ist
Europa durch Prof. Dr. Reinhard Frie-
ling, Bensheim vertreten.

Am 2. Mirz wurden in Genf die unter-
brochenen Gespriche zwischen dem
Vatikan und dem Patriarchat
Moskau wieder aufgenommen.

Vom 21. bis 23. Januar trafen sich in
Sankt Gallen auf Veranlassung der Kon-
ferenz Buropiischer Kirchen und des
Rates Europiischer Bischofskonferen-
zen fithrende Vertreter der Orthodoxen
Kirche Serbiensund der Rémisch-
Katholischen Kirche Kroatiens. Das
Treffen galt dem Beitrag, den beide Kir-
chen im zerfallenen Vielvolkerstaat
Jugoslawien zu einem friedlichen Inter-
essenausgleich leisten kénnen.

Am 15. Mérz begann in Istanbul auf
Einladung des Okumenischen Patriar-
chen ein Treffen der Oberhdupter aller
14 autokephalen orthodoxen Kir-
chen. Hauptthemen waren das gemein-
same Konzil aller orthodoxen Kirchen,
die Spannungen zwischen Rom und der
Orthodoxie und die Frage, wie der Dia-
log zwischen ihnen fortgefithrt werden
kann.

Das Europdische Netzwerk fiir Ge-
rechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schopfung hatte die Vorsitzenden von
KEK und CCEE gebeten, angesichts der
Spannungen in Europa so schnell wie

242

moglich eine zweite Europdische Oku-
menische Versammlung einzuberufen,
wie das beide Organisationen schon im
Mairz 1991 beschlossen hatten. In einem
am 27. Februar in Genf bekannt gewor-
denen Antwortbrief sprach sich der Pra-
sident der KEK, der Moskauer Patriarch,
Alexej II., fiir 1995 oder 1996 als ge-
eigneten Zeitpunkt dafiir aus.

Vom 8. bis 13. Mirz weilte der Erz-
bischof von Canterbury, George Carey,
zu einem Besuch in Deutschland. Der
Besuch galt dem Ausbau der Zusammen-
arbeit, die in der MeiBBener Erkla-
rung von 1988 projektiert worden war.

In Schweden haben sich Lutheraner
und Methodisten iiber Kanzel- und
Altargemeinschaft verstandigt.

Das spanische Parlament hat ein Gesetz
verabschiedet, durch das den Kirchen des
1985 gegriindeten ,,Bundes Evange-
lischer Kirchen*, dem in Spanien auch
die SiebentenTags-Adventisten angeho-
ren, offentlich-rechtliche Gleichstellung
mit der rémisch-katholischen Kirche
gewihrt wird. Damit erhalten diese Kir-
chen Zugang zur Seelsorge im staatlichen
und 6ffentlichen Bereich. Folge ist auch
die Gleichstellung in allen Steuerfragen.

Die Okumene-Kommission der Bi-
schofskonferenz der Schweiz hat eine Er-
klarung zur Frage ,0kumenische
Gottesdienste am Sonntag* publi-
ziert. In ihr heift es u.a.: ,,Es gibt gute
Griinde, o6kumenische Gottesdienste
bisweilen — aus besonderem AnlaB —
an einem Sonntag anzusetzen®. Wegen
der 1., aber nicht ausschlieBlichen, Prio-
ritdt der Eucharistiefeier sollen sie frei-
lich so ,,angesetzt werden, daB sie der
Moglichkeit zum Besuch des euchari-
stischen Gottesdienstes nicht im Wege
stehen®, d.h. ,,in der Regel* nicht auf
den ,,iiblichen Zeitpunkt des sonntédg-



lichen Hauptgottesdienstes einer Ge-
meinde® (Schweizerische Kirchenzei-
tung 4/92).

Im Juli 1991 hat der Katholikos der
Armenischen Kirche, Vasken I., den
Sprengel Deutschland zur Ditzese erho-
ben und Karekin Bekdjian zu deren Pri-
laten und zum Primas der Armenier in
Deutschland ernannt (Anschrift: Allen-
steiner Strafle 5, W-5000 Kéln 60).

Die Mitgliederversammlung der zum
1. Januar 1992 aus AGCK/Ost und
ACK/West zusammengefiihrten ,,Ar-
beitsgemeinschaft Christlicher
Kirchen in Deutschland e. V.* ist
am 26./27. Februar in Berlin zu ihrer
konstituierenden Sitzung zusammenge-
treten (s. auch S. 238ff). Neuer Vorsitzen-
der wurde fiir drei Jahre Bischof Dr. Heinz
Joachim Held/EKD.

Mit einer eindrucksvollen Feier wurde
am 26. Januar in Stuttgart das ,,Jahr
mit der Bibel ‘¢ feierlich er6ffnet. Trsiger
sind neben der EKD und der rémisch-
katholischen Kirche die evangelischen
Freikirchen, die Bibelgesellschaften und
eine Reihe anderer kirchlicher Werke.
Die ACK/West verzichtet auf die von
der Mehrheit der Kirchen gewiinschte
Tragerschaft, weil sonst die evangelische
Allianz und der CVJM nicht zur Mit-
wirkung bereit gewesen wiren.

An die Katastrophe der Vertreibung,
die fiir die Juden Spaniens das vor
500 Jahren, vom 31. Mirz 1492, erlas-
sene ,,Edikt von Granada“ bedeutete,
hat die Arbeitsgruppe fiir Fragen
des Judentums der Deutschen
Bischofskonferenz erinnert.

Am 19. Februar fand anldBlich der
50. Wiederkehr seines Todes im Konzen-
trationslager Sachsenhausen ein Sym-
posion des Gedenkens an den lutheri-
schen polnischen Bischof Juliusz
Bursche statt. Eingeladen hatten die
EKU, die Evangelische Kirche Berlin-

Brandenburg und die Evangelisch-Augs-
burgische Kirche in Polen. Deren Bischof,
Jan Szarek, Warschau, sagte bei diesem
AnlaBl, das Sprichwort, der Deutsche
kénne dem Polen niemals Bruder sein,
miisse durch die kirchlichen Verbindun-
gen widerlegt werden.

Vom 4. Januar bis 8. Mérz fand in
Wiesbaden eine Gedenkausstellung
fiir Martin Nieméller statt. An der am
14. Januar, seinem 100. Geburtstag, veran-
stalteten Gedenkfeier der Evangelischen
Kirche in Hessen und Nassau nahm auch
der Vorsitzende der Deutschen Bischofs-
konferenz, Bischof Karl Lehmann, teil.

An die Stelle der 1973 gegriindeten,
viel beachteten theologischen Studien-
abteilung des Bundes Evangelischer Kir-
chen in der DDR trat nach Zusammen-
fithrung von EKD und BEK ab 1. Januar
die ,,Studien- und Begegnungs-
stdtte der EKD* in Berlin. Ihr steht
ein siebenkopfiges Kuratorium vor. Stu-
dienreferenten sind Reinhard Henkys,
Lutz Motikat und Ehrhard Neubert.

Die diesjahrige Friedensdekade wird
vom 8. bis 18. November durchgefiihrt.
Biblischer Leittext ist Rom 12,1.2.9-21;
Leitbegriffe sind ,,Hoffnung‘‘ und ,,Ver-
trauen,

Im vereinigten Deutschland weist die
Vereinigung Evangelischer Frei-
kirchenin Deutschland (VEF) fol-
gende Mitgliederzahlen aus: Bund Evan-
gelisch-Freikirchlicher Gemeinden 86 000,
Evangelisch-methodistische Kirche 44 500,
Bund Freier evangelischer Gemeinden
26 600, Christlicher Gemeinschaftsver-
band Miilheim 11 000, Arbeitsgemein-
schaft der Deutschen Mennonitengemein-
den 6 000, Heilsarmee in Deutschland
1850. Von den Gastmitgliedern der
VEF haben der Bund Freikirchlicher
Pfingstgemeinden 23 000, die Herrn-
huter Briidergemeine 8 000, die Kirche
des Nazareners 1 500 Mitglieder.

243



Die charismatische ,,Ansgar-Kir-
che‘‘ von Wolfram Kopfermann, Ham-
burg, hat die Selbstbezeichnung als ,,evan-
gelisch-lutherisch* abgelegt. Nach Anga-
ben ihres Griinders hat die Ansgar-Kirche
derzeit bundesweit 800 Mitglieder.

Die pfingstkirchlichen ,,Ver-
sammlungen Gottes‘‘ (Assemblies of
God) melden fiir 1991 einen weltweiten
Zuwachs von 5 Mio. Anhédngern. Die
grofiten nationalen Versammlungen fin-
den sich mit 14 Mio. Anhédngern in Bra-
silien, 1,3 Mio. in den USA und 1,1 Mio.
in Siidkorea. Weltweit ist mit 175 Mio.
Anhidngern von Pfingstgemeinschaften
zu rechnen.

Vor einer ,,Hexenjagd* auf die rus-
sisch-orthodoxe Kirche hat der ehe-
malige sowjetische Prasidentenberater
Alexander Jakowelew, einer der mafige-
benden Reformer, in Moskau gewarnt. So
tiberstiirzt und uniiberlegt wie nun ein
neues Feindbild in den Medien entstehe,
sei vorher die Kirche als letzte Rettung auf
Hoffnung dargestellt worden.

Unter Beteiligung von 6kumenischen
Gdsten aus Polen, der CSFR und Frank-
reich wurde im Dezember 91 in Jauer-

nick-Buschbach bei Gorlitz die neue
Tagungsstitte der Evang. Akademie
Gorlitzund des J. A. Comenius-Bil-
dungswerks des Gorlitzer Kirchengebiets
eroffnet. Beide Trager wollen grenziiber-
schreitend titig werden und Christen
und Nichtchristen nicht nur aus Deutsch-
land, Polen und der CSFR, sondern
auch aus anderen européischen Liandern
zusammenfiihren.

Nachdem der bisherige Vorstand vor
einem Jahr wegen des Vorwurfs man-
gelnder Solidaritdt mit Israel wahrend
des Golfkriegs zuriickgetreten war, hat
sich die Arbeitsgemeinschaft fir
Juden und Christen beim Dt. Evang.
Kirchentag nun doch, ohne daf} die
Differenzen ausgerdumt werden konnten,
fiir ein Weiterbestehen und eine Teilnahme
am Miinchener Kirchentag entschieden.
Zugleich wurde ein neuer Vorstand
gewihlt: der Erziehungswissenschaftler
Micha Brumlik, Frankfurt/M. und der
Theologe Klaus Wengst, Bochum, als
Vorsitzende sowie Daniel Kempin, Wies-
baden, Albrecht Lorbecher, Weinheim,
und Friedrich-Wilhelm Marquardt, Ber-
lin, als weitere Vorstandsmitglieder.

Von Personen

Berufungen/Wahlen:

Im deutschen Komitee fiir den ,,Welt-
gebetstag der Frauen** hat die Leitung
gewechselt. Hildegard Zumach (ev.),
Anneliese Lissner (r.k.) und Ilse
Brinkhues (altkath.) wurden am
23. Januar in Mainz aus Altersgriinden
verabschiedet. An ihre Stelle traten die
ev. Pfarrerin Helga Hiller, Gertrud
Kasel von der kath. Frauengemeinschaft
und Silke Polke (Briiderunitit).

244

Nach einjdhriger Vakanz gelang es der
Schlesischen Evang. Kirche AB in der
CSFR, in Vladislav Volny wieder
einen Bischof zu wihlen. Sein Vorgéinger
war von der Synode abberufen worden.

Der methodistische Pfarrer Armin
Hanf, Kassel, wurde zum Vorsitzenden
der in Vellmar bei Kassel ansidssigen
okumenischen Arbeitsgemeinschaft fiir
Bibellesen gewéhlt, einem der Trager des
,,Jahres mit der Bibel*’



Heinz Wismann, bisher Professor
fiir philosophische Hermeneutik in Paris,
wurde am 4. Februar in sein neues Amt
als Leiter der Forschungsstitte der
Evang. Studiengemeinschaft (FEST) in
Heidelberg eingefiihrt.

Pfarrerin Dr. Margot KdBmann,
Mitglied des Zentral- und des Exekutiv-
ausschusses des ORK, ist auf 1. April
zur Studienleiterin an der Evangelischen
Akademie Hofgeismar berufen worden.

Hanns Kerner, bisher Studenten-
pfarrer in Niirnberg, wurde auf 1. Sep-
tember zum Okumene-Referenten der
Bayerischen Landeskirche berufen.

Ehrungen:

Zu Ehrendoktoren wurden promoviert:

Hans-Otto Hahn, Direktor von
,,Brot fiir die Welt*, von der Akademie
fir Theologie in Madras, Indien.

Otto Hermann Pesch, am evang.
Fachbereich der Universitit Hamburg
lehrender katholischer Professor fiir
Systematische Theologie und bekannter
Lutherforscher, von der kath.-theol.
Fakultidt in Mainz.

Christof Ziemer, neuer Direktor der
Evang. Akademie in Sachsen, 1988—89
Vorsitzender der Okumenischen Ver-
sammlung in der DDR, vom evang.-
theol. Fachbereich der Universitit Bern.

Hans-Joachim N&lke, General-
sekretidr des Gustav-Adolf-Werkes, von
der Matthias-Flacius-Illyrikus-Fakultit
in Zagreb, Kroatien.

Claus-Jurgen Roepke, Oberkirchen-
rat in Miinchen und ACK-Delegierter
der EKD, wurde fiir seine Verdienste um
die Aussohnung mit Osteuropa mit dem
Bundesverdienstkreuz am Bande ausge-
zeichnet,

Es wurden:
85 Jahre alt Bischof i.R. Hermann
Kunst, langjdhriger Bevollméchtigter

der EKD in Bonn und Ko-Vorsitzender
des ,,Okumenischen Arbeitskreises evang.
und kath. Theologen*, am 21. Januar.

70 Jahre alt André Appel, 1974—-87
Kirchenprisident der Evang. Kirche AB
in Elsafl und Lothringen, vorher von
1965 bis 1975 Generalsekretiar des LWB
und in der KEK aktiv.

65 Jahre alt Bischof i.R. Hermann
Sticher, Niirtingen-Raidwangen, 1977—88
Bischof der Evang.-method. Kirche und
langjdhriges  Vorstandsmitglied der
ACK sowie Mitherausgeber dieser Zeit-
schrift, am 23. Januar.

65 Jahre alt Werner Simpfenddérfer,
Generalsekretir der Okumenischen Ver-
einigung der Akademien und Tagungs-
zentren in Europa, am 12. Februar.

65 Jahre alt Landesbischof D. Jo-
hannes Hanselmann, Miinchen,
1987—90 Prisident des Luth. Weltbun-
des, am 9. Mirz.

60 Jahre alt Landessup.D. Dr. Ako
Haarbeck, Detmold, Mitherausgeber
der OR, am 20. Januar.

60 Jahre alt Prof. Dr. Ulrich Kiihn,
Leipzig, Wien, am 16. Mérz.

60 Jahre alt Prof. Dr. Lothar Ull-
rich, Erfurt, Mitherausgeber der OR,
am 31. Mérz.

Verstorben sind:

Karlheinz Stoll, Altbischof in
Schleswig und von 198190 leitender
Bischof der VELKD, 64jihrig am
25. Januar in Liibeck.

Walter von Loewenich, Prof. fiir
Kirchengeschichte, Lutherforscher und
Verfasser des konfessionskundlichen Stan-
dardwerkes ,,Der moderne Katholizis-
mus vor und nach dem Konzil*,
88jdhrig am 3. Februar in Erlangen.

Karl-Alfred Odin, von 1961-89
Kirchenredakteur der Frankfurter All-
gemeinen Zeitung, 69jdhrig am 12. Fe-
bruar.

245



Zeitschriftenschau
(abgeschlossen am 12. Mérz 1992)

1. Okumenische Bewegung

Marlin VanElderen, 1991: The year in
review (Okum. Ereignisse), One World
Jan./Febr. 92, 4—11; Hermann Brandt,
Ende der Geistvergessenheit. Das Thema
der Vollversammlung des ORK als pneu-
matologisches Signal mit einem Riickblick
auf Canberra, ZThK 4/91, 496-525;
Themenheft ,,Krise der Okumene®,
Una Sancta 4/91, mit Beitrdgen u.a.
von Walter Klaiber, Die Zukunft der
okumenischen Bewegung, 274-—278;
ebd. Heinrich Déring, Zur mangelnden
Effizienz  okumenischer Theologie,
279-291; ebd. Statements der Heraus-
geber H. M. Barth, H. Déring, Damas-
kinos Papandreou, H.G. Stobbe,
G. Wagner, ,,Warum ich trotzdem Oku-
meniker bin‘, 317—336; J. M. R. Tillard,
A New Age in Ecumenism, One in
Christ 4/91, 320-331; ders., Faith and
Order after Canberra, ebd. 379—382;
Tracy Early, Threat to the US NCC.
More Orthodox Suspensions, One World,
Jan./Febr. 92, 16—18; Georg Evers,
Steckt die Dritte Welt-Theologie in der
Krise? Die EATWOT-Konferenz in Nai-
robi, HerKorr 3/92, 135—138; Heinz
Schiitte, Das Jahr mit der Bibel und die
Okumene, KNA-OKI 5/92, 5-10;

II. Beitrige zur ORK-Studienarbeit
a) Taufe, Eucharistie, Ami

Heinrich Holze, Unreformatorischer
Gottesdienst? Die Abendmahlfeier der
Limaliturgie aus der Sicht frithrefor-
mator. Gottesdienstordnungen, ZThK
3/91, 287—312; Theolog. Ausschufi der
VELKD (Hg.), Sakramentsverwaltung
durch Vikarinnen und Vikare, Texte aus
der Velkd 46/92 (Febr. 92); The Ecu-

246

menical Review, Vol 44, Nr. 1, Jan. 92,
Thema: ,,Bucharistic Hospitality*,
besonders: Robert G. Stephanopoulos,
Implications for the Ecumenical Move-
ment, 1828, John S. Pobee, Bread
and Wine. See of St. Augustine and See
of St. Peter, 29-39, Hugh Cross,
Eucharistic Experiences Today. Local
Ecumenical Projects in England,
48—54; A.HC. van Eijk, Ordained
Ministry: Divine Institution and
Historical Development. Reflections
on a Roman Catholic Response to the
Lima Report, One in Christ 4/91,
352-367.

b) Apostolischer Glaube

Martin Reardon, We Believe in Holy
Catholic and Apostolic Church, ebd.
4/91, 308-319.

¢) Gerechtigkeit, Frieden, Bewahrung
der Schopfung

Hans Vorster, Konziliaritéit, Bundes-
schluff und Uberlebenskrise. Eine theo-
logische Wiirdigung des konzil. Prozes-
ses nach Seoul und Canberra, ZThK 4/91,
526—548; Philip Potter, Gott oder
Mammon? — Die christliche Mission in
einer Zeit des Geldes und der Hochtech-
nologie, Evlheol 6/91, 519—531; Rainerio
Arce Valentin, Die Schopfung muf3 ge-
rettet werden. Aber fiir wen? Die 6kolo-
gische Krise aus der Perspektive latein-
amerikanischer Theologie, ebd. 565—577;
Martien E. Brinkman, The Challenge of
an Ecumenical Creation Theology, Ex-
change, Vol. 20, 1991/2, 87—98; Anna-
belle Pithan / Elsa Tamez, Interview:
Hat die Befreiungstheologie nichts
Neues mehr zu sagen?, Junge Kirche
1/92, 11-18.



III. Ekklesiologie

Thomas F. Best u. a., Survey of Church
Union Negotiations 1988—1991, Ecum.
Rev. 1/92, 131-155; Themenhefi: Die
Synodalitit der Kirche und das Heilige
und GroBe Konzil, OrthForum 2/91.
Darin u.a.: Theodor Nikolaou, Die syn-
odale Verfassung und die Okumenischen
Konzile der Kirche, 207-221; Georg
Kretschmar, Konzile und Konziliaritiat
in lutherischer Tradition, 281-—291;
Damaskinos Papandreou, Die Heilige
und Grolle Synode, 297—318 sowie die
bisherigen Vorbereitungskonzepte des
geplanten  Panorthodoxen Konzils,
319-357; Themenheft: Auf dem Weg
zur Afrikanischen Synode, Concilium
1/92; Pastoraltheologie, 1/92 enthilt drei
wichtige Aufsidtze zum ev. Kirchenver-
stindnis, ndmlich Reiner Preul, Evange-
lische Kirche — Was ist das heute?, 2—16;
Klaus-Peter Jorns, Kultur, Religion und
Glaube. Dimensionen des Kirche-Seins
(in einer Stadt), 17-29; Hans-Jiirgen
Benedict, Bekennende Gemeinden als
Basisgemeinden?, 29—46; Ehrhart Neu-
bert, Kirche auf dem Marktplatz,
ZeichdZ 1/92, 10—17. Guilberno Cook,
Entstehung und Praxis der evangelischen
Basisgemeinden in Mittelamerika, EvIheol
6/91, 543—549; Abelino Martinez Rocha,
Die Pfingstbewegung im mittelamerika-
nischen Volk. Eine soziologische An-
niherung, ebd. 550—565; Ferdinand R.
Gahbauer, Der Patriarch nach dem
neuen Ostkirchenkodex, KNA-OKI 4/92,
5—11.

IV. Europdische Vorginge

KEK/CCEE in Santiago: Ulrich Ruh,
Okumene in Europa: Wege aus der Krise,
HerKorr 1/92, 9f; Europdische Bischofs-
synode: Theo Sorg, Romische Synode:
Neuevangelisierung Europas. Personliche
Beobachtungen und Bewertungen eines

evangelischen Teilnehmers MdKonfInst
1792, 2—4; Ulrich Ruh, Es wurden
keine Tiiren zugeschlagen, HerKorr
2/92, 65—70; Walter Schopsdau, Oku-
menische Strukturen in Europa, MdKonf-
Inst 1/92, 4-—6; Erich Geldbach,
Kirchengemeinschaft in Europa, ebd.
13—15; Wieland Zademach, Der Markt
ist ein Modell. Européisches Haus und
Okumene, LuthMon 1/92, 11-14; Ernst
Benz, Neue Freiheit nach langer Unter-
driickung. Die Kirchen in den baltischen
Staaten, HerKorr 1/92, 33-—-38.

V. Orthodoxie

Ein Gesprach mit Metropolit Damas-
kinos Papandreou, ,,Die Orthodoxie
bleibt Struktur und Lehre der ungeteilten
Kirche treu, HerKorr 1/92, 21-27; Pefer
Paul Maurer, So nah — und doch so fern.
Anmerkungen zum katholisch-ortho-
doxen Verhiltnis, KNA-OKI 7/92 (15f)
8/92 (8f), 9/92 (17f); Nikolaus Thon,
Die russisch-orthodoxe Kirche am Beginn
der nachsowjetischen Ara, ebd. 4/92,
13—16, 5/92, 16—18. Gerd Stricker, Zwi-
schen Aufbruch und Uberforderung. Die
Russisch-Orthodoxe Kirche heute, Her-
Korr 2/92, 87-93; Johannes Maslow,
Riten und Riume. Das Hochfest ,,Taufe
des Herrn* und sein liturgischer Rahmen,
StimdOrth 1/92, 24-27; Metropolit
Antoni von Surosk, Kanonisierung der
Zarenfamilie, ebd. 1/92, 8—10.

VI. Interreligioser Dialog

Wailter Sparn, Herwig Wagner, Gesprich
iiber das Zusammenleben der Religionen,
LuthMon 3/92, 108-111; Karl-Josef
Kuschel, Die Kirchen und das Judentum.
Konsens- und Dissensanalyse auf der
Basis neuerer kirchlicher Dokumente,
StimdZ 3/92, 147—162; Wilhelm Breu-
ning, Positive Beispiele christlich-jiidi-

247



scher Zusammenarbeit in jiingeren katho-
lischen Dokumenten, KNA-OKI 6/92,
5—14; Edna Brocke und Martin Stohr,
Streit tut not. Juden und Christen nach
dem gestorten Dialog, EvKom 2/92,
104—107.

VII. Weitere interessante Beitrige

Karl Lehmann, ,.;Theologie muf} schop-
ferische Vermittlung sein®. Die Aufgabe
der Theologie in der gegenwirtigen Krise,
HerKorr 3/92, 124—131; Giinter Altner,
Gott und Evolution. Die Gottesfrage im
Horizont der Evolutionstheorie und der
Koreanischen Minjung-Theologie, Ref-
KirchZ 2/92, 54—62; Ulrich Ruh, Die
Kirche und ihre Lehre, HerKorr 3/92,
101—103; Waiter Klaiber, Aus Glauben,
damit aus Gnade. Der Grundsatz pauli-

Neue

MAHNUNG ZUM AUFBRUCH

Kurt Koch, Aufbruch statt Resignation.
Stichworte zu einem engagierten Chri-
stentum, Benziger Verlag AG, Ziirich
1990. 359 Seiten. Geb. DM 39,80.

Mit fiinf Uberschriften faBt der ka-
tholische Professor fiir Dogmatik und
Liturgiewissenschaft an der Theologi-
schen Fakultdt in Luzern seine Stich-
worte zu einem engagierten Christen-
tum zusammen. In den ,,Situationen‘‘
beschreibt er innerkirchliche, zum Teil
nur innerkatholische Diskussionen um
Gottesbilder, gefdhrliche Schlagworte
(progressiv-konservativ) und Halbwahr-
heiten, Denkklischees und das Verstdnd-
nis des Volkes Gottes. In den ,,Provoka-
tionen‘‘ sucht er Antworten auf die Her-
ausforderungen durch moderne reli-
giose Stromungen (Reinkarnationslehre,

248

nischer Soteriologie und die Gnadenlehre
John Wesleys, ZThK 3/91, 313-338;
Oscar Rodriguez Madradiaga, Die
wahre Entdeckung Amerikas steht noch
in den Anfingen. Uberlegungen eines
lateinamerikanischen Bischofs zur Fiinf-
hundertjahrfeier, HerKorr 1/92, 27-32;
Lateinamerika-Beratungsausschufl der
EKD (Hg), Zum 500. Jahrestag der
Entdeckung Amerikas. Uberlegungen
fiir die Gemeinden, EvITheol 6/91,
578—583; Stellungnahme zum 500. Jah-
restag der Vertreibung der Juden aus
Spanien am 31. Mirz 1492/1992, KNA-
Dok. Nr. 2 v. 26.2.92; Giinter Wieske,
Kirchliche Integrationsprobleme Ruf-
landdeutscher Christen, Una Sancta
4/91, 296-304.

Wolfgang Miiller / Hans Vorster

Biicher

Esoterik), Sdkularismus und Konsum-
verhalten. Zu den ,,Brennpunkten‘ zihlt
er die Arbeitswelt, die Schopfung (der
Begriff ,,Umwelt* ist Ausdruck unchrist-
lichen, anthropozentrischen Denkens),
Leistung und Machbarkeitswahn. Als
,,Brnstfille® beschreibt er in seinen Pla-
doyers fiir ein Christentum der Tat ein
notwendiges neues Bild vom Mann, die
Auseinandersetzung mit Aids (mit der
Illusion totaler Immunitédt ist es vor-
bei!), Politik zwischen Anpassung und
Widerstand und Technik (auf der Suche
nach einer 6kumenischen Basis fiir ethi-
sche Leitkriterien). Unter den Tatbewei-
sen nennt er Beispiele fiir Gerechtigkeit,
sstrukturelle Siinde* und multikultu-
relle Gesellschaften in Europa.

Jedes Stichwort, jedes Kapitel ist in
sich abgeschlossen — von daher ist es
auch iiber einen ldngeren Zeitraum



leicht lesbar, ohne daB die vorhergehen-
den Stichworte in Erinnerung bleiben
miissen. Auch die Wiederholung einzel-
ner Gedankengéinge in den unterschied-
lichen Abschnitten fillt dann weniger
auf.

Inhaltlich entspricht das Buch in sei-
nen mannigfachen Entfaltungen dem
Anspruch, ein ermutigendes Buch zu
sein:

— Es ist ein kritisches Buch: kritisch
gegen eine unbewegliche und angepaBite
Kirche, auch gegen Oberflichlichkeit
und Atheismus in der Kirche, kritisch
aber auch gegen gott-losen Optimismus
und Verdringung von Tod und Schép-
fung.

— Es ist ein seelsorgerliches Buch,
das die Menschen in Kirche und Gesell-
schaft in ihren Verirrungen und Leiden,
in ihren Aporien und in ihren Fragen
ernst nimmt. Das bewegende Kapitel
iber Aids und die immer wiederkehren-
den Hinweise auf die Heilungskraft des
Sabbat bzw. Sonntag sind dafiir die
schonsten Beispiele.

— Es ist ein katholisches Buch. Das
klingt bereits in der Einleitung an mit
seiner Reverenz an den derzeitigen Papst
und seine Mariologie. Es wird deutlich
an der innerkatholischen Auseinander-
setzung um die Bedeutung des Volkes
Gottes. Und es fillt auf, wenn eine alte
Formel wie die vom ,,Fegefeuer® als
befreiendes Gnadengeschenk Gott be-
zeichnet wird, wo nach biblischem Ver-
stdndnis besser der Kreuzestod Christi
gepriesen wiirde (S. 108).

— Es ist aber auch ein evangelisches
Buch, nicht nur wegen seiner positiven
Aufnahme evangelischer Literatur und
der Berufung auf evangelische Zeitzeu-
gen. Die Botschaft von der rechtferti-
genden Gnade Gottes in Christus, etwa
gegen die Verwechslung des lebendigen
Gottes der Bibel mit einem wirtschaft-

lichen Gétzen (S.156f) und vor allem
beim Brennpunkt ,,Leistung®, ist ein
zentrales Anliegen des Buches.

— Es ist ein 6kumenisches Buch, das
auf die Gemeinschaft der Christenheit
dringt, damit dringende Anliegen (vor
allem in den Schicksalsfragen der
Menschheit um Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schépfung) wirk-
lich gemeinsam vertreten werden kén-
nen. Es tritt auch dafiir ein, mit der
Waurzel Israel (S. 111) verbunden zu blei-
ben.

— Es ist ein eschatologisches Buch,
das die befreiungstheologische Lektiire
der Bibel unter dem zeitiiberspannenden
Bogen des Advents als Kairos Gottes
stellt.

— Und schlieBlich ist es ein Glaubens-
buch, das gegen blofie Ver(ge)walt(ig)ung
des Gottesbedarfs durch die Kirche Mut
macht zum Empfangen, Loben und Aus-

teilen. Gerhard Koslowsky

Klemens Richter (Hg.), Das Konzil war
erst der Anfang. Die Bedeutung des
II. Vatikanums fiir Theologie und
Kirche. Matthias Griinewald Verlag,
Mainz 1991. 246 Seiten. Kt. DM 34,—.

Mit zunehmendem zeitlichen Abstand
— fast eine Generation ist inzwischen
vergangen — verblaBit die Erinnerung,
auch die Wirkung schwicht sich ab. Ist
das II. Vatikanische Konzil tatsichlich
bald (nur noch) Vergangenheit? Man-
ches l4Bt das schon befiirchten, aber
um so entschiedener werden die Stim-
men derer, die sich dagegenstemmen.
Das vorliegende Buch ist ein Indiz
dafiir. 13 Theologen, Professoren der
Katholisch-Theologischen Fakultit Miin-
ster, ziehen 25 Jahre, nachdem sie sich
zur ,,Erneuerung der Kirche*, zu einem
»Aufbruch zu einer Theologie von mor-

249



gen* (so die Titel einer dhnlichen ge-
meinsamen Publikation 1967) bekannt
hatten, Bilanz und versuchen ,,eine Art
Bestandsaufnahme des Bildes der Kirche
heute unter der Fragestellung, ob und
inwieweit die konziliaren Beschliisse rea-
lisiert wurden oder noch der Verwirk-
lichung harren* (8). Ihr Ergebnis: Ange-
sichts retardierender Krifte, von Stagna-
tion, Restauration und der verbreiteten
,»Skepsis dariiber, ob die vom Konzil
gewollte Reform zu ihrem Ziel fithren
wird* (7), kann es nicht darum gehen,
einfach seine Zweifel zu duBlern, ein diiste-
res Bild zu entwerfen, sondern — wie
J. B. Metz in seinem programmatischen
Eingangsbeitrag schreibt — ,,offensive
Treue* zu beweisen, ,,wagende Treue, die
im Konzil den Anfang eines Anfangs
sieht (12). Denn ,,das Ringen um die
kiinftigen Wege der Kirche* entscheidet
sich an der Art, ,,wie dieses Konzil im
Leben der Kirche gegenwirtig bleibt* (11).

Im Mittelpunkt der Uberlegungen steht
insofern die Ekklesiologie, der ,,Geist
des Konzils*, Liturgiereform, Schrift-
auslegung, Kirche und Welt, der Dialog
mit der Orthodoxie, der Weg zu einer
,;Okumene der Religionen*. Mit einer
gewissen Enttduschung ist zu registrie-
ren, dal} ein eigener Beitrag zur 6kume-
nischen Entwicklung fehlt. Immer wie-
der (s. das Register) begegnen zwei
Namen: Karl Rahner und Joseph Rat-
zinger, gleichsam als Vertreter der bei-
den Grundpositionen, des ,,Anfangs
vom Anfang® der eine, der Wandlung
vom ,,Schrittmacher des Reformprozes-
ses‘ zum Kritiker, der ,,bereits 10 Jahre
spiter von ,neurotischen Erscheinun-
gen‘*“ spricht (121), der andere.

Rez. bewundert das Vorwirtsdrin-
gende aller Beitrage. Es ist ein Zeichen
der Hoffnung. Doch Skepsis scheint
nichtsdestoweniger angebracht.

Hubert Kirchner

250

Ursula Landwehr, Worauf warten wir
noch. Biblische Wege zur Einheit der
Christen. Verlag Josef Knecht, Frank-
furt a.M. 1989. 166 Seiten. Pb.
DM 26,—.

Zunichst einmal: Es ist wohl unmog-
lich, dieses engagierte Buch ,,pro Oku-
mene‘ nicht sympathisch zu finden. Die
Verfasserin, selbst existentiell von der
Trennung der Konfessionen betroffen,
daran leidend und in der Basisokumene
aktiv, versteht es, sich gleichsam ins
Herz des Lesers zu schreiben mit ihrem
schlichten, aber eindringlichen Appell:
Okumene ,,muf} einfach sein‘ (S. 20).
Sie ist also keine mehr oder weniger vor-
rangige Option, sondern schlichte Not-
wendigkeit. Bei aller Enttduschung iiber
vieles, was kirchenamtlich geschieht und
vor allem unterbleibt, bleibt die Verfas-
serin insofern niichtern, als sie fiir keine
schnellen Losungen plddiert und nie-
manden iiberfordert, sondern fiir eine
Einheit in der Vielfalt eintritt, in der es
vor allem um den persénlich gelebten
Glauben geht, der alle Getrennten zu-
sammenbringt. Daraus ergibt sich ein
Bild von einer geschwisterlichen Kirche,
in der sich in aller Freiheit Menschen
begegnen, deren Hauptmotiv die Liebe
zu Gott und zueinander ist.

Wenn etwas enttduscht, so ist es die
Art, mit der die Autorin versucht, ihre
im Untertitel angedeutete Absicht, eine
biblische Begriindung fiir ihr Anliegen
zu liefern, durchzufiihren. Natiirlich ist
dieses Anliegen berechtigt und notwen-
dig. Aber um es einsichtig zu machen,
hétte sie besser einige wichtige einschlé-
gige Bibeltexte analysiert und in Bezie-
hung zueinander gesetzt. Statt dessen
fithrt sie ziemlich wahllos eine solche
Fiille verschiedener Schriftstellen an,
daB das Ganze eher zu einem Sammel-
surium als zu einer wirklich iiberzeugen-
den, aufeinander aufbauenden Auswahl



gerdt. Deswegen stehen neben einigen
wirklich bedenkenswerten Erkenntnis-
sen auch viele lingst bekannte Allerwelts-
weisheiten, so daBl auf weite Strecken
wirklich nichts Neues geboten wird.
Hier wire weniger mehr gewesen, und
zu einer ,,;Theologie aus dem Bauch* —
oder besser: mit dem Herzen — hiitte
ein wenig mehr ,,Theologie mit kiihlem
Kopf* treten miissen. Oder sollte das
ein typisch ménnliches Vorurteil eines
Kirchenfunktiondirs sein?

Wolfgang Miiller

Golifried Orth (Hg.), Agape: Unsere
ersten 40 Jahre. Dt. Ausgabe der ita-
lienischen Festschrift zum 40jdhrigen
Jubildum des Centro Ecumenico
Agape, mit 20 Fotos aus dem Leben
Agapes und einem bisher unvertffent-
lichten Text Ernst Langes ,,Wille zum
Dienst — eine Schicksalsfrage an die
UberfluBgesellschaft“.  Rothenburg
1991. AuBler der Reihe, Bd. 1. 141 Sei-
ten. DM 15,—.

Diese Festschrift enthilt Beitridge zur
Geschichte und Theologie, zum Leben
und ,,Geist** Agapes. AutorInnen sind
u.a. M. Opocensky, B. Peyrot, W. Simp-
fendérfer, C. Bonous und S. Ribet.

Das Centro Ecumenico Agape be-
schreibt auch einen kirchlichen Lernpro-
zeB: ,,Wenn Kirche wirklich da entsteht,
wo das Wort Gottes der Welt begeg-
net ..., dann ist es unser Anliegen, dafB3
in Agape nicht nur das Wort Gottes,
sondern auch die Welt ernstgenommen
wird. Natiirlich fillt es uns nicht leicht,
die Welt ernstzunehmen, nachdem wir
jahrhundertelang gelernt haben, nur
uns selbst ernstzunehmen, und nur
denen zuzuhoren, die so denken wie wir.
Und doch miissen wir uns angewéhnen,
auf jene zuzugehen, die anders sind,

weil sie nicht unseren Glauben teilen,
und sie so zu verstehen und zu lieben,
wie sie sind . . £ (G. Girardet).

Zu diesem Lernweg gehort in Agape
das Volontariat. Von diesem fiir Agape
zentralen Thema handelt der Text Ernst
Langes, der die (welt)gesellschaftliche
Bedeutung des Dienstes und die Schwie-
rigkeiten seiner Realisierung bedenkt.
Er stammt aus dem April 1968.

Pladoyer fiir eine 6kumenische Zukunft,
Evangelische Akademie Miilheim/Rubhr,
Ernst Lange-Institut fiir 6kumenische
Studien, (Hg.), Aus dem Schlaf der
Sicherheit... Dokumentation der
1. Okumenischen Sommeruniversitit
(Juli 1991). Rothenburg 1991. AuBer
der Reihe, Bd. 2. 172 Seiten. DM 18,—.

Die Dokumentation hat zwei Teile:
Sie dokumentiert die Vorlesungen der
Sommeruniversitit und gibt Berichte
von TeilnehmerInnen wieder, die diese
1. Okumenische Sommeruniversitit er-
lebt haben.

Die Themen der Okumenischen Som-
meruniversitdt waren orientiert an zen-
tralen Konfliktpunkten der 6kumeni-
schen Bewegung in den letzten 40 Jah-
ren: Armut und Reichtum (G. Riippell),
Gemeinschaft statt Einheit (K. Raiser),
Antirassismus (W. Kistner), Frauenkir-
che (H. Meyer-Wilmes), Okonomie und
Okumene (H. de Lange), die deutschen
Kirchen in der 6kumenischen Bewegung
(K.-H. Dejung/R. Schloz), 6kumenisches
Lernen und seine Grenzen (G. Klatt/
M. Kick), Mission (M. Dilger).

Neben diesen Vorlesungen und Ge-
sprachseindriicken finden sich Berichte
iiber die Seminare zur Skumenischen
Heimatkunde und zu ,,Von der Gefan-
genschaft in Herrschaftsmacht zum Ent-
decken schopferischer Macht*, sowie
iiber die Bibelarbeiten zum ,,Vaterunser*.

251



Beide Biicher sind iiber jede Buch-
handlung oder beim Ernst Lange-Insti-
tut zu beziehen. Vo

Gabriele Lachner, Die Kirchen und die
Wiederheirat Geschiedener. (Beitrdge
zur 6kumenischen Theologie Bd. 21)
Ferdinand Schéningh, Paderborn-Miin-
chen-Wien-Ziirich 1991, 288 Seiten.
Kt. DM 48,—.

Mindestens zwei Merkmale heben
diese bei Heinrich Déring entstandene
und mit einem Preis zur Forderung 6ku-
menischer Theologie ausgezeichnete
Dissertation aus der Flut der Publika-
tionen zum Thema heraus: der umfang-
reiche, systematisch stringente interkon-
fessionelle Vergleich und die Ausarbei-
tung ,,0kumenischer Perspektiven* fiir
einen Lernprozel} der einzelnen Konfes-
sionen. Fiir deutsche Leser besitzt die
Studie zusitzlichen Wert, weil sie an-
hand sonst schwer zugédnglichen Quel-
lenmaterials den anglikanischen Beitrag
eingehend darstellt. Ferner wurde eine
briefliche Umfrage bei 235 evangeli-
schen und anglikanischen Kirchen aus-
gewertet. Der orthodoxe Theologe Theo-
dor Nikolaou hat das Zweitgutachten
fiir die Dissertation angefertigt.

Ungeachtet der ekklesiologischen Dif-
ferenzen verspricht sich die Vfn. vom
Riickgang auf den ,,wirklichen Aussage-
gehalt* der biblischen Texte zu Ehe und
Scheidung eine Dynamik, die den Kir-
chen folgenden Minimalkonsens erlau-
ben koénnte: (1) Mk 10,9 par. ist im Sinne
einer moralischen, nicht einer abstrak-
ten ontologischen Unaufloslichkeit zu
deuten. (2) Jesu Scheidungsverbot bean-
sprucht absolute Verbindlichkeit, 14Bt
sich aber nicht juridisch fassen. (3) Das
Problem liegt im Bruch der Ehe vor der
Scheidung, nicht erst in der Wiederhei-

252

rat; darum ist die ,,Trennung von Tisch
und Bett* sittlich nicht héher zu bewer-
ten als eine Scheidung. (4) Unter dem
Beistand des Heiligen Geistes darf die
Weisung Jesu — wie schon im NT —
situativ weitergefiihrt werden. (5) Die
Ehe kann als sakramental bezeichnet
werden, sofern sie auf dem Boden des
Heilsdialogs von Gott und Mensch den
Bund Christi mit der Kirche transparent
macht (,,ethische®, nicht ,,ontische*
Realprisenz im katholischen Sinne).
Was die einzelnen Kirchen daraus fiir
ihre teils starr legalistische, teils bequem
pragmatische Praxis in der Sicht der
Vin. zu lernen hitten, kann hier leider
nicht mehr referiert werden. Da alle Teil-
probleme wie z. B. auch das Verstdndnis
der Schuld oder des Abendmahls in
einem dreifachen Arbeitsgang — Uber-
blick, Analyse, Perspektiven — auftau-
chen, wiirde bei einer sicher einmal not-
wendig werdenden zweiten Auflage ein
Sachregister den Wert dieses kiinftigen
Standardwerkes noch erhohen.

Walter Schoépsdau

Hans-Christoph Schmidt-Lauber, (Hg.)
Die Zukunft des Gottesdienstes. Von
der Notwendigkeit lebendiger Liturgie.
Calwer Taschenbibliothek 19, Calwer
Verlag, Stuttgart 1990. 482 Seiten. Kt.
DM 38,—.

Der Herausgeber, ein bekannter evan-
gelischer Liturgiker, verdient hohe An-
erkennung, da er in einer verstdndlichen
Sprache sowohl evangelische als auch
katholische Christen an alle bedeut-
samen Fragen heranfiihrt, die sich heute
mit dem Gottesdienst stellen.

Das Buch ist gleichsam eine 6kumeni-
sche Fundamentalliturgik. Teil I handelt
von den theologischen Grundlagen. Auf
dem Hintergrund des o6kumenischen



Dialogs wird nach den unaufgebbaren
Strukturen des evangelischen Gottes-
dienstes gefragt. Auf liberzeugende Weise
wird der Leser an die drei Grundsidulen
christlichen Gottesdienstverstindnisses
herangefiihrt: Martyria — Liturgia —
Diakonia. Wird eine dieser Sdulen im
gottesdienstlichen Geschehen vernach-
lassigt, verliert der Gottesdienst eine
wichtige Ausdruckskraft. Kritisch be-
leuchtet der Verfasser die Entstehung
und den Werdegang des Eucharistischen
Hochgebetes. Zu Recht mahnt er hier
erhebliche Defizite auf reformatorischer
Seite an. In der Frage des Canon Roma-
nus sowie der Interzessionsteile stellt er
berechtigte kritische Anfragen an die
katholische Praxis.

Teil 11 ist mit den Worten ,,Okumeni-
sche Liturgik* iiberschrieben. Auch fiir
einen katholischen Rezensenten ist es
wohltuend zu lesen, daB Taufe und
Eucharistie die maBgebenden Grund-
sakramente sind. Ferner erhilt der Leser
zum Herrenmahl in knapper, iibersicht-
licher Form die wichtigsten Informatio-
nen iiber den lutherisch/katholischen
Dialog auf Weltebene. Der Verfasser
zieht die Konsequenzen, die sich aus der
Erklirung von Lima 1982 zu Taufe,
Eucharistie und Amt ergeben.

In einer offenen, vertrauensvollen
Weise werden auch Anfragen an die
evangelische Ordinationspraxis gestellt.

Teil III ist schlieBlich Detailfragen ge-
widmet, die sowohl den dkumenischen
theologischen Dialog beriihren als auch
Fragen der Seelsorgepraxis.

Welche Rolle spielt der Opfergedanke
in der christlichen Liturgie? Wie stellt
sich evangelische liturgische Praxis dem
Verhiltnis von Wort und Sakrament?
Wie kann ein ausgewogenes Verhiltnis
zwischen dem Gemeindegottesdienst und
gruppenspezifischen Gottesdiensten ge-
funden werden? Eine sachliche kritische

Wiirdigung der gemeinsamen kirch-
lichen Trauung sowie eine Reflexion
liber Segensfeiern als 6kumenische Got-
tesdienste beschlieBt die Ausfithrungen.
Der Rezensent ermutigt die Landes-
kirchenamter sowie bischéflichen Ordi-
nariate, auf dieses Buch werbend hinzu-
weisen. Es verdient unbedingt Beach-
tung im Rahmen von Pastoralkonferen-
zen hauptamtlicher Mitarbeiter, éku-
menischen Konferenzen und besonders
6kumenischen Einkehrtagen.

Siegfried Schmitt

ZUR FREIHEIT UNTERWEGS

Heino Falcke, Die unvollendete Befrei-
ung. Die Kirchen, die Umwéilzungen
in der DDR und die Vereinigung
Deutschlands. Chr. Kaiser Verlag.
Okumenische Existenz heute, Bd. 9,
Miinchen 1991. DM 16,80.

Heino Falcke, Propst in Erfurt,
gehort zu jenen Theologen der ehemali-
gen DDR, die einerseits iiberzeugte
Okumeniker sind, weshalb das Buch
auch Philip Potter gewidmet wurde,
andererseits in der Tradition von Paul
Tillich die Hoffnung nicht aufgaben,
daB es einen humanistischen, christ-
lichen Sozialismus geben kénnte, der
auch in Teilen der Sozialdemokratie
Zielvorstellung geblieben ist.

Deshalb war fiir ihn, wie fiir andere
Christen in der DDR, der konziliare
Proze3 von besonderer Bedeutung.
Seine Leitbegriffe, Gerechtigkeit, Frie-
den, Bewahrung der Schopfung waren
auch die Ziele der Bewegung innerhalb
der Kirche, die — wie er schreibt — die
,.kritische Solidaritit mit der soziali-
stischen Gesellschaft theologisch im
Auftrag der Kirche* begriindete, der die
Weltverantwortung einschlief3t, speziell in

253



der VerheiBung und dem Mandat der be-
freienden und Recht schaffenden Gerech-
tigkeit Gottes fiir die Unterdriickten und
Armen‘ (S. 60). Diese kritische Solida-
ritdt will Falcke nun in die neue Situa-
tion, in eine Bundesrepublik, die sich der
sozialen Marktwirtschaft verschrieben
hat, einbringen. Die Kritik der sozialen
Marktwirtschaft hat fiir ihn bei der
Demokratisierung, der vorrangigen
Option fiir die Armen, der 6kologischen
Verantwortung und der Forderung nach
Gewaltfreiheit anzusetzen. Falcke fordert
auch — in einem bemerkenswert kurzen
Abschnitt — die Aufarbeitung der Ver-
gangenheit der DDR. Gerade hier hiitte
man von einem Theologen, der die Situa-
tion griindlicher durchdacht hat als man-
cher seiner Kollegen, mehr erwartet.

Welche Perspektiven fiir den Weg der
Kirche, wie das letzte Kapitel des Buches
tiberschrieben ist, zeigt er auf? Nach
einer Kritik der zu schnellen Zusam-
menfithrung des Bundes der Evangeli-
schen Kirchen mit der EKD tritt er fiir
eine Stidrkung der Beteiligung der Chri-
sten an den Entscheidungen der Kirche
ein, was er an der Moglichkeit zur
Erwachsenentaufe und der Ergdnzung
der Kirchensteuer, deren Einfiihrung er
kritisch sieht, durch Gemeindebeitrige
exemplifiziert. Dieser Abschnitt bleibt
deutlich hinter dem zuriick, was bereits
dariiber in der Bundesrepublik gedacht
und geschrieben wurde. Weiterhin for-
dert er ein prophetisches Zeugnis der
Kirche, das nur méglich sei, wenn die
Kirche mehr Distanz zum Staate zeige,
woraus sich seine Ablehnung zu dem
Militdrseelsorgevertrag ergibt. Mit west-
deutschen Theologen wie Wolfgang
Huber und Ulrich Duchrow betont er
die wichtige Rolle der kirchlichen Grup-
pen in der Wahrnehmung des propheti-
schen Auftrags der Kirche, worin ihm
zuzustimmen ist.

254

Insgesamt gibt der kleine Band einen
guten Einblick in die Position der Theo-
logen der 6stlichen Landeskirchen, die
sich in kritischer Solidaritdt zum realen
Sozialismus des DDR-Staates befanden
und sich schlieflich an der Wende aktiv
beteiligten. Der Autor gelangt jedoch
noch nicht zu einer griindlichen Ausein-
andersetzung mit den Argumenten
derer, die den Militdrseelsorgevertrag
verteidigen, die Kirche nicht nur als Ver-
band sehen, sondern als eine herausge-
hobene Institution und die nicht einse-
hen, warum die Kirche bewufit auf
Distanz zum demokratischen Staate
gehen soll. Die Diskussion mull, das
zeigt das Buch von Falcke, unbedingt
weitergefiithrt werden.

Gerhard Grohs

Arthur Rich, Wirtschaftsethik. Band 2.
Marktwirtschaft, Planwirtschaft, Welt-
wirtschaft aus sozialethischer Sicht.
Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
Giitersloh 1990. 407 Seiten. geb.
DM 68,—.

Von der wirtschaftspolitischen Auf-
gabe, ,,zwischen dem SachgeméifBen und
dem Menschengerechten einen Weg zu
finden*, ist in einer Kundgebung die
Rede, mit der die Synode der EKD im
November 1991 die wichtigsten Gedan-
ken der Denkschrift ,,Gemeinwohl und
Eigennutz“ aufgenommen hat. An an-
derer Stelle ist in dem Text von einem
Lernen die Rede, das ,,lebensdienliche
Alternativen‘* zu finden hilft: Stichworte,
die Arthur Rich in seiner Wirtschafts-
ethik entfaltet hat, werden hier aufge-
nommen.

Schon das ist Grund genug, den bei-
den Binden (der erste erschien 1984)
alle Aufmerksamkeit zu widmen, nach-
dem es nicht mehr als ein Zeichen von
pastorlicher Weltfremdheit gilt, fiir das



Feld der Wirtschaft das Menschenge-
rechte fiir ebenso notwendig zu halten
wie das Sachgemifle. Allerdings: noch
ist es vielen fremd, mit Rich die 6kono-
mische Sinnfrage ausgerechnet als
»Frage nach dem Menschengerechten in
der Wirtschaft* (S. 15ff) zu stellen.

In stindiger Auseinandersetzung vor
allem mit Literatur der Wirtschaftswis-
senschaft zeigt Rich die Faktoren und
Krifte, die unsere moderne Industrie-
wirtschaft bestimmen, geht den Grund-
fragen nach (was, wieviel, wie, fiir wen
soll produziert werden?) und entfaltet
dann das Problem des Menschengerech-
ten unter den Gesichtspunkten der Mit-
menschlichkeit, der Partizipation, der
Mitgeschopflichkeit und der Relatio-
nalitét.

Bei der Darstellung der wirtschaft-
lichen Grundsysteme entscheidet er sich
fiir eine soziale Marktwirtschaft, gibt
sich aber keineswegs mit deren Status
quo zufrieden, sondern zeigt die Not-
wendigkeit, z.B. Modelle der Beteili-
gung am Eigentum erneut zur Diskus-
sion (und Disposition) zu stellen. Sach-
gemidl und menschengerecht wird die
soziale Marktwirtschaft nur dann wer-
den, wenn die Beteiligung an Gewinn
und Verlust, die soziale und die 6kologi-
sche Vertréglichkeit sowie die Beziehung
zwischen Leistungsgerechtigkeit und So-
lidaritidt zufriedenstellend, d.h. lebens-
dienlich geregelt werden. ,,Effizienz®,
die hiufig beschworene Zauberformel
wirtschaftspolitischer Diskussionen, wird
auf diese Weise ernstgenommen, indem
sie gesamtgesellschaftlich, d.h. als 6ko-
nomische, soziale und &kologische Effi-
zienz verstanden wird.

»Blumhardt zeugte Kutter, Kutter
zeugte Ragaz, Ragaz zeugte Rich‘ — mit
solch einer alttestamentlichen Genealo-
gie beschrieb Giinther Dehn uns Anfang
der fiinfziger Jahre in Bonn Herkunft

und Eigenart der siiddeutsch-schweize-
rischen Religits-Sozialen. In der 6ku-
menischen Suche nach Gerechtigkeit
und Frieden ist ihr Anliegen aufgenom-
men und, als Sorge um die Erhaltung
der natiirlichen Grundlage des Lebens,
erweitert und vertieft worden.

Die Synode der EKD hat die Bitte
und die Hoffnung ausgesprochen, die
Denkschrift ,,Gemeinwohl und Eigen-
nutz* mochte zur Auseinandersetzung,
zum Gesprich, zur gemeinsamen Suche
nach einer ,,Kultur der Selbstbeschrin-
kung, des Teilens und der wechselseiti-
gen Hilfe*“ anstiften. Die Wirtschafts-
ethik von Rich kann zur 6konomischen
Alphabetisierung ebenso beitragen wie

ischen.
Zone b len Jiirgen Schroer

Stefan Rothe, Der siidafrikanische Kir-
chenrat (1968—1988): Aus liberaler
Opposition zum radikalen Wider-
stand. Erlanger Monographien aus
Mission und Okumene Bd. 11. Verlag
der Ev.-Luth. Mission, Erlangen 1990.
432 Seiten. Br. DM 44,—,

Die sorgfiltig gearbeitete Hamburger
Dissertation diirfte lange Zeit fiir alle
die, die sich mit der kirchlichen Ent-
wicklung in Siidafrika in den letzten
30 Jahren befassen, unentbehrlich sein.
Der Autor vertritt die These, die sich
auch im Untertitel des Buches findet,
daBl die Politik des Siidafrikanischen
Kirchenrates (SACC) am Anfang durch-
aus der liberalen Opposition entsprach,
die — aufler den weiflen burischen Kir-
chen — alle weilen Kirchen mehr oder
weniger stark vertraten. Die Apartheid
wurde als Ideologie abgelehnt, doch
hielt man an der Hoffnung fest, durch
Reformen langsam das System zu verin-
dern. Je ldnger die Herrschaft der
Nationalen Partei dauerte, desto klarer

255



wurde es den Mitgliedern des SACC, daf
die Moglichkeiten fiir Reformen sehr
gering waren und daf} nur radikale Ver-
dnderungen den schwarzen Christen die
ihnen vom Evangelium zugesagte
Gleichberechtigung als Menschen unter
Menschen und Christen unter Christen
verschaffen koénnen. Dadurch, daB
immer mehr schwarze und farbige Kir-
chen dem SACC beitraten, gewann die
Sicht der unter der Apartheid Leiden-
den an Bedeutung.

Rothe zeigt sehr klar, wie bald die
,,Gewaltdebatte, die auch hierzulande
so heftig gefiithrt wurde, zum Zentrum
der Diskussion wurde. Der SACC hielt
konsequent an seiner gewaltlosen
Option fest, vertrat aber immer offener
die Ansicht, daB diese auch Handlun-
gen erfordert, die der strukturellen
Gewalt der siidafrikanischen Regierung
widerstehen, wie die Kriegsdienstverwei-
gerung, die Ablehnung der Militédrseel-
sorge, die Unterstiitzung von Boykott-
aktionen und des Investitionsstopps
durch ausldndische Geldgeber.

Das Anti-Rassismusprogramm des
Weltkirchenrates und die Erklirung
zum Status confessionis des Lutheri-
schen Weltbundes waren, wie Rothe
zeigt, wichtige AnstoBe fiir den SACC,
die liberale Politik zu verlassen und
radikalere Wege zu beschreiten. Die
Politik der einzelnen Kirchen in Siid-
afrika blieb im allgemeinen sehr viel
- vorsichtiger als die des SACC, sobald er
seine anfiangliche liberale Position ver-
lassen hatte. Eine bedeutende Rolle in
der Verdnderung der Haltung des SACC
spielten die Prisidenten und General-
sekretire Bischof Tutu, Frank Chikane,
Dr. Beyers-Naudé und der Direktor der
Abteilung fiir Gerechtigkeit und Ver-
s6hnung, Wolfram Kistner.

An vielen Stellen des Buches wird die
unklare Position der EKD deutlich, die

256

einerseits die Apartheidsideologie und
-theologie ablehnte, andererseits den
liberal-konservativen Kurs der weiflen
lutherischen Kirchen in Siidafrika stiitzte.
Sie finanzierte groBziigig viele Aktivita-
ten des SACC, konnte sich aber weder
zu einer offenen Unterstiitzung des
Investitionsboykotts noch der Kriegs-
diensverweigerung als einziger verant-
wortlicher christlicher Entscheidung in
einem rassistischen Staat durchringen.
Der Autor arbeitet die grofle Bedeu-
tung der kleinen ,,bekennenden Grup-
pen* heraus, die versuchten und versu-
chen, die grofle Distanz der Kirchen
zum ANC und zur Haltung der afrika-
nischen Mehrheit zu iiberwinden. Von
ihnen kamen auch alle Anstéfe fiir
dringend notwendige Kirchenreformen.
Dem nachdenklichen Leser vermag
diese Studie auch manche Fragen zu
beantworten, die sich zur Haltung unse-
rer eigenen Kirche im Dritten Reich und

danach stellen. Gerbard Gras

Louw Alberts, Frank Chikane (Hg.),
The road to Rustenburg, Struik Chri-
stian Books Ltd., Cape Town 1991.
286 Seiten. Brosch. DM 15,40.

,,Die Kirche blickt voraus auf ein
neues Siidafrika heit der Untertitel
des Bandes, der die Ansprachen, Refe-
rate, Andachten und Erkldrungen der
Konferenz dokumentiert, zu der sich im
November 1990 in Rustenburg Frauen
und Minner trafen, die leitende Verant-
wortung in ihren Kirchen tragen (epd-
Dokumentation 10/11/91 hat einen Teil
der Texte in Ubersetzung verdffentlicht).
Es gehort wohl zu den Besonderheiten
Siidafrikas, daB eine Konferenz von
,»church leaders zusammentritt und,
ohne iiber ein synodales Mandat zu ver-
fiigen, sondern sich mit dem Glauben zu



legitimieren, erklart, ,,daB (die Konferenz)
unter der Autoritit des Wortes Gottes
und der Leitung des Heiligen Geistes
zusammengetreten ist** (— so im ersten
Satz der Prdambel der Erkldrung).

Man sprach vom ,Wunder von
Rustenburg®: In der Tat konnte noch
Anfang 1990 niemand erwarten, daB
sich aus allen siidafrikanischen Kirchen
(die Erklidrung nennt 97 Denominatio-
nen und kirchliche Organisationen)
Menschen zusammenfanden und mit
einer Stimme zu reden versuchten.

Der Band 14t die Vielfalt der Stim-
men erkennen; Enttduschungen vergan-
gener Jahrzehnte werden ausgespro-
chen, geschichtliche Entwicklungen in
Siidafrikas Kirchen und Gesellschaft
werden analysiert, Schuld wird bekannt,
Vergebung erbeten, Hoffnung auf einen
neuen Anfang kommt zu Wort — aber
eben da setzen die bohrenden Fragen an
(die zum Gliick ebenfalls dokumentiert
sind): welche Einsicht zu welcher
Umkehr fiihrt und ob die Verséhnung,
deren Dringlichkeit niemand bestreitet,
ihren Grund nicht nur im Scheitern der
Apartheidspolitik, sondern in der Bot-
schaft von Gottes Versbhnung hat, die
allein bisherige Unterdriicker und bisher
Unterdriickte, bisher vom System der
Apartheid Profitierende und bisher
unter ihm Leidende zur Verséhnung
miteinander anstiften kann. Sind die
Kirchen in der Lage, in Siidafrika so zu
sprechen (und entsprechend zu han-
deln), daB ihre Botschaft nicht mit der
Neigung zum Verharmlosen oder Ver-
gessen vergangenen Unrechts und seiner
Folgen verwechselt werden kann?

Die Konferenz suchte sich an funf
Fragestellungen zu orientieren: ,,die stid-
afrikanische Wirklichkeit verstehen®;
»die Lage der Kirche und Hindernisse
fiir den Zeugendienst der Christen in
Siidafrika verstehen®; ,,kirchliche Perspek-

tiven fiir die Zukunft Stidafrikas*; ,,Bezie-
hungen zwischen Kirche und Staat in Siid-
afrika®; ,,die Rolle der Kirche in einem
sich verdndernden Siidafrika‘’. Die je-
weils einleitenden Referate legen das
Dilemma der siidafrikanischen Kirchen
profund und offen dar; die je antworten-
den Stellungnahmen freilich zeigen dann
von neuem, z.T. in altbekannten Rede-
wendungen, welch breites theologisches,
geistliches und politisches Spektrum in
Rustenburg versammelt war.

Es muf sich erst zeigen, wie weit die
Kirchen selber, d.h. vor allem ihre Mit-
glieder, im Verlauf der anstehenden
gesellschaftlichen Verdnderungen dem
folgen, was die theologischen Lehrer und
die ,,leaders* in Rustenburg entworfen
und erklirt haben. Der Titel des Bandes
spricht von der ,,Strafe nach Rustenburg®.

Sollte damit gesagt werden, daf} siid-
afrikanische Kirchen die ,,StraBe nach
Damaskus schon unter die FiiBe
genommen hétten, von der zwei Jahre
zuvor ein Dokument der Verbitterung
und Empérung von Christen aus dem
Stiden iiber Christen aus dem Norden
gesprochen hatte? In Rustenburg hat es
nicht an Stimmen gefehlt, die vor vor-
schnellen Beschwichtigungen gewarnt
haben. Fiir diese warnenden Stimmen
werden alle die ein offenes Ohr haben,
die z.B. von Christen in den ,,fiinf
neuen Landern‘ wissen, die mit der In-
itiative ,,Recht und Verséhnung‘ beto-
nen: ,,Erst die ganze Wahrheit und die
Herstellung des Rechtes konnen fiir
Ausgleich, Vergebung und Verséhnung
die Voraussetzungen schaffen.

Jiirgen Schroer

Sung-Hee Lee-Linke, Frauen gegen
Konfuzius. Perspektiven einer asia-
tisch-feministischen Theologie. Giiters-
loher Verlagshaus, Gtb 530, Giiters-
loh 1991. 224 Seiten. Pb. DM 29,80.

257



Dr. Sung-Hee Lee-Linke war nach
einem ldngeren Aufenthalt in Deutsch-
land, wo sie auch promovierte, Theolo-
gieprofessorin an der Keimyung Univer-
sitdit in Taegu, Korea. In ihrem Buch,
zu dessen Abfassung sie neben wissen-
schaftlichem Interesse ,,ganz wesentlich
persdnliche Griinde* veranlaf3t haben,
wie sie bereits im Vorwort deutlich zu
erkennen gibt, wird klar, daB sie als pro-
movierte Theologin der grofen Presby-
terianischen Kirche Siidkoreas laut Or-
dinationsverbot fiir Frauen niemals die
Wahl gehabt hitte, Gemeindepfarrerin
zu werden. Aber auch in der wissen-
schaftlichen Welt scheint es fiir Theolo-
ginnen in Korea noch immer unmoglich,
ihren ménnlichen Kollegen gegeniiber
gleichwertig behandelt zu werden. Das
liegt nicht nur am ungleichen Lohn, an
der nach wie vor konfuzianisch-patriar-
chal strukturierten koreanischen Gesell-
schaft, sondern an einem dieser Struk-
tur angepaliten Verhalten auch der Stu-
dierenden. Frau Lee-Linke kehrte als
Hochschulassistentin  fiir Sozialethik
nach Marburg zuriick und schrieb u.a.
das hier vorgestellte Buch.

Mit leicht verstindlichen, klaren Wor-
ten wird in einem ersten Kapitel in den
im Westen, etwa im Gegensatz zu Bud-
dhismus und Hinduismus, noch nicht so
bekannten Konfuzianismus eingefiihrt.
Da in einem ebenso ausfiihrlichen zwei-
ten Kapitel die historische Darstellung
der Rolle der Frauen in der konfuziani-
schen Gesellschaft vorgenommen wird,
hitte die Autorin die Zuspitzung auf die
Frage nach der weiblichen Rolle besser
in dieses zweite Kapitel verlegt, um im
ersten Kapitel mehr Raum fiir eine
umfassende Darstellung des Konfuzia-
nismus zu haben. Das von diesem inte-
grierte taoistische Yin-Yang-Denken kann
nicht ohne nihere Diskussion mit den
auch in der feministischen Debatte in

258

Asien auftauchenden Fragen nach dem
Ltypisch Weiblichen* als nur frauenfeind-
lich beschrieben werden. Die auflerchrist-
lichen Religionen und das AT (!) sollten
nicht Negativfolie fiir die Gute Nach-
richt sein. Sehr anschaulich ist aller-
dings die Einbettung in den gesamten
ostasiatischen Kontext geraten. Das Be-
sondere der koreanischen Gesellschaft
und der koreanischen Christinnen wird
gerade im Vergleich mit China, Taiwan
und Japan deutlich.

Die Kiirze des Kapitels III (,,Das
Christentum in der konfuzianischen
Gesellschaft) mag gerechtfertigt sein,
aber es bleibt die Enttduschung tiber die
kurze Darstellung eines eigenen Kon-
zeptes in Kapitel IV (,,Asiatisch-Femi-
nistische Theologie als Theologie der
Versohnung in der konfuzianischen
Gesellschaft*). Die Minjung-Theologie,
eine der grofien kontextuellen Befrei-
ungstheologien Asiens, findet nur kurz
Erwidhnung, eine theologische Beurtei-
lung oder Parteinahme unterbleibt. Die
fiinf (dem Konfuzianismus assoziativ
entlehnten) Stufen des Verséhnungspro-
zesses zeigen nicht ein zum Handeln
befdhigendes und — bis auf die Be-
tonung der Wichtigkeit des Familien-
denkens — wirklich kontextuelles und
darum neues feministisches Konzept.
Die geforderte Pluralitit — auch der
Religionen — bleibt theologisch unge-
ortet. Dennoch: das Buch, das Geschich-
ten erzidhlt und nicht so sehr argumen-
tiert, bleibt das einfiihlsame und interes-
sant zu lesende Zeugnis eines heutigen
koreanischen = Theologinnenschicksals
nebst hervorragender FEinfithrung in
die konfuzianisch-patriarchalen Ele-
mente der koreanischen Gesellschaft
und ihrer unguten Synthese mit einem
patriarchalen amerikanischen Funda-
mentalismus.

Sybille Fritsch-Oppermann



Andreas  Hoffmann-Richter,  Ahn
Byung-Mu als MinjungTheologe.
Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
Giitersloh 1990. 176 Seiten. Kt.
DM 25,—.

Ahn Byung-Mu, ein Hauptvertreter
der siidkoreanischen Minjung-Theo-
logie, ist dem deutschen Leserkreis
durch seine exegetischen Beitrige zum
Neuen Testament sowie durch Predigten
und Vortrige bekannt. Die theologische
Dissertation von A. Hoffmann-Richter
befalt sich vor allem mit Ahns deutsch-
sprachigen Verdffentlichungen, ergénzt
durch aufschlufireiche Hinweise zu des-
sen Leben und Werk. Der Verfasser
zeichnet Ahns Entwicklung zum Min-
jung-Theologen nach: die Kindheit,
religionswissenschaftliche, soziologische
und theologische Studien, Erfahrungen
im Kampf fiir Demokratie und Men-
schenrechte in Siidkorea, Experimente
mit neuen Formen kirchlicher Praxis
sowie biographische Schliisselerlebnisse.
Kontinuitidt und Diskontinuitit zwischen
dem ,,jungen‘“ Ahn und der Theologie
,,aus der Perspektive des Minjung wer-
den sichtbar. So sind nach Ansicht des
Verfassers das Leiden Jesu und die
Nachfolge bereits in Ahns Dissertation
,»,Das Verhiltnis der Liebe bei K’ung-Tse
und bei Jesus“ (Heidelberg 1965) zen-
tral. — Ein neunseitiges Schriftenver-
zeichnis im Anhang vermittelt eine Vor-
stellung von Ahns umfassendem literari-
schen Werk, von dem freilich nur ein
Bruchteil auf deutsch oder englisch
zugénglich ist. Dies macht deutlich, daf
der 6kumenische Dialog mit Ahn —
auch im Fall von Hoffmann-Richter —
lediglich auf einer schmalen (vielleicht
zufélligen?)  literarischen  Auswahl
beruht. — Neben einer positiven Wiirdi-
gung stellt der Verfasser auch kritische
Fragen an Ahn. Im Kreis der Leser wird
man dariiber geteilter Meinung sein —

teils weil Ahns Theologie selbst umstrit-
ten ist, teils wegen der gelegentlich allzu
verkiirzt vorgetragenen Uberlegungen
des Verfassers. Ahns Theologie versteht
sich als Herausforderung an die ,,euro-
piische Theologie“. Nicht immer ist es
freilich die in Europa vertretene Theo-
logie, die Ahn vor Augen hat. Nach
Ansicht des Verfassers setzt sich Ahn oft
eher mit dem Pietismus und christlichen
Fundamentalismus in Siidkorea ausein-
ander. Mancher angebliche Streitpunkt
zwischen Minjung-Theologie und ,,euro-
piischer Theologie* konnte sich bei
genauer Betrachtung als ein Beriithrungs-
punkt zwischen beiden herausstellen.
MiBverstdndnisse auszurdumen und den
bleibenden Sachkontroversen auf den
Grund zu gehen, ist eine Aufgabe des
interkulturellen Dialogs. Die vorlie-
gende Studie von Hoffmann-Richter ist
ein Beitrag dazu — auch wenn das Hin-
héren, Lernen und kritische Riickfragen
in der Auseinandersetzung mit der Min-
jung-Theologie noch weitergehen mul3.

Christine Lienemann-Perrin

ALLIANZ ODER OKUMENE?

Karl Heinz Voigf, Die Evangelische
Allianz als ¢kumenische Bewegung.
Freikirchliche Erfahrungen. Christl.
Verlagshaus, Stuttgart 1990. 165 Sei-
ten. Pb. DM 19,80.

Schwerpunkt des Buches sind die
ersten acht Kapitel, in denen der Autor
der Vorgeschichte der Evangelischen
Allianz bis zur Bildung eines deutschen
Zweigs 1895 nachgeht. Ausgehend von
der Londoner Griindungsversammlung
werden die Auswirkungen auf Deutsch-
land, aber auch die Widerstinde gegen
eine Allianzbewegung in Deutschland
mit grofBer Liebe zum Detail dargestellt.

259



Zwei eigene Kapitel sind der Entwick-
lung der Allianzgebetswoche und dem
Einfluf der Heiligungsbewegung gewid-
met.

Unter Auswertung vieler Dokumente,
vor allem aus dem Bereich der Evange-
lisch-methodistischen Kirche, werden die
Auswirkung internationaler und inter-
konfessioneller Konferenzen im neun-
zehnten Jahrhundert auf die Entwick-
lungen innerhalb der Evangelischen
Allianz in Deutschland bis hin zur Bil-
dung der Blankenburger Allianzkonfe-
renz (mit dem Schwergewicht der Frei-
kirchen) und des Gnadauer Verbandes
(mit dem Schwergewicht der landes-
kirchlichen Gemeinschaften) nachge-
zeichnet. Vom Autor her verstandlich ist
dabei die besondere Darstellung der
Griinde fiir die Kirchenbildung der
Methodisten.

In seinem neunten Kapitel beschreibt
der Autor theologische Akzente zur
Frage der Einheit in den Freikirchen,
wobei er auch hier den Methodisten
einen ungleich grofleren Beitrag widmet
als den anderen Freikirchen. In seinem
zehnten Kapitel fat das Buch noch ein-
mal die wesentlichen 6kumenischen
Impulse zusammen, die von der Evange-
lischen Allianz ausgegangen sind und
weiter ausgehen kénnen.

Dem ganzen Buch ist die Absicht des
Autors zu entnehmen, einerseits der
Evangelischen Allianz wieder ihre oku-
menische Dimension zum BewuBtsein
zu bringen und andererseits in der ku-
menischen Bewegung Verstindnis fiir
die Notwendigkeit der Allianz zu
wecken.

Trotz oder wegen dieses Bemiihens
14Bt das Buch erkennen, wie die Wider-
spriichlichkeiten, die auch heute noch
bei der Evangelischen Allianz erkennbar
sind und ihre Distanz zur 6kumenischen
Bewegung erkldrbar machen, bereits in

260

den frithen Stadien ihrer Geschichte
eine Rolle spielen. Ein unterschiedliches
Verstindnis von Gemeinde und Mission
mit dem besonderen Problem des Prose-
lytismus, die Spannung zwischen Ge-
meindebewegung (England) und obrig-
keitlicher Forderung (PreuBen), die
frithzeitige Sonderrolle der Baptisten
und auch der Evangelischen Gemein-
schaft, die Betonung der individuellen
Frommigkeit in der Heiligungsbewe-
gung, der kongregationalistische Ein-
fluB, die Spannung zwischen nationa-
lem und internationalem Denken (,,vater-
landslose Gesellen* S. 102), der Kon-
flikt zwischen Kongregationalismus
einerseits und Union und Einheit ande-
rerseits — keines dieser heiklen Themen
wird vermieden, sondern in aller Offen-
heit angesprochen. Uberhebliches Lan-
deskirchentum (auch evangelische Kir-
chen haben andere vom Abendmahl
ausgeschlossen! S. 80, 120) und da-
mit verbundener obrigkeitlicher Druck
fithrten dazu, daB die Evangelische
Allianz auch zu einer Vorkidmpferin fiir
Religionsfreiheit als Glaubens- und
Gewissensfreiheit auch gegen evangeli-
sches Kirchentum antreten mufite.
Dabei kann der Autor nachweisen,
welch positiven EinfluB internationale
Konferenzen auch auf landeskirchlich
und konfessionell geprigte Theologen
und Kirchenpolitiker ausiibten.
Andererseits benennt er deutlich die
Griinde, die bei der heutigen Allianz
6kumenische Offenheit gefihrden.

Gerhard Koslowsky

Pefer Beyerhaus, Lutz E.v. Padberg
(Hg.), Der Konziliare Prozel — Uto-
pie und Realitit. Verlag Schulte und
Gerth, Asslar 1990. 447 Seiten. Pb.
DM 26,80.



Im Zusammenhang seines 20jdhrigen
Bestehens hat der Theologische Konvent
der Konferenz Bekennender Gemein-
schaften in den evangelischen Kirchen
Deutschlands eine umfangreiche Ver-
offentlichung gegen den konziliaren
ProzeB fiir Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schopfung vorgelegt. In
der Mitarbeiterliste sind altgediente
Antiokumeniker zu finden (Peter Beyer-
haus, Walter Kiinneth, Klaus Motsch-
mann), emeritierte luth. Kirchenfiihrer
(Joachim Heubach, Karl Hauschildt)
und die nachriickende Generation evan-
gelikaler Theologen (Burghard Affeld,
Harm Bernick, Jorg Kniffka, Lutz E.v.
Padberg), sowie eine Frau, Marie-Luise
v. Weitzel, Obmann (sic!) der Ev. Not-
gemeinschaft in Miinchen. Besonders
fallen drei katholische Autoren auf
(Christoph Casetti, Joseph Ratzinger,
Heinrich Basilius Streithofen), weil
ansonsten kriftige antirémische AuBe-
rungen das Buch durchziehen, insbeson-
dere gegen das Friedensgebet des Pap-
stes mit Vertretern anderer Religionen in
Assisi (18, 29, 120 u.a.).

Am Ende der Einzelbeitrige stehen
zwei Erkldrungen des Theologischen
Konvents selber: ,,Was wird aus unserer
Kirche* 1985 wund ,,Bekennende
Gemeinde und Konziliarer Prozef3*
1989. In ihnen biindelt sich die Perspek-
tive, aus der das Buch geschrieben ist:
Danach gibt es seit Jahrzehnten, begin-
nend mit der wissenschaftlichen Bibel-
kritik, einen Glaubenskampf in der Kir-
che, ,,demgegeniiber der Kirchenkampf
des Dritten Reiches ein Vorhutgefecht
war‘  (Dietzfelbinger 1971); die
Urspriinge liegen letztlich schon in der
Aufkliarung, die die ,,Vernunft auf den
Altar Gottes gesetzt hat* (356). Dieser
neuzeitliche Glaubensabfall wird mit
biblischer Endzeitbeschreibung gleich-
gesetzt: Danach werden einige wenige

sich als wahre Christen erweisen; die
Mehrheit aber wird Irrlehrern folgen
und zur Antikirche werden, die zum
Antichristen gehort und iber die das
Gericht des Herrn kommt. Dieser Hin-
tergrund erklirt ein Gutteil des aggressi-
ven Pathos und den Umstand, warum
,.biblisch gegriindete Christen... in
solcher konziliaren Vision bedenkliche
Parallelen zu dem Reich des Antichri-
sten, das uns prophetisch vorhergesagt
ist (Offb 17,12—18)*“ (370), erkennen.

Neben der immer wieder notwendigen
Auseinandersetzung um die Zwei-
Reiche-Lehre mufl es m.E. in der Aus-
einandersetzung mit den Evangelikalen
nach dieser Lektiire um das richtige Ver-
stehen von Eschatologie gehen: Manche
Aussagen legen nahe, dafl die Voraus-
sagen apokalyptischer Krisen mit glo-
balen Bedrohungen der Gegenwart iden-
tisch und deshalb schlicht hinzunehmen
seien.

Wie sehen Evangelikale Schopfungs-
theologie und Eschatologie zusammen?
Gemeinsamkeiten entdecke ich in der
Haushalterschaft als Prinzip christ-
lichen Lebens, die die Rolle des Men-
schen als Mitarbeiter Gottes versteht
(340). Gemeinsamkeiten entdeckt auch
B. Affeld: ,Warum iiberlassen wir die
verniinftigen Gedanken immer den
anderen? Manch gutes Ergebnis . .. aus
den Arbeiten des ,Konziliaren Prozes-
ses‘ sollte auch bei uns Niederschlag
finden.” (346) Allerdings bleibt es eine
,,Gefahr, sich in den Konziliaren Prozef3
einzuklinken (ebenda), weil die mani-
sche Fixierung auf ein Feindbild Anti-
christ = konziliarer Prozef3 nichts ande-
res zuldft. Diese Fixierung verursacht
m. E. wenigstens drei wesentliche Méngel:

1. Der konziliare ProzeB wird in seiner
Komplexitdt unterschiedlicher konfes-
sioneller und kontextueller Beitrige
nicht wahrgenommen.

261



2. Die Wirksamkeit des konziliaren
Prozesses wird maBlos iibertrieben, wenn
behauptet wird, am Ende einer gemein-
samen Doppelstrategie von Kirchen-
leitungen und Basisgruppen diirften
andersdenkende Gemeinden ,,bald nicht
mehr moglich® sein (35).

3. Die globalen Uberlebensfragen
werden in ihrer sachlichen Berechtigung
drauBBen vorgelassen. Wer aber das
Evangelium dem heutigen Menschen
nahebringen will, muf ihre Lebensfragen
aufnehmen. Wie und mit welcher ethi-
schen Orientierung und Verbindlichkeit
— dariiber 148t sich streiten; nur dann
sind wir mitten im konziliaren ProzeB,
und das darf angeblich nicht sein.

Ingo Lembke

Hermann Kochanek (Hg.), Die ver-
driangte Freiheit. Fundamentalismus
in den Kirchen. Herder Verlag, Frei-
burg-Basel-Wien 1991, 280 Seiten. Kt.
DM 39,—.

Es scheint symptomatisch, dal} sich in
der immer breiter werdenden Diskus-
sion um den Fundamentalismus in der
Moderne auch der Anteil stindig ver-
groBert, der entsprechende Erscheinun-
gen in der romisch-katholischen Kirche
ausmacht und offenlegt. Die vorlie-
gende Sammlung von 14 Vortrigen in
der Bildungsstitte der Steyler Missio-
nare in St. Augustin geht zwar das Pha-
nomen sehr grundsitzlich an. Verschie-
dene Beitrdge bemiithen sich um die
Hintergriinde, um Herkunft und Be-
griff, wobei neben der theologischen
und politischen Kldrung auch die Psy-
chologie und die philosophische
Anthropologie ihre Aspekte beisteuern
(1. Kapitel: Grundstrukturen des Funda-
mentalismus). Daneben werden analoge
Bewegungen in den Weltreligionen (Hin-

262

duismus, Judentum, Islam) skizziert
(4. Kapitel), und damit die ganze Breite
der Erscheinungen deutlich gemacht.
Der Schwerpunkt aber liegt auf den ent-
sprechenden Beobachtungen in der ka-
tholischen Kirche (2. Kapitel: Funda-
mentalistische Tendenzen in der Ge-
schichte der katholischen Kirche und
der neueren Theologie, und weithin
auch das 3. Kapitel: Fundamentalisti-
sche Bewegungen in den Kirchen), und
hier nicht nur auf den besonders massi-
ven Beispielen der Traditionalistenbe-
wegung um Marcel Lefebvre, des Opus
Dei und des Opus Angelorum, die
gleich mehrfach vorgefiihrt werden. Viel-
mehr werden auch dahingehende Bestre-
bungen innerhalb der Moraltheologie
(F. Bockle) und Tendenzen in kirchlicher
Lehre und Praxis (A. Schilson) auf-
gedeckt.

In all diesen Erscheinungen wird eine
Versuchung und Gefahr, zugleich aber
auch eine ,,Herausforderung fiir die All-
tagspraxis der Kirche* erkannt. Will
man dieser begegnen, ,,s0 setzt dies
nicht nur intellektuelle Fihigkeit und
Bereitschaft zum diskursiven Gespréch
voraus, sondern zuerst und vor allem
eine tiefe spirituelle Grundhaltung, die
sich respektvoll und sensibel mit der
Kritik und den Fragen, den Streitpunk-
ten und Themen, den Noten und Ang-
sten auseinandersetzt und sich davor
hiitet, nicht selbst in die Versuchung
eines wie auch immer gearteten Funda-
mentalismus zu verfallen.* (9) Und diese
Meinung gilt durchaus allgemein.

Hubert Kirchner

DOLLINGER-GEDENKEN

Georg Denzler und Ernst Ludwig Gras-
miick (Hg.), Geschichtlichkeit und
Glaube, Gedenkschrift zum 100. Todes-



tag Ignaz von Déllingers. Erich Wewel
Verlag, Miinchen 1990. 498 Seiten.
Geb. DM 68,—.

,,Bleiben Sie dem Studium der Ge-
schichte und der HI. Schrift treu, treu
durch Ihr ganzes Leben.“ Diese Worte
aus der Abschiedsrede Ddllingers an
seine Theologiestudenten am 11. Méarz
1871 kennzeichnen Leben und Werk die-
ses groflen Theologen des 19. Jahrhun-
derts. In derselben Rede fordert er seine
Studenten auf zur eigenen Forschung
und zu einem selbstdndigen Urteil.

Eine Reihe wissenschaftlicher Unter-
suchungen loten das Werk Déollingers
gerade auch unter dem Anspruch seiner
theologischen Forschungsmaxime aus,
die ihn von einem romantischen Anhéin-
ger des Ultramontanismus (Gorreskreis)
zu einem leidenschaftlichen Gegner der
Dogmen des 1. Vatikanums und zum
theologischen Inspirator der altkatholi-
schen Bewegung, aber auch der Oku-
mene seiner Tage werden lie. Leider
fehlt unter den Beitrigen eine Erwih-
nung dieses engagierten Einsatzes fir
die Einheit der Kirchen (Bonner Unions-
konferenzen 1874 und 1875).

Unter den fundierten Beitrdgen, die
teils weite Lebensabschnitte Dollingers
ausleuchten, teils Einzeluntersuchungen
seiner Arbeiten darstellen, interessiert
Dollingers Verhiltnis zu Rom und Ita-
lien. Otto WeiB kontrastiert darin kuria-
les Denken und deutsche Wissenschaft-
lichkeit, zeichnet Irritationen des Verste-
hens und ldBt erkennen, wie sehr der
Romaufenthalt von 1857 Déllingers wei-
tere Erkenntnisse beeinflufite. Dal} es
nach 1870 gerade in Rom, aber auch in
anderen Orten Italiens zu altkatholi-
schen Gemeindebildungen kam, die sich
auf Dollinger beriefen, diirfte weit-
gehend unbekannt geblieben sein.

Owen Chadwicks Arbeit iiber Acton,
Dollinger und die Geschichte weist den

groflen Einflufl des Theologen auf die
englische Geschichtsschreibung bis weit
in unser Jahrhundert auf. Hier zeigt
sich auch, wie ein Schiiler (Acton) sei-
nen Lehrer in der Konsequenz der Treue
zu dessen Prinzipien tibertreffen kann.
Lord Acton empfand Déllingers Hal-
tung in der katholischen Kirche nach
1870 als zu halbherzig, die der sich
unterwerfenden Bischofe als unwahr-
haftig.

In dieser Gedenkschrift spiegelt sich
ein weites Spektrum katholischer Theo-
logie- und Geistesgeschichte des 19. Jahr-
hunderts wider. o 0

Peter Neuner, Stationen einer Kirchen-
spaltung. Verlag Josef Knecht, Frank-
furt a. M. 1990. 208 Seiten. DM 28,—.

Seitdem Ignaz von Dollinger — der
grof3e katholische Theologe des 19. Jahr-
hunderts war das Haupt des Widerstan-
des gegen die Dogmen des 1. Vati-
kanischen Konzils und Initiator der alt-
katholischen Bewegung — Neuner von
Heinrich Fries als Habilitationsthema
empfohlen wurde, hat den Miinchner
Dogmatiker diese Gestalt der Kirchen-
geschichte nicht mehr losgelassen. In
seinem Buch benutzt er den Fall D6llin-
ger als ein Lehrstiick fiir die heutige Kir-
chenkrise der réomischen Kirche.

Denn ,,Die Zentralisierung und damit
verbundene Abwertung der Volkskirche
hat ein MaB erreicht, das in der gesam-
ten Kirchengeschichte beispiellos ist*
(207f) und ,,Der Umgangston in der
Kirche ist rauh geworden* (17).

So schildert der Autor als Bruchlinien
im Katholizismus in einem ersten Teil
der Kontroverse um Erzbischof Lefebvre,
die stille Emigration vor allem der Pro-
gressiven und der Frauen und die Mog-
lichkeit eines vertikalen Schismas zwi-

263



schen Kirchenleitung und Basis. Nicht
ganz so einsichtig erscheint hierbei eine
Parallelisierung von Déllinger und
Lefebvre. Wiahrend Dollinger mit der
alten Kirche die Apostolizitit der Kirche
gegen die neuen Lehren von Unfehlbar-
keit und zentraler Leitungsgewalt des
Papstes stellt, kiimmert Lefebvre die alte
Kirche nicht. Er fordert die Festschrei-
bung von Kirche in ihrer nachtridentini-
schen Form.

Der zweite Teil des Buches beschéftigt
sich mit der inneren Entwicklung Dol-
lingers bis zu seiner beriihmten Rede vor
der Miinchner Gelehrtenversammlung
von 1863, die sein spidteres dkumeni-
sches Handeln grundlegt. Seine Rolle
beim 1. Vatikanischen Konzil, das Kon-
zil selbst, die Entstehung der altkatholi-
schen Opposition und Déllingers Rolle
dabei schildert der Autor trotz der
Kiirze eingehend und ausgewogen, wo-
bei er sehr viel altkatholisches Quellen-
material benutzt. Auch die alte Streit-
frage, ob Dollinger Altkatholik war,
erfiahrt eine objektive Wertung. Ebenso
werden auch die Bemiithungen Dollin-
gers und der Altkatholiken um die Ein-
heit der Kirche bis in unsere Tage kennt-
nisreich dokumentiert. Lediglich die
vereinbarte eucharistische Gastbereit-
schaft mit den Kirchen der EKD findet
noch keine Erwdhnung.

In einem abschlieBenden Teil legt
Neuner die vom 2. Vatikanischen Konzil
vorgelegte Communio-Theologie von
Kirche als einer Gemeinschaft von Orts-
kirchen als einziges Heilmittel der
gegenwirtigen Kirchenkrise dar. Aller-
dings sieht er auch, dafl neben dieser
Ekklesiologie der zentrale Strang vom
1. Vatikanum weiterbesteht, sogar als
einziger rechtlich fixiert worden ist.

Man kann Neuner nur beipflichten,
wenn er sagt, dafl Einheit nicht Gleich-
schaltung, sondern Vielfalt und gegen-

264

seitige Bereicherung bedeutet und daf
nicht Geschlossenheit, Gehorsam, Unter-
ordnung und Uniformitét eine Kirchen-
spaltung vermeiden helfen, sondern der
Dialog, auf den die Kirche von ihrem
Wesen her verpflichtet ist.

Edgar Nickel

NAHER OSTEN —
EINST UND JETZT

Ludger Schenke, Die Urgemeinde.
Geschichtliche und theologische Ent-
wicklung. Verlag W. Kohlhammer,
Stuttgart/Berlin/Koln 1990. 358 Sei-
ten. Kt. DM 36,—.

Man muf zeitlich schon sehr lange
zuriickgehen, um eine solch ausfiihr-
liche Darstellung der Urgemeinde (iiber
300 oft kleingedruckte Seiten!) in deut-
scher Sprache zu erhalten. Es ist deshalb
ein sehr verdienstvolles Unternehmen,
dessen sich der Mainzer Neutestament-
ler angenommen hat; zumal er mit sei-
ner ,,Zusammenschau* den ,,Konsens
der historisch-kritischen Exegese, wie
ich ihn meine wahrnehmen zu kénnen*
(Vorwort), wiedergeben will.

In 13 Kapiteln (+ einem Anhang iiber
die Antiochenische Gemeinde) wird
dem Leser die Geschichte der Jerusale-
mer Urgemeinde und die Entwicklung
ihrer theologischen Anschauungen vor-
gestellt. Im Vordergrund stehen neben
theologischen vor allem soziologische
Fragestellungen; z. B. bei den allerersten
Anfingen: zu den Horern der Jesusbot-
schaft, der Zusammensetzung, Organi-
sation und dem Selbstverstindnis der
Urgemeinde.

Das ausfiihrlichste Kapitel beschiftigt
sich mit den ,,christologischen Anschau-
ungen der dltesten Urgemeinde®, Neben
einigen grundlegenden methodischen



Voriiberlegungen geht es um ,,Die
Auferweckung als christologisches Ur-
datum®, ,,Jesu Einsetzung zum himm-
lischen ,Menschensohn‘ und Messias®,
,,Die Einbeziehung des irdischen Wir-
kens Jesu in die christologische Refle-
xion‘* ausgefiihrt am Beispiel der Uber-
arbeitung der Passionsgeschichte, wofiir
vor allem eine ausgiebige Titigkeit von
,,Hellenisten postuliert wird, und das
,,Nachdenken iiber die Préexistenz
Jesu‘. Ein eigenes Kapital beschaftigt
sich mit der exegetisch duBerst umstrit-
tenen Frage zur ,,Stellung der Urge-
meinde zu Gesetz und Tempel*.

Drei Aspekte schlieBen den Hauptteil
der Untersuchung ab: ,,Die Mission der
,Hellenisten**‘, ,,Christliche Gruppen
auflerhalb Jerusalems* und eine Dar-
stellung iiber die ,,Urchristlichen Wan-
dermissionare‘. Ebenfalls drei Frage-
stellungen bestimmen schliefilich den
letzten, weiteren Horizont: ,,Die weitere
Entwicklung der Jerusalemer und Pali-
stinischen Urgemeinde®, ,,Weisungen
und Ermahnungen* und die Stichworter
,»Auseinandersetzung und Polemik*“.

Aus diesen knappen Inhaltsangaben
wird ersichtlich, dafBl kein Exeget, Pfar-
rer, Student und sonst an den christ-
lichen Urspriingen Interessierter an die-
sem duBerst lehrreichen, mit zahlreichen
Literaturhinweisen ausgestatteten Werk
vorbeikommen wird. Der besondere
didaktische Vorteil liegt in dem gegliick-
ten Versuch, eigene Wertungen und aus-
fithrliche, kleingedruckt gekennzeich-
nete, Positionen anderer Forscher mit-
einander zu verbinden und so den Leser
zu einem eigenen Urteil anzuleiten.

Trotzdem zum Schlufl noch ein paar
Bedenken zur Benutzung dieses Buches:
Der Verfasser stellt vor allem im Vor-
wort heraus, einen Konsens der neu-
testamentlichen Wissenschaft wiederge-
ben zu wollen und so mit einem kom-

pendienhaften Studienbuch zu dienen;
dieses Stichwort verschleiert aber die
Fiille der eigenen exegetischen Positio-
nen, die in dieses Buch eingeflossen sind
(vgl. die erwdhnte Darstellung der Be-
arbeitung der Passionsgeschichte durch
den Kreis der Jerusalemer ,Helleni-
sten*‘; oder die vor allem von G. Klein
vertretenen Position, der Zwolferkreis
wiire ein erst nach Ostern eingesetztes
Gremium). Nach Auffassung des Rezen-
senten sind diese heute keinesweges
mehr so ohne weiteres als Mehrheits-
meinung oder Konsens zu beschreiben.
Darum bleibt bei aller bleibenden Aner-
kennung des Werkes das zwiespiltige
Gefithl zuriick, daf die anféngliche
Konsensbeschreibung doch die eigenen
Schwerpunkte zu sehr herunterspielt.
Darum sollte das Buch weniger als
eines, das zusammenfalit, sondern als
eines, das engagiert informiert und
damit auch herausfordert, gelesen und
verstanden werden. Und das wiirde dem
Werk auch nicht schlecht anstehen!

Gottfried Schimanowski

Naim Stifan Ateek, Recht, nichts als
Recht! Entwurf einer paldstinensisch-
christlichen Theologie. Edition Exo-
dus. Fribourg/Brig 1990. 259 Seiten.
DM 37,—.

Nach der Einleitung iiber die Dimen-
sionen des Konflikts beschreiben die
ersten drei Kapitel den Kontext, in dem
diese Theologie entworfen wird. Die
Kenntnis desselben ist notwendige Vor-
aussetzung fiir das Verstdndnis der
Zentralkapitel (IV und V) und der dar-
aus folgenden konkreten Konsequenzen
(Kapitel VI-VIII).

Der Verfasser weil} sehr wohl, daf3 der
Konflikt mit Emotionen und Empfin-
dungen aufgeladen ist, die keiner Ver-

265



nunft oder Logik gehorchen. Diese Er-
kenntnis — bereits im ersten Abschnitt
der Einleitung ausgesprochen — fiihrt
ihn zu einem hohen MaB an Sachlich-
keit, die selbst noch in seinen ,,Traumen**
(VII) waltet. Begriffe und Sachverhalte
definiert oder beschreibt er ausfiihrlich,
bevor er sie in den je folgenden Ausfiih-
rungen verwendet. Dies erleichtert die
Lektiire des Buches und macht die Ar-
gumentation des Verfassers durchsichtig.
Ausfiihrliche Anmerkungen und ein gut
ausgewdhltes Literaturverzeichnis ermog-
lichen ein weiterfithrendes Studium.

Der Verfasser stellt sich als Christ,
Paléstinenser, Araber und Israeli vor,
eine vielfiltige Identitit, die er zu beja-
hen versucht. Zum Verstdndnis des heu-
tigen Kontextes seiner Theologie ruft er
entscheidende Daten und Fakten seit
Beginn des vorigen Jahrhunderts in
Erinnerung und korrigiert dabei — belegt
durch Fulinoten — etliche Geschichts-
darstellungen bis in die jiingste Zeit hin-
ein (Kapitel II).

Das III. Kapitel ,,Als Paldstinenser
und Christ in Israel* bietet umfassen-
des Material zur Lage der gespaltenen
christlichen Kirchen mit vergleichenden
Religionsstatistiken, um dann das Wach-
sen der Gemeinsamkeit darzustellen.
Den negativen Einfliissen fundamen-
talistischer christlicher Zionisten, die
einer Versohnung mehr schaden als niit-
zen, werden solche gegeniibergestellt,
die bei aller positiven Wertung des Zio-
nismus den Blick fiir die Realitdt und
die gesunde biblische Lehre bewahren.

Auf dem Hintergrund der konkreten
Lebensumsténde der Paldstinenser stellt
Ateek im I'V. Kapitel die entscheidende
Frage seiner Befreiungs-Theologie: Gibt
das Alte Testament das fiir die Men-
schen von heute verbindliche Gottesbild
wieder? Ein Gott, der Eroberung, Ver-
treibung und Genozid anordnet, kann

266

fiir die Paldstinenser nicht akzeptabel
sein. Das Alte Testament ist vom Neuen
her zu lesen. Die Botschaft von Gott,
wie sie Jesus Christus verkiindet, ist das
Kriterium dafiir, wo das Alte Testament
das authentische Gottesbild wiedergibt,
und wo nicht. In der alttestamentlichen
Entwicklung der Vorstellung von Gott
unterscheidet Ateek drei Stadien: Die
Stammes- und Staats-orientierte (natio-
nalistische), die Thora-orientierte und
die an den Propheten orientierte. Wih-
rend sich Jesus primér an die propheti-
sche Gottesvorstellung hélt und diese
weiterfiihrt, orientiert sich der Zionis-
mus an der nationalistischen. Zionis-
mus ist insofern nicht Fortschritt, son-
dern Riickfall in die primitive Vorstel-
lung eines Stammesgottes, der sich rassi-
stisch und exklusiv verhalten kann (vgl.
S. 135). Die paléstinensische Theologie
der Befreiung orientiert sich am Gottes-
bild Jesu und von dort her an der pro-
phetischen Tradition des Alten Testa-
ments. Dieser Gott ist der Gott aller
Menschen und aller Linder. Aufgabe
einer palistinensischen Theologie der
Befreiung ist es daher, den Palistinen-
sern diesen universalen Gott zu bezeu-
gen und gleichzeitig den Zionismus vom
nationalistischen  Verstdndnis eines
Stammesgottes zu befreien. Dies ist der
legitime Weg, die Palastinenser zu Frie-
densstiftern zu machen. Korrespondie-
rende Ansitze zu diesen Gedanken ent-
deckt Ateek in der jiidischen Befrei-
ungstheologie.

Wiederum bringt er den alltdglichen
Kontext der in den besetzten Gebieten
lebenden Palédstinenser ins Spiel, wenn
er im V. Kapitel zunichst die groteske
Rechtslage darlegt: Diese Menschen
haben in einem Mischmasch von vier
Rechtssystemen und mehr als tausend
vom Militdrgouverneur angeordneten
Reglements zu leben. In einer ,,Theo-



logie der Opfer des Unrechts* hebt er die
in den Drohreden der Propheten enthal-
tenen Verheiflungen fiir die Armen und
Unterdriickten hervor. Gott steht auf seiten
der Unterdriickten, nicht weil diese gerech-
ter sind, sondern weil er der Gerechte und
Barmbherzige ist. Unzweideutig spricht sich
Ateek fiir den Weg der Gewaltlosigkeit
auf dem Weg zur Befreiung aus (S. 171ff).
Es ist der Weg Jesu. Diese Glaubensiiber-
zeugungen schenken Hoffnung, freilich
keine lethargische, die nur im Abwarten
besteht, sondern eine dynamische.

Wie sich eine solche Hoffnung konkre-
tisieren koénnte, wird im VI. Kapitel
gezeigt: Verwirklichung der Gottes- und
Nachstenliebe; von diesen Grundlagen
her gemeinsame Friedensinitiativen der
Kirchenleitungen; Erziehung zum Frieden
an der Basis; ein Zentrum zur Friedens-
stiftung in Israel—Palédstina, fiir das die
Hauptarbeitsgebiete genannt werden.

Der Verfasser selbst hat einen Frie-
denstraum: Ein jiidischer und ein pali-
stinensischer Staat; Jerusalem mit
einem transitorischen Sonderstatus und
schlieflich die vereinigten Staaten des
heiligen Landes (Kapitel VII). Der geist-
liche Hintergrund, der dies mdoglich
macht, ist die Vergebung: Anerkennung
seitens der Paldstinenser, daB der Holo-
caust die Schaffung einer jiidischen
Heimstétte nétig machte; Anerkennung
seitens der Juden, daB den Palistinen-
sern Unrecht geschehen ist.

In einem Schlufiplddoyer (VIII) ruft
Ateek die Juden eindringlich dazu auf,
von der Idee eines ,,GroB-Israel*, und
die Paldstinenser, von einer ,,Ganz-Pali-
stina‘‘-Ideologie zu lassen, die Verwirk-
lichung der Gerechtigkeit unermiidlich
einzufordern, aber niemals dem HaB
Raum zu geben. Das Buch schlieBt mit
drei Gebeten.

Als personliches Zeugnis eines vom
israelisch-paléstinensischen Konflikt un-

mittelbar Betroffenen entzieht sich das
Buch jeder iiblichen ,,Rezension‘. Da
aber dem Autor daran gelegen ist, aus
dieser Betroffenheit eine Theologie zu
entwickeln, fordert er selbst eine Stel-
lungnahme heraus. Sie mul} sich ent-
sprechend der Gesamtanlage des Werkes
an der Gottesfrage orientieren. Der
Frage, ob das Alte Testament dort ein
verbindliches Gottesbild tuiberliefert, wo
es den Volkermord als Anordnung Got-
tes hinstellt (z.B. Jos 6,21; 1 Sam
15,1-3), hitte die andere gegeniiberge-
stellt werden miissen, ob und inwieweit
sich dieses Gottesbild von dem neutesta-
mentlichen unterscheidet, dementspre-
chend Gott seinen eigenen Sohn dem
Kreuzestod hingab. Erst dann hétten die
— von heutiger Exegese voll abgedeck-
ten — Ausfithrungen iiber die Entwick-
lung alttestamentlicher Gottesvorstel-
lung und iiber die Auferweckung Jesu
Christi als umfassende christliche Rede
und Verkiindigung Gottes und als Fun-
dament getroster Hoffnung plausibler
herausgearbeitet werden konnen, ohne
der Gefahr zu erliegen, einen fast sepa-
raten Kanon im Kanon des Alten Testa-
mentes anzunehmen, selbst wenn man
ein auf den ersten Blick so einleuchten-
des Kriterium wie die Verkiindigung
Jesu ins Spiel bringt. Nach allgemein
christlicher Uberzeugung gilt aber auch
das Alte Testament in seiner Gesamtheit
als Wort Gottes, und insofern ist nicht
nur das Alte Testament vom Neuen her,
sondern auch das Neue vom Alten
Testament her zu lesen.

Wenn irgendwo in der Welt, dann sind
in Israel—Palistina Religion und Politik
aufs engste miteinander verbunden. Eines
ist ohne das andere nicht verstindlich.
Wie man damit umgeht, zeigt der mei-
sterhafte Entwurf einer paldstinensisch-
christlichen Theologie von Naim Stifan

Ateek. Laurentius Klein

267



Adel Theodor Khoury, Was ist los in der
islamischen Welt? Die Konflikte ver-

stehen. Herder Verlag, Freiburg-
Basel-Wien 1991. 160 Seiten. Pb.
DM 16,80.

Bisweilen hilt die Welt den Atem an.
Irgendein politischer oder religioser
Wortfiihrer ruft im Namen des Islam die
Gemeinschaft der Gldubigen zum
djjhad, zum Heiligen Krieg oder gar zur
letzten Schlacht auf. So konnte es die
Welt zu Beginn des Jahres 1991 in der
Person des Prisidenten von Irak erle-
ben. Diplomaten versuchten zu vermit-
teln; militdrische Konfrontationen ereig-
neten sich; Spannungen in und mit der
islamischen Welt wurden nur aufgescho-
ben. Viele intensive Bemithungen liefen
oft ins Leere. Die Frage bewegt auch
nach dem Golfkrieg weiterhin die Men-
schen rund um den Erdball: Was ist los
in der islamischen Welt, von Teheran bis
Islamabad, von Algier bis Bagdad und
inzwischen in allen Lindern, in denen
Muslime leben?

Adel Theodor Khoury, katholischer
Priester aus dem Libanon, lehrt an der
Kath.-Theol. Fakultit der Universitit
Miinster Religionswissenschaft. Als her-
ausragender Islamkenner deutscher
Sprache - erschlieBt er das Selbstver-
stdndnis des Islam von seinen religitsen
Wurzeln her. Er zeigt, warum es unver-
zichtbar ist, gerade den theologischen
Hintergrund besser zu kennen, um die
aktuellen Ereignisse verstehen und beur-
teilen zu konnen. Dabei ist der vorlie-
gende Band nicht nur eine Anfrage, son-
dern auch eine Analyse, um die weiter
schwelenden ,,Konflikte verstehen* zu
konnen. Die brisante Thematik findet
sich in den Kapiteln: ,,Wir haben Angst
voreinander*, ,,Ausldndische Truppen
in Arabien, ,,Konfrontation oder Frie-
den?*, ,,Islam und die universale Soli-
daritiat*, ,,Islam und Toleranz‘, ,,Der

268

Islam in der europdischen Geistesge-
schichte®.

Diese Hintergrundinformationen er-
moglichen dem in der westlichen Welt
christlich geprdgten Menschen einen
neuen Verstehenshorizont fiir die musli-
mischen Partner, um ,,aus den Konkur-
renten und Feinden von gestern die Part-
ner und Freunde von heute und morgen
werden® zu lassen (S. 154). Das Buch
versucht Hilfestellung zu leisten, um die
komplexen Informationen zur islami-
schen Religion und zur politischen
Situation in den islamischen Lindern
einzuordnen und zu gewichten. Es ist
eine Werbung fiir wachsende Verstindi-
gung, fiir Dialogbereitschaft und wei-
tere Bemithungen um Zusammenarbeit.
In spiritueller Offenheit und mit grofler
Lernbereitschaft sollte sich der westlich
gepragte Mensch mit diesen klaren
Uberlegungen beschéftigen. Daher ist
diese Publikation sehr zu empfehlen.

Georg Schiitz

KIRCHLICHES JAHRBUCH

Kirchliches Jahrbuch fiir die Evange-
lische Kirche in Deutschland. 115. Jahr-
gang 1988. Lieferung 1: Von Nairobi
nach Canberra. Teil 1: Nairobi 1975.
93 Seiten. DM 22,—. Lieferung 2:
Frommigkeit und Weltverantwortung.
216 Seiten. DM 42,—. Giitersloher
Verlagshaus, Giitersloh 1990; 1991.

Die Wiederbegegnung mit den Be-
gebenheiten, Auseinandersetzungen und
Einschitzungen vor, in und nach Nai-
robi 1975 erinnert noch einmal und
belegt im einzelnen, wie trotz ungeahn-
ter Verdnderungen in der Weltlage die
wesentlichen Fragen innerhalb der Welt-
christenheit nach wie vor auf der Tages-
ordnung stehen: Mission und Dialog,



Entwicklung und das Verhiltnis zu den
Armen, Menschenrechte. Andere The-
men wie die Siidafrikafrage in Verbin-
dung mit Apartheid und Rassismus haben
auf Grund positiver politischer Ent-
wicklungen an Schirfe verloren. Aus
aktuellem Interesse vermisse ich eine
wenigstens kurze Erwidhnung des Appells
von Gleb Jakunin und anderen Dissi-
denten aus der damaligen Sowjetunion
an die Vollversammlung, der damals fiir
einige Kontroversen sorgte. Gleb Jaku-
nin spielt in der kirchlichen Neuorien-
tierung der ROK eine Rolle.

Fir jeden aufmerksamen Leser ver-
wirrend und fiir spétere Urteilsbildung
verhidngnisvoll ist ein Druckfehler auf
S. 18. Dort muB es in dem Zitat aus Wal-
ter Arnolds Bericht von Nairobi in der
7. Zeile heiBen: ... ,,ist einer gesunden
Erniichterung gewichen® anstatt ,,ist
keiner. .5

Der Dreiklang der Themen Frieden,
Gerechtigkeit und Bewahrung der
Schopfung, in Uppsala schon in Andeu-
tungen vernehmbar, kam in Nairobi
zum ersten Mal deutlicher zum Klingen
und zeigte die ersten Wirkungen bei
uns. Dankbar wird der Leser an die
gedanklichen Impulse Ernst Langes
erinnert, die im Mai 1976 zur Griindung
der ,,Okumenischen Initiative FEine
Welt* fithrten. Uber die Kontroversen
um das Missionsverstdndnis im Zusam-
menhang der EKD-Synode 1980 in Gar-
misch erfiihre man gern etwas mehr,
weil die Debatte anhilt. — Im Ganzen:
Das 1. Heft ermutigt zu 6kumenischer
Geduld und Freude dariiber, wie so man-
ches zuerst von den Kirchen themati-
sierte Weltproblem heute weltweit wahr-
genommen und behandelt wird. Jetzt
geht es wohl darum, auch auBerhalb der
Kirchen Verbiindete im Streben nach
Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung
der Schopfung zu suchen.

Festzuhalten und zu vertiefen ist die
Zusammenarbeit auf diesem Gebiet mit
der rom.-kath. Kirche. Nachdem zu
Recht von erheblichen Verstdndigungs-
problemen auf dem Weg von Konigstein
iiber Stuttgart zur Okumenischen Ver-
sammlung in Basel berichtet wird
(S.232), sollten auch iiberraschend posi-
tive Urteile von bischéflicher katho-
lischer Seite festgehalten werden, zumal
der Fortgang des Prozesses durch die
plotzlich ,,dazwischengekommene* Ver-
einigung Deutschlands neu iiberdacht
werden muB. Dies sollte fiir die nichste
Ausgabe des Jahrbuches vorgemerkt
werden, wenn iiber die Okumenische
Versammlung von Basel zu berichten
sein wird.

Aus der Fiille der im 2. Heft doku-
mentierten Themen diirften besonders
solche Interesse finden, die nach der
Vereinigung an Brisanz noch zugenom-
men haben: Arbeitslose, Fremde und
Asylbewerber, Militdrseelsorge, vor
allem aber auch die Frage, wie wir damit
fertig werden, daB der Fortschritts-
glaube nach 200 Jahren an sein Ende
gekommen ist (S.87). Neue Religiositit
breitet sich aus, eine religiose Erneue-
rung der Volkskirche beschiftigt
Bischofe und Synoden (106—138). ,,Wie
konnen ... Mythos und Vernunft, ja
neuzeitliche Rationalitét {iberhaupt mit-
einander koexistieren, ohne einander
auszuschlieBen?* (S.93) Es geht um die
Frage: wie kann die Aufklirung iiber-
wunden, besser: aufgehoben werden,
ohne dall man hinter sie zuriickgeht. In
so manchem Ruf nach Re-Evangelisie-
rung klingt so etwas mit. Da mochte
man es wieder einmal bedauern, daf3
Synodentexte die Gemeinden zumeist
nicht erreichen, wie etwa auch die Aus-
arbeitung der EKD-Synode 1988 ,,Glau-
ben heute (S.124—126). Ob eine ent-
sprechend elementarisierende Bearbei-

269



tung fiir die Hand der Gemeinden und
der kirchlichen Erwachsenenbildung
hier weiterhelfen kénnte, damit die
,,Brneuerung der Volkskirche in Gang
kommt* (138)?

Die ,ungeloste ekklesiologische
Grundproblematik“ zwischen EKD und
VELKD (143) hat sich durch den bisher
nicht erfolgten Wiederbeitritt der Meck-
lenburgischen Kirche zur VELKD noch
mehr kompliziert — Schmerzlich beriihrt
es, daB in den wiedergegebenen offiziel-
len Texten zum 50. Jahrestag des
Novemberpogroms von 1938 die ver-
hingnisvolle und beschimende Rolle
des Arierparagraphen nicht erwidhnt
wird (178—180).

Ein an dieser Stelle peinlicher Druck-
fehler spricht S. 177 anstatt vom Rassen-
wahn von einem ,,Rasenwahn‘. Auf
S.180 muB es Israelitische Kultusge-
meinde, nicht Kirchengemeinde heiBen.

Zu S.181: Wenn die miBverstindliche
Rede Ph. Jenningers am 10. November
1988 gehalten wurde, so kann dieser
nicht am 1. November als Bundestags-
prasident zuriickgetreten sein. Zu S. 246:
Das gemeinsame Wort ,,Hoffnung auf
Frieden diirfte vom Mirz 1986, nicht
1946 stammen.

Bedriickend mufl man es finden, wie
wenig die immer wieder neuen Anldufe
zur Verbesserung der Lage der Asylbe-
werber und Arbeitslosen bewirkt haben.
Hier muBl mit groBer Geduld und reali-
stischen Einreden in die 6ffentliche Dis-
kussion, erfreulicherweise auch in wach-
sender Einmiitigkeit mit der rom.-kath.
Kirche, auf weitere Fortschritte hingear-
beitet werden. Es darf vor allem in den
neuen Bundesldindern nicht dazu kom-
men, daB es erst noch schlechter werden
muf, ehe es besser werden kann.

Gerhard Straufl

Anschriften der Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter

Prof. Dr. Anna Marie Aagaard, Hovedbygningen Ndr. Ringgade, DK-8000 Aarhus C /
Pastor Dr. Ulrich Asendorf, Wiilferoder Str. 18, W-3014 Laatzen / Sybille Fritsch-
Oppermann, Lenhartzstr. 29, W-2000 Hamburg 20 / Prof. Dr. Gerhard Grohs,
Am Jungstiick 42a, W-6500 Mainz 43 / Dr. Hubert Kirchner, Auguststr. 80, O-1040
Berlin / Dr. Laurentius Klein OSB, Josefshaus 714049, Jerusalem (Mount Sion),
Israel / Dr. Ralf Koerrenz, Schumannstr. 104, W-4020 Mettmann / Christof Kétter,
Bokeloher Str. 16, W-4470 Meppen / Gerhard Koslowsky, Hans-Bockler-Str. 7,
W-4000 Diisseldorf 30 / Thomas Kratzert, Westerbergstr. 64, W-4630 Bochum 7 /
Frank Kiirschner-Pelkmann, Sportzenkoppel 30c, W-2000 Hamburg 67 / Dr. Ingo
Lembke, Neue Burg 1, W-2000 Hamburg 11 / Dr. Christine Lienemann-Perrin,
Liebigstr. 5, W-3550 Marburg / Pfr. Edgar Nickel, Ludwigstr. 6, W-7800 Freiburg /
Dr. Gotz Planer-Friedrich, Zinzendorfhaus, 0-5301 Neudietendorf / Dr. Gottfried
Orth, Spitalstr. 36, W-8803 Rothenburg o.d.T. / Dr. Gottfried Schimanowski,
Bellinostr. 35, W-7410 Reutlingen 1 / Dr. Siegfried Schmitt, Postfach 1340, W-5500
Trier / Dr. Walter Schopsdau, Eifelstr. 35, W-6140 Bensheim / OKR i.R. Jiirgen
Schroer, Tiergartenstr. 45, W-4000 Diisseldorf 1 / Dr. Gerhard Strau3, Edelsbergstr. 1,
W-8900 Augsburg 1 / Dr. Gerhard Tiel, Rua Martin Lutero, 291, BR-93001 Sao
Leopoldo / Hans Ucko, 150, Route de Ferney, CH-1211 Geneva 2 / Dr. Dietrich
Werner, Universititsstr. 92a, W-4630 Bochum 1.

270



Nachwort der Schriftleitung

Unter den drei langfristigen Studienprojekten der Kommission fiir Glauben und
Kirchenverfassung ist dasjenige, das der ,,Einheit der Kirche und der Erneuerung
der menschlichen Gemeinschaft* gilt, das jiingste, zugleich aber auch das ilteste
und umfassendste. Seit es die 6kumenische Bewegung gibt, war es ihr Auftrag,
gegeniiber der Vielfalt kirchlicher Erscheinungen nach Einheit und Wesen der
Kirche zu fragen. Okumenische Bewegung mubBte sich aber auch darin bewihren,
daB Gottes Liebe in Jesus Christus nicht bei der Kirche und den Gl4ubigen endet,
sondern der Welt gilt. Der vorerst letzte Anlauf, Wesen und Sendung der Kirche
sowie die Weltverantwortung der Christen aufeinander zu beziehen, begann mit
Konsultationen 1981 in Sheffield bzw. 1984 in Kreta und fand 1990 im Faith and
Order-Dokument Nr. 151 seinen vorldufigen Abschluf. Dieses ist inzwischen auch
deutsch unter dem Titel ,,Kirche und Welt* (Lembeck) publiziert worden.

Wir danken der dinischen Systematikerin und Okumenikerin Anna Marie
Aagaard, Aarhus, sehr, daB sie bereit war, dieses Dokument unserer Leserschaft so
aufzuschlieBen, dafl daraus zugleich ein Beitrag fiir die Weltkonferenz von Glauben
und Kirchenverfassung im August 1993 in Santiago de Compostela, Spanien, wurde.
Wir sollten diese Stimme um so mehr beachten, als Frau Aagaard die Vertreterin
Europas im Prisidium des ORK ist.

Der Golfkrieg brachte uniibersehbar ans Licht, daB an den jlidisch-christlichen
Dialog, soweit er in Deutschland gefiihrt wurde, von beiden Seiten unrealistische
Erwartungen herangetragen worden waren. Weil uns das bekiimmert, wollten wir
dazu nicht schweigen, fanden es aber nicht hilfreich, deutsche Autoren ihre Positio-
nen so oder so wiederholen zu lassen. Dagegen schien es uns angesichts der aufge-
tretenen Mif3verstindnisse und Irritationen sinnvoll, das zustindige Stabsmitglied in
Genf aufzeigen zu lassen, welche Perspektiven zu beriicksichtigen und welche
Optionen zu vermeiden sind, sollen sich in diesem Dialog wirklich alle Mitglieder
des ORK vertreten sehen und engagieren. Der schwedische Pfarrer Hans Ucko hat
sich in einem deutsch geschriebenen Aufsatz dieser Miihe fiir uns unterzogen. Wir
hielten es fiir niitzlich, seinem grundlegenden Aufsatz eine Anfrage beizugeben, die
ein junger westdeutscher Theologe an Kontext-gebundene Betrachtun gen des Juden-
tums bei einigen zeitgendssischen Autoren richtet.

In Finnland hat sich, wie wir erst allmahlich bemerken, ein intensiver Iutherisch-
orthodoxer Dialog entwickelt, und zwar sowohl im Lande selbst als auch mit der
russischen Orthodoxie. Die lutherische Seite hat sich dafiir mit einer Gesamtschau
der Theologie Martin Luthers ausgeriistet, die sich stark gegen die Sicht auf der
Linie Ritschl, Holl und ihrer Nachfolger abgrenzt. Wer das Buch von Eino Murto-
rinne, Die finnisch-deutschen Kirchenbezichungen 1940—44 (Vandenhoeck &
Ruprecht) gelesen hat, begreift, daB hier eigenstdndig-kreativ etwas vollzogen
wurde, wozu die deutsche Lutherforschung durch den Kirchenkampf und Karl Barth
genotigt war. Uber diesen Dialog und den Ansatz dieser Gesamtschau berichtet
sachkundig Ulrich Asendorf.

Wir erfiillen damit nicht nur gern unsere Informationspflicht als Rundschau, son-
dern wissen uns mit den Finnen auch in dem Grundanliegen einig, da} die Gegen-
wart Christi im Glauben sich in Seinsaussagen niederschlagen muB. Gottesgemein-

271



schaft statt als Zusammensein mit Gott auf ein Mitwirken mit Gott zu reduzieren,
kann nur zu Gesetzlichkeit und Neurosen fithren. Wir verbinden mit dieser Zustim-
mung aber die Bitte an die Finnen, doch den Kontext und die hermeneutische
Absicht hinter den Lutherinterpretationen mitzudiskutieren, gegen die sie sich so
beharrlich abgrenzen. Ihre Kategorie des ,,Real-Ontischen‘ dient ja zundchst ein-
mal der Vergewisserung im kirchlichen Binnenraum. Soll die von Gott geliebte Welt
gerade in ihrer Sidkularitit im Dialog zwischen Orthodoxen und Lutheranern
prasent sein, dann 148t sich unseres Erachtens nicht davon absehen, ob die Kategorie
des Real-Ontischen auch wissenschaftshermeneutisch leistet, was man sich als
innerchristliche Vergewisserung von ihr verspricht, und ob sie ein in der sdkularen
Gesellschaft kommunizierbares Wahrheitsverstdndnis hergibt.

Der Beitrag von Ralf Koerrenz ist notwendige Erinnerung an einen Ahnherrn der
Okumene und Gruf an die Freunde in der CSFR. Dabei sind wir uns bewuft, daf}
sie 1992 nicht nur des 400. Geburtstags von Johann Amos Comenius gedenken
(28. Mirz), sondern auch des Massakers von Lidice vor 50 Jahren (10. Juni).

Vo.

Heinz Schiitte

Kirche im okumenischen Verstandnis
Kirche des dreieinigen Gottes

ISBN 3-87476-276-9, 2., erg. Aufl., 1991, 204 Seiten, DM 19,80
(zus. mit Bonifatius-Verlag, Paderborn)

Der Paderborner Systematiker Heinz Schiitte legt mit diesem okumenischen
Katechismus in allgemeinverstindlicher Sprache eine biblisch begriindete Ekklesio-
logie vor, die entsprechend der Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils, der ortho-
doxen, der lutherischen und der reformierten Tradition trinitarisch aufgebaut und
entwickelt ist. Zugleich handelt es sich um eine 6kumenische Ekklesiologie, die auf
den 6kumenischen Dokumenten und auf den Bekenntnissen der Kirchen beruht. -
Heinz Schiitte weist auf, daBl wir von einem fest gegriindeten Grundkonsens
zwischen unseren Kirchen ausgehen kénnen und nicht von einer Grunddifferenz.

Verlag Otto Lembeck, Leerbachstrafle 42, 6000 Frankfurt am Main

272



Fiinfte Weltkonferenz fiir
Glauben und Kirchenverfassung 1993

VON GUNTHER GASSMANN

1. Weiterfiihrung einer Tradition

In der Satzung der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung
des Okumenischen Rates der Kirchen (ORK) heiBt es: ,,Weltkonferenzen
fiir Glauben und Kirchenverfassung konnen auf Empfehlung der Stindi-
gen Kommission im Namen der Plenarkommission einberufen werden,
wenn der Zentralausschuff des Okumenischen Rates seine Zustimmung
erteilt. Die Einladung zur Teilnahme an diesen Konferenzen soll an alle
Kirchen in der Welt gerichtet werden, die Jesus Christus als Gott und Hei-
land bekennen. An diesen Konferenzen sollen in erster Linie Delegierte
teilnehmen, die die Kirchen als ihre offiziellen Vertreter entsandt haben.
Dariiber hinaus kénnen Jugenddelegierte, besondere Berater und Beobach-
ter eingeladen werden. Besondere Sorgfalt ist auf die Ubermittlung der
Berichte und Empfehlungen von Weltkonferenzen an die Kirchen zu ver-
wenden* (Par. 5.1).! Mit dieser Bestimmung in der Satzung liegt eine
Ankniipfung an die Urspriinge der Bewegung fiir Glauben und Kirchenver-
fassung vor. Deren ,,Ursprungsurkunde®, die Resolution der Generalkon-
vention der Protestantischen Episkopalkirche in den USA vom 19. Oktober
1910, besteht wesentlich in dem BeschluBi, ,,... einen gemeinsamen Aus-
schull zur Planung einer Konferenz zu bilden, die sich mit Fragen des
Glaubens und der Kirchenverfassung (questions touching faith and order)
beschiftigen sollte, und alle christlichen Gemeinschaften in der ganzen
Welt, die unseren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland bekennen,
zu ersuchen, gemeinsam mit uns eine solche Konferenz zu planen und
durchzufiihren.*?

In der Tat, die Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung begann mit
der Planung einer Weltkonferenz, auf der erstmalig nach Jahrhunderten der
Trennung und der Feindschaft die Kirchen zusammenkommen sollten, um
iiber die sie trennenden Fragen zu sprechen. Die Einladung war an alle Kir-
chen gerichtet, und dies schloB fiir die anglikanischen Initiatoren auch die
romisch-katholische Kirche mit ein. Alleiniges Kriterium fiir die Einladung
war und ist es auch heute noch, wie wir oben gesehen haben, dal3 Jesus
Christus als Gott und Heiland bekannt wird.

273



Es dauerte 17 Jahre, bis der Plan einer Weltkonferenz in Erfiillung gehen
konnte. In diesem Zeitraum fand das Vorhaben auch in anderen Kirchen
Zustimmung, wenngleich bis 1920 die wesentliche Verantwortung und
Initiative bei der Kommission der Protestantischen Episkopalkirche lag, die
mit den ersten 12 Heften der (spiteren) ,,Faith and Order Papers“ — in
hoher Auflage und in mehreren Sprachen — den Gedanken einer Weltkon-
ferenz verbreitete und interpretierte. Die romisch-katholische Kirche lehnte
eine Beteiligung ab. Mit der Vorkonferenz 1920 in Genf ging dann die Vor-
bereitung der Weltkonferenz auf einen interkonfessionellen und internatio-
nalen Fortsetzungsausschuf iiber.? Die weitere Geschichte ist gut bekannt
und dokumentiert. Die erste Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung 1927 in Lausanne und dann die zweite Weltkonferenz 1937 in Edin-
burgh waren, zusammen mit den anderen groflen 6kumenischen Konferen-
zen in der ersten Hilfte dieses Jahrhunderts (der Weltmissionskonferenz
1910 in Edinburgh und den ihr folgenden Konferenzen sowie der Weltkonfe-
renzen der Bewegung fiir Praktisches Christentum 1925 in Stockholm und
1937 in Oxford), Ereignisse von kirchengeschichtlicher Bedeutung. Sie
waren, bei aller Begrenzung im Blick auf ihre Teilnehmer und ihre Ergeb-
nisse, Ausdruck und Mittel eines Aufbruchs hin zum Ringen um die Einheit
der Kirche Jesu Christi und um die weltweite gemeinsame christliche Ver-
antwortung in Zeugnis und Dienst. *

Bei der Griindung des Okumenischen Rates 1948 in Amsterdam war es
keine Frage, daB3 Glauben und Kirchenverfassung, eine der beiden Bewegun-
gen, die den ORK konstituierten, weiterhin eine besondere Stellung im Rah-
men des ORK einnehmen wiirde. Es wurde eine Kommission gebildet und
die weitere Abhaltung von Weltkonferenzen erméglicht. Die dritte Weltkon-
ferenz 1952 in Lund konnte sich starker auf die theologische Diskussion
konzentrieren, da das gegenseitige Kennenlernen und der Vergleich der
Positionen nicht mehr im Vordergrund zu stehen brauchten. Der Ausgangs-
punkt von den gemeinsamen biblischen und christologischen Grundlagen
her markierte eine Wende in der 6kumenischen Methode.® Die Besinnung
auf diese Grundlagen wurde auf der vierten Weltkonferenz 1963 in Mon-
treal in der vielbeachteten Diskussion und Kldrung zur Frage von Schrift
und Tradition vertieft und erweitert. Erweitert hatte sich auch der Kreis der
Teilnehmer. Die orthodoxen Kirchen waren stirker vertreten als bisher,
ebenso die Kirchen der siidlichen Hemisphére (mit 55 Delegierten von 232).
Erstmals nahmen auch romische Katholiken als Referenten, Beobachter
und Giste teil.®

274



2. Santiago de Compostela 1993

Nach der Konferenz in Montreal hat es 30 Jahre gedauert, bis nun wieder
eine Weltkonferenz, die fiinfte, fiir Glauben und Kirchenverfassung stattfin-
den wird. Wir werden immer wieder gefragt: Warum eine so lange Pause?
Eine schliissige Antwort gibt es nicht, aber Vermutungen. Wenn die Abhal-
tung grofer Konferenzen in bestimmten Abstinden (wie z. B. der Weltmis-
sionskonferenzen oder Vollversammlungen des ORK) nicht offiziell festge-
legt ist, dann diirfte ein wesentliches Kriterium fiir die Einberufung einer
Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung die Frage sein, ob die
Zeit dafiir ,,reif* ist. Dazu kidme als ein weiteres Kriterium die Frage, ob
eine solche Konferenz mit dem erforderlichen organisatorischen und finan-
ziellen Aufwand im Augenblick die geeignetste Form ist, um bestimmte
Zielsetzungen von Glauben und Kirchenverfassung voranzubringen. Offen-
sichtlich wurden beide Kriterien in den Jahrzehnten nach Montreal negativ
beantwortet, wobei allerdings zu bemerken ist, daf} eine fiinfte Weltkonfe-
renz bereits 1982 vom ORK-ZentralausschuB3 genehmigt, von der Kommis-
sion fiir 1989 vorgesehen und dann von der Kommission wiederum verscho-
ben wurde angesichts der vielen groBen ORK-Konferenzen zwischen Van-
couver 1983 und Canberra 1991.

Es zeigte sich nun, daB diese Verschiebung von 1989 auf 1993 auch von
der Sache her hochst angemessen war. Dies aus zwei Griinden: 1) Die drei
Hauptstudien von Glauben und Kirchenverfassung, d.h. der beispiellose
Diskussions- und RezeptionsprozeB in Verbindung mit dem Lima-Doku-
ment und die Studienprojekte ,,Auf dem Wege zu einem gemeinsamen Aus-
druck des apostolischen Glaubens heute* und ,,Die Einheit der Kirche und
die Erneuerung der menschlichen Gemeinschaft, sind erst zwischen 1989
und 1991 zu einem vorldufigen Abschluf3 gebracht worden. 2) Die Fragen
im Blick auf den weiteren Weg der 6kumenischen Bewegung und des ORK
haben sich vor, mit und nach Canberra 1991 noch verschirft. Beide Ent-
wicklungen haben bei vielen die Uberzeugung bestirkt, daf tatsachlich die
Zeit ,,reif* ist fiir eine Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung.
Sie ist reif, weil nun die Moglichkeit besteht, eine Bilanz dessen vorzuneh-
men, was in den letzten Jahrzehnten im Bemiihen um eine engere Gemein-
schaft unter den Kirchen erreicht worden ist, was davon von den Kirchen
und fiir ihre gegenseitigen Beziehungen aufgenommen wurde und was wei-
terhin der sichtbaren Einheit der Kirchen im Wege steht. Die Zeit ist auch
deshalb reif fiir eine Weltkonferenz, weil viele sich von einer solchen Konfe-
renz neue Perspektiven, Impulse und eine Ermutigung fiir den weiteren
6kumenischen Weg erhoffen.

275



Wie steht es aber mit dem zweiten Kriterium? Es hat sich gezeigt, daB die
grofen dkumenischen Konferenzen der letzten zehn Jahre angesichts der
vielen in sie eingebrachten partikularen Interessen und eines breit geficher-
ten Programms kaum in der Lage waren, einen intensiven und konzentrier-
ten theologischen Austausch zu ermdglichen. Was blieb, war die Freude
iiber eine weltweite Begegnung von Christen und iiber lebendige Gottes-
dienste. Von den Ergebnissen aber nahm die Christenheit kaum Kenntnis.
Auch die Weltkonferenz 1993 wird nur in einem begrenzten zeitlichen Rah-
men theologische Arbeit leisten kénnen. Aber sie hat die Chance, auf einem
umfassenderen Forum zu ,,rezipieren‘, was geleistet worden ist und deut-
liche Priorititen fiir die weitere Arbeit von Glauben und Kirchenverfassung
und fiir die 6kumenische Bewegung insgesamt herauszustellen. Dafiir lohnt
es sich, daB3 der kleine Genfer Mitarbeiterstab, unterstiitzt von der Standi-
gen Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung, die Last der organi-
satorischen und inhaltlichen Vorbereitung auf sich genommen hat und zudem
noch einen Zuschuf3 von 1 Mio. DM bei den Kirchen ,,einsammeln‘ mulf.

Die Weltkonferenz wird vom 3. bis 14. August 1993 in Santiago de Com-
postela in Spanien mit etwa 350 offiziellen Teilnehmern (Delegierten, Bera-
tern etc.) stattfinden. Es ist heute schwierig, einen Tagungsort fiir eine grofie
Konferenz zu finden, wenn man sich aus finanziellen und ,,atmosphéri-
schen* Griinden nicht in der Lage sieht, ein teures Konferenzzentrum zu
mieten und die Teilnehmer/innen in Hotels unterzubringen. Nach ldngerer
Suche in verschiedenen Teilen der Welt, die zu dem Ergebnis fiihrte, daf} die
Tagungsorte entweder zu teuer sind oder aber praktische Nachteile aufwei-
sen (z.B. Transport mit Bussen zwischen den verschiedenen Tagungsstat-
ten), entschieden wir uns fiir Santiago de Compostela. Hier ist alles dicht
beisammen. Die Teilnehmer/innen konnen im groBen Priesterseminar die
taglichen Gottesdienste feiern, die Mahlzeiten einnehmen und in Sektionen
und Gruppen tagen. Zusitzliche Unterbringungsmoglichkeiten bestehen in
anderen Seminaren in der Nihe, und die Plenarsitzungen finden in einer
Sporthalle statt, die man auch bei angeregten Gespriachen in 10 Minuten
erreicht. Santiago de Compostela ist ein traditionsreicher Pilgerort und hat
damit symbolische Bedeutung fiir unseren 6kumenischen Pilgerweg. Com-
postela ist verwoben in die ambivalente Geschichte der Eroberung Latein-
amerikas und wird uns so an die Verflechtung von Kolonialismus und Mis-
sion erinnern, die nicht nur ein spanisches Phinomen ist. Compostela ist
eine sehr katholische Stadt, doch der Erzbischof und sein Mitarbeiterstab
wissen sich der 6kumenischen Bewegung verpflichtet und werden den 6ku-
menischen ,,team visit* aus aller Welt mit offenen Armen empfangen.

276



3. Thema und Zielsetzung

Die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung hat auf ihrer
Tagung im August 1989 in Budapest als Thema fiir die Weltkonferenz vorge-
schlagen: ,,Auf dem Wege zur Gemeinschaft/Koinonia im Glauben, Leben
und Zeugnis‘. Erstmalig wurde ein Thema fiir eine Weltkonferenz gewihlt,
und anders als bei den Themen fiir die Vollversammlungen des ORK
bestimmt und strukturiert dieses Thema auch die Einzelthemen und Tages-
ordnung der Weltkonferenz. Es ist ein ekklesiologisches Thema und ent-
spricht der von vielen Seiten geduBerten Erwartung, daf} sich das dkumeni-
sche Gesprich konzentrierter und umfassender als bisher dem Kirchenver-
stindnis zuwenden miisse. Aus diesem Grunde hatte die Kommission in
Budapest ebenfalls vorgeschlagen, mit einem neuen Studienprojekt iiber
,,;Okumenische Perspektiven der Ekklesiologie‘ zu beginnen. Dieses Pro-
jekt, das, wenn mdoglich, wieder zu einem Konvergenz-Dokument fithren
sollte, kann wegen der Vorbereitungen fiir die Weltkonferenz nicht intensiv
vorangetrieben werden. Andererseits gehort die Weltkonferenz mit ihrer
Thematik in den Rahmen dieses Projekts hinein und wird hoffentlich einen
wesentlichen Beitrag zu dessen Durchfiithrung leisten.

Doch das Thema wurde nicht nur aus dem Grunde gewidhlt, daff im oku-
menischen Gesprich die Kirche ,,dran* ist. Es war auch die Arbeit von
Glauben und Kirchenverfassung in den letzten Jahren, die mit einer gewis-
sen Konsequenz zu dieser Themaformulierung fithrte. Das in bilateralen
Gesprichen wie auch im Lima-Dokument und den beiden Studien {iber den
apostolischen Glauben und iiber Einheit und Erneuerung zunehmend in
den Vordergrund getretene ekklesiologische Konzept der ,,Communio* oder
,,Koinonia‘ ist aufgenommen worden und ist Grundlage, umgreifender
Rahmen und Zielorientierung des Themas. Die drei Elemente des Themas
— Glauben, Leben, Zeugnis — verweisen auf drei grundlegende Vorausset-
zungen wie auch Ausdrucksformen der erstrebten Gemeinschaft/Koinonia.
Es sind Voraussetzungen und Ausdrucksformen der ,,Einheit, die wir
suchen®, die in den Erklidrungen zur Einheit der Kirche, die von den ORK-
Vollversammlungen in Neu-Delhi (1961), Nairobi (1975) und nun auch Can-
berra (1991)” angenommen worden sind, kontinuierlich herausgestellt wur-
den. Es geht um Einheit 1) im Bekenntnis des einen apostolischen Glau-
bens, 2) im gemeinsamen Leben, das Solidaritit, materielles und geistliches
Miteinanderteilen wie konziliare Formen der Beratung und Entscheidung
einschlieBt und das seinen tiefsten Ausdruck in der durch gegenseitige Aner-
kennung der Mitglieder, Sakramente und Amter erméglichten sakramenta-
len Gemeinschaft findet, 3) im gemeinsamen Zeugnis und Dienst in der Welt.

2%



Ganz unmittelbar erwuchs aber das Thema der Weltkonferenz aus den
drei Hauptstudien von Glauben und Kirchenverfassung, die gleichsam in
einer ,,konzertierten Aktion* eine weitere Anndherung der Kirchen im
Blick auf die drei genannten Grundelemente der erstrebten sichtbaren Ein-
heit der Kirche Jesu Christi begriinden und anregen wollen. Die Studie iiber
das gemeinsame Bekenntnis des apostolischen Glaubens® ist unmittelbar
verbunden mit dem ersten Element des Themas, das gleichzeitig die Briicke
schligt zu den wichtigen Ergebnissen der Montreal-Weltkonferenz in der
Verhiltnisbestimmung von Schrift, Tradition und Traditionen. Das Lima-
Dokument und der von ihm ausgeloste Diskussions- und Rezeptions-
prozeB® sind offenkundig bezogen auf das zweite Element, das gemein-
same Leben in sakramentaler Gemeinschaft. Die in der dritten Studie von
Glauben und Kirchenverfassung entfaltete Wechselbeziehung zwischen dem
Bemiihen um die Einheit der Kirche und die Erneuerung der menschlichen
Gemeinschaft! zielt auf das gemeinsame Zeugnis und den gemeinsamen
Dienst als einer Wesensbestimmung von Kirche und somit auf das dritte
Element des Themas fiir Santiago de Compostela 1993.

Dabei ist uns bewuBt, dafl nicht nur diese drei Studien von Glauben und
Kirchenverfassung unmittelbar in das Thema einflieBen. Von Bedeutung
sind auch die Ergebnisse bilateraler Gespriche zum Verstidndnis der Kirche,
der Sakramente und Amter und des Heils der Menschen in Rechtfertigung
und Heiligung!'. Aber auch Ergebnisse der Arbeit des ORK insgesamt, so
iiber die Gemeinschaft von Frauen und Ménnern in der Kirche, 6kumeni-
sche Spiritualitit, Dialog mit anderen Religionen, das Miteinanderteilen
von materiellen und geistlichen Ressourcen und nicht zuletzt der ProzeB
{iber Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung, stehen in
einem direkten Zusammenhang mit dem Thema. SchlieBlich muf die Ein-
heits-Erkldrung von Canberra 1991 genannt werden, die wesentlich von
Glauben und Kirchenfassung vorbereitet wurde. Sie ist ja bereits so etwas
wie eine ,,Kurzfassung* fiir die Entfaltung des Themas der Weltkonferenz
und muB daher auch fiir die Diskussionen in Santiago de Compostela mit
grundlegend und richtungweisend sein.

Wenn somit deutlich ist, wie sehr das Thema auf die bisherigen 6kumeni-
schen theologischen Gespriche bezogen ist und deren Ergebnisse zur
Grundlage hat, dann ist eine wesentliche Zielsetzung der Weltkonferenz
offenkundig: Es wird darum gehen, eine Bilanz vorzunehmen. Was ist in
den Bemiihungen um engere Gemeinschaft der Kirchen im Glauben, Leben
und Zeugnis erreicht und den Kirchen zur Rezeption, d.h. zur Beurteilung,
Veranderung und Erweiterung ihres Denkens und Lebens und zur Ermog-

278



lichung konkreter Schritte hin zur vollen Gemeinschaft mit anderen Kirchen
angeboten worden? In welchem Maf3e und in welcher Weise ist dieses Ange-
bot tatséchlich von den Kirchen aufgenommen worden? Wo bestehen wei-
terhin Differenzen und Barrieren, die einer vollen Gemeinschaft der Kir-
chen im Wege stehen? Eine solche Bilanz kann auf einer groflen Konferenz
nicht in allen Einzelheiten und nicht in einer differenzierenden Beurteilung
vorgenommen werden. Es wird aber wichtig sein, auf einer repriasentativen
Versammlung vor den Augen und Ohren der 6kumenischen Offentlichkeit
Rechenschaft dariiber abzulegen, wo wir gegen Ende dieses ,,6kumenischen
Jahrhunderts* stehen, welche tiefgreifenden Verinderungen und Annihe-
rungen in den Beziehungen der Kirchen tatsdchlich erreicht worden sind.
Eine solche Versammlung kann auch zur Stimme werden, durch die die Kir-
chen aufgerufen werden, Schritte hin zu engerer Gemeinschaft, die méglich
sind und noch nicht gewagt wurden, zu unternehmen. Und schlieBlich wird
die Weltkonferenz nicht bei der Nennung der noch bestehenden Unter-
schiede stehenbleiben kénnen, sondern zumindest Richtungen angeben fiir
die weitere Arbeit zu deren Uberwindung. Daher wird die Bilanz nicht nur
im Riickblick vorgenommen werden kénnen, sondern zugleich im Ausblick
auf den vor uns liegenden 6kumenischen Pilgerweg. Nur so wird die Dyna-
mik des Themas zur Geltung gebracht werden: ,,Auf dem Wege zur Ge-
meinschaft/Koinonia im Glauben, Leben und Zeugnis* (Towards Com-
munion/Koinonia in Faith, Life and Witness).

Bleibt diese Zielsetzung in gewisser Weise noch im Rahmen der Arbeit
von Glauben und Kirchenverfassung, so wird es doch nétig sein, in einem
zweiten Schritt dariiber hinauszugehen. Hierzu fordern sowohl der Zeit-
punkt als auch der Kontext der Weltkonferenz heraus. Die Bedeutung des
Zeitpunktes wurde bereits mit dem Hinweis auf das Ende dieses ,,6kumeni-
schen Jahrhunderts* angesprochen. In einer Zeit rascher und oft atem-
beraubender Verinderungen und damit auch der Gefahr der Geschichtsver-
gessenheit wird es gut und ermutigend sein, das Maf} an bereits erreichter
Okumenischer Gemeinschaft zu bekriftigen angesichts der Hoffnungen
und Erwartungen, mit denen die 6kumenischen Pioniere zu Beginn dieses
Jahrhunderts eine neue kirchengeschichtliche Epoche einleiteten. Doch
gerade der ,,Erfolg* der 6kumenischen Bewegung hat auch zu den gegen-
wartigen Verunsicherungen, dem nachlassenden Engagement fiir die Ein-
heit der Kirchen, den Enttduschungen iiber ausbleibende grofle Schritte
nach vorn mit beigetragen. Dazu sind neue Differenzen zwischen Kirchen
aufgebrochen, und der ORK scheint im Augenblick kaum in der Lage zu
sein, klare Prioritdten und Perspektiven fiir den zukiinftigen Weg der Oku-

279



mene herauszustellen. Dies ist der Kontext, der von der Weltkonferenz fiir
Glauben und Kirchenverfassung ernst zu nehmen ist und auf den sie reagie-
ren muB. In welcher Weise dies geschehen kann, muf bei den Vorbereitun-
gen bedacht und auf der Konferenz selbst in der Form einer besonderen
Erkldrung an die Kirchen aufgenommen werden.

Doch soviel ist schon jetzt deutlich: Die Konferenz muf} zu einer Gelegen-
heit werden, bei der die Kirchen neu zu ihrer 6kumenischen Verpflichtung
aufgerufen werden. Und nicht nur das. Es muf ihnen auch eine begriindete
Ermutigung hierzu vermittelt werden, zusammen mit Orientierungen und
Zielbeschreibungen fiir den weiteren gemeinsamen Weg und den néchsten
Schritten hin zu diesem Ziel. Dies wird schlieBlich auch Uberlegungen zu
den Instrumenten des 6kumenischen Bemiihens mit einbeziehen miissen. Es
bedarf vielleicht einer sehr viel radikaleren Umstrukturierung des ORK als
sie kiirzlich vorgenommen wurde, da bereits deutlich ist, daB sich inhaltlich
und programmatisch kaum etwas dndern wird. Hier hat die Weltkonferenz
eine Chance, und der Erwartungsdruck ist schon deutlich zu spiiren. Ob sie
die theologische und geistliche Kraft und Imagination aufbringen wird,
diese Chance zu nutzen, der Herausforderung gerecht zu werden, kann
nicht garantiert werden. Eine groBe Versammlung ist nicht notwendiger-
weise visiondrer als geistbegabte Propheten, im Gegenteil. Aber die Chance
ist da, und wie sie genutzt werden wird, hingt zum Teil auch von der Vorbe-
reitung der Weltkonferenz ab.

4. Vorbereitung der Weltkonferenz

Abgesehen von den praktischen Vorbereitungen fiir die Weltkonferenz
wird die theologisch-6kumenische Vorbereitungsarbeit mit Hilfe der Er-
arbeitung eines Arbeitsdokuments geschehen. Fiir jede der bisherigen Welt-
konferenzen wie auch fiir andere groBe okumenische Versammlungen sind
Berichte, Sektionsentwiirfe (z. B. Uppsala) oder andere Arbeitsmaterialien
vorbereitet worden. Eine gréBere Konferenz mit einer sehr diversen Teilneh-
merschaft und einer nur begrenzten Zahl von Arbeitstagen bedarf der
inhaltlichen Vorbereitung, auf der dann die eigentliche Konferenzarbeit
— bei aller Freiheit, ihre eigenen Vorstellungen und Aussagen zu entwickeln —
aufbauen kann. Bei Konferenzen in jiingster Zeit sind solche Vorbereitun-
gen wenig beachtet worden, so daB z. B. die Berichte der Sektionen in Can-
berra 1991 teilweise hinter den Uberlegungen des Arbeitsdokuments
zuriickblieben, wihrend die Canberra-Erkldrung zur Einheit der Kirche, die
einen Entwurf von Glauben und Kirchenverfassung ,,fortgeschrieben* hat,

280



wohl der einzige Text dieser Vollversammlung ist, auf den man sich weiter-
hin beziehen wird.

Es war auf dem Hintergrund dieser Erfahrungen, daf} die Stindige Kom-
mission fiir Glauben und Kirchenverfassung im letzten Jahr beschlossen
hat, ein Arbeitsdokument zum Thema und den Unterthemen der Konferenz
vorzubereiten. Es soll eine doppelte Funktion erfiillen. Es soll, erstens, eine
Arbeitsgrundlage fiir die Sektionen und Gruppen wihrend der Konferenz
bieten. Das Dokument ist daher von seinen ersten Entwiirfen an so struktu-
riert worden, daf seine Hauptteile jeweils von einer Sektion der Konferenz
und die Abschnitte der Hauptteile von einzelnen Arbeitsgruppen als Grund-
lage fiir ihre Arbeit benutzt werden kénnen. Die Konferenz soll das Arbeits-
dokument nicht tiberarbeiten, sie hat alle Freiheit fiir die Formulierung
ihrer eigenen Ergebnisse, aber sie soll das Dokument ernst nehmen und des-
sen Aussagen und Perspektiven, wo sie sich als mdgliche Ausdrucksform
der eigenen Uberlegungen erweisen, auch iibernehmen. Das Arbeitsdoku-
ment soll, zweitens, die Moglichkeit bieten, Kirchen, 6kumenische Kommis-
sionen und Gremien, Gruppen und Einzelpersonen an der Vorbereitung der
Weltkonferenz zu beteiligen. Dies soll in der Weise geschehen, daf3 der Ent-
wurf des Arbeitsdokuments, der seit Dezember 1991 von einem Unteraus-
schufl der Stindigen Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung er-
arbeitet worden ist und von der Kommission im April 1992 in Dublin in sei-
nen Grundziigen gebilligt wurde, inzwischen den Kirchen und interessierten
Gruppen und Einzelpersonen vorliegt. Sie alle haben die Méglichkeit, bis
Dezember 1992 ihre Anmerkungen und Anderungsvorschlige an das Sekre-
tariat der Kommission in Genf zu schicken. Gleichzeitig soll der Entwurf
des Arbeitsdokuments auf regionalen Vorbereitungstagungen, die in
Afrika, Asien, Europa, Lateinamerika, dem Mittleren Osten und in Nord-
amerika stattfinden werden, diskutiert werden, wobei ebenfalls Vorschlige
fir Erganzungen und Verinderungen gemacht werden sollen.

Auf der Grundlage all dieser Reaktionen wird dann der Redaktionsaus-
schuB zwischen Januar und Mérz 1993 eine Uberarbeitung des Arbeits-
dokuments vorbereiten, die von der Stindigen Kommission im April 1993
(in Stuttgart) abgeschlossen werden soll. Das Arbeitsdokument wird dann
den Teilnehmern und Teilnehmerinnen an der Weltkonferenz zugehen und
gleichzeitig gedruckt werden, so dal} es auch als ein eigenstindiges Doku-
ment von denen benutzt werden kann, die nicht an der Weltkonferenz teil-
nechmen werden. Es konnte iiberdies, wenn sein Inhalt dies rechtfertigt, zu
einem wichtigen Referenztext fiir 6kumenische Gespriche werden. Wichtig
scheint mir an diesem ganzen Vorhaben zu sein, dall Kirchen, 6kumenische

281



Kommissionen und interessierte Einzelpersonen nicht nur an den vorberei-
tenden Uberlegungen fiir die Weltkonferenz beteiligt werden, sondern die
Moglichkeit haben, diese Uberlegungen auch selbst mit zu prigen. Dariiber
hinaus sollen die regionalen Vorbereitungstagungen ihre Erwartungen an
die Weltkonferenz formulieren, so daB auch hier eine breitere Basis geschaf-
fen wird, als sie von einer solchen Konferenz selbst geboten werden kann.

Der Entwurf des Arbeitsdokuments ist noch sehr vorldufig. Deshalb
erwarten wir viel von den Reaktionen und der sich darauf griindenden
Uberarbeitung. Das Arbeitsdokument tragt den Titel der Weltkonferenz
— Auf dem Wege zur Gemeinschaft/Koinonia im Glauben, Leben und
Zeugnis — und wird durch diesen strukturiert (wie dies dann, s.o., auch
auf der Weltkonferenz selbst durch Sektionen und Arbeitsgruppen gesche-
hen soll). Eine ausfiihrlichere Einleitung umreifit die gegenwirtige Situation
in der Welt und in der 6kumenischen Bewegung, in deren Kontext die Welt-
konferenz stattfindet. Sie verweist sodann auf die biblischen Grundlagen
des Konzepts der ,,Koinonia‘ und setzt dies in Beziehung zur Einheits-
Erklarung von Canberra. In vier Hauptteilen (die den Sektionen der Kon-
ferenz entsprechen) wird dann das Thema der Konferenz entfaltet unter den
Aspekten der Gemeinschaft 1) im Bekennen des einen Glaubens zur Ehre
Gottes, 2) im Teilhaben am gemeinsamen Leben in Christus, 3) in der Beru-
fung zu einem gemeinsamen Zeugnis fiir eine erneuerte Welt, 4) im Wachsen
in der Koinonia zur Ehre Gottes, auf dafl die Welt glaube. Dabei nimmt der
vierte Teil eine besondere Stellung ein, weil in ihm versucht wird, Folgerun-
gen, Herausforderungen und Schritte fiir den gemeinsamen dkumenischen
Weg in die Zukunft zu formulieren. Gerade dieser Teil bedarf noch drin-
gend einer starkeren Profilierung.

Dieser Prozeli der Vorbereitung eines Arbeitsdokuments auf einer breite-
ren Basis ist neu fiir Glauben und Kirchenverfassung. Neu ist auch, daf ein
starker Akzent auf biblische Reflexion im Plenum wie in den Gruppen und
auf eine sorgfiltige Vorbereitung der Gottesdienste gelegt wird. Ein beson-
derer Unterausschuf3 der Standigen Kommission, zusammen mit Beratern,
ist mit dieser Aufgabe betraut und wird, ebenfalls zur Vorbereitung, ein
Heft mit Bibelstudien zum Thema herausbringen. In den Rahmen dieser
Vorbereitungsarbeit gehdren auch Uberlegungen, in einem besonderen Got-
tesdienst der noch nicht vollen eucharistischen Gemeinschaft zu gedenken
und dann mehrere Abendmahlsgottesdienste zu halten, nicht aber einen
gleichsam ,,offiziellen** Abendmahlsgottesdienst der Konferenz.

Im vorlaufigen Programmentwurf sind Hauptvortrige zum biblischen
Verstindnis von ,,Koinonia® und zum Thema und den Unterthemen der

282



Weltkonferenz vorgesehen. Hinzu kommen voraussichtlich mehrere Haupt-
vortridge und Plenardiskussionen zur Zukunft der 6kumenischen Bewe-
gung, des Okumenischen Rates der Kirchen und der Rolle und Arbeit von
Glauben und Kirchenverfassung. So wird die Konferenz, zusammen mit den
Berichten aus den Sektionen und einer besonderen Erklirung, die Moglich-
keit haben, nicht nur eine Bilanz 6kumenischer Fortschritte und noch zu
bewiltigender Hindernisse vorzunehmen, sondern auch Wege und Hoff-
nungen fiir die Zukunft der 6kumenischen Bewegung aufzuzeigen. Und das
ist dringlicher denn je!

ANMERKUNGEN

Abgedruckt in: Bericht aus Nairobi 75, Hanfried Kriiger und Walter Miiller-Rémheld
(Hg.), Frankfurt/M. 1976, 353.

Faith and Order Paper No. 1. Dtsch. in: Die Einheit der Kirche. Material der 6kumenischen
Bewegung, Lukas Vischer (Hg.), Miinchen 1965, 282 (1).

Eine eingehende Darstellung dieser ersten Periode findet sich bei Karl-Christoph Epting,
Ein Gespriich beginnt. Die Anfinge der Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung in
den Jahren 1910 bis 1920, Ziirich 1972.

Die Berichte der Weltkonferenzen finden sich in: Die Einheit der Kirche, a.a.O. Darstellun-
gen der Entwicklung bis 1937 finden sich u.a. bei: Reinhard Frieling, Die Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung 1910 bis 1937 unter besonderer Beriicksichtigung des Bei-
trags der deutschen evangelischen Theologen und der evangelischen Kirchen in Deutsch-
land, Géttingen 1970; Giinther GaBmann, Konzeptionen der Einheit in der Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung 1910 bis 1937, Géttingen 1979.

Bericht in: Die Einheit der Kirche, a.a.O.

Bericht in: Die Einheit der Kirche, a.a.0.; Montreal 1963. Vierte Weltkonferehz fiir Glau-
ben und Kirchenverfassung. Berichtsband, P. C. Rodger und Lukas Vischer (Hg.), Ziirich
1963.

Im Zeichen des Heiligen Geistes. Bericht aus Canberra 91, Walter Miiller-Rémheld (Hg.),
Frankfurt /M. 1991, 173 bis 176.

Vgl. das Studiendokument ,,Gemeinsam den einen Glauben bekennen®, Frankfurt a. M./
Paderborn 1991.

Vgl. den Bericht ,,Die Diskussion iiber Taufe, Eucharistie und Amt 1982 bis 1990. Stellung-
nahmen, Auswirkungen, Weiterarbeit®, Frankfurt a. M./Paderborn 1990.

Vgl. das Studiendokument ,,Kirche und Welt. Die Einheit der Kirche und die Erneuerung
der menschlichen Gemeinschaft‘, Frankfurt/M. 1991.

Vel. Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Simtliche Berichte und Konsenstexte
interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene. Band I 1931 bis 1982, Harding Meyer, Hans
Jérg Urban, Lukas Vischer (Hg.), Frankfurt a. M./Paderborn 21991. Band II der ,,Doku-
mente* 1982—1990 ist soeben erschienen, Frankfurt a.M./Paderborn 1992. Vgl. auch:
International Bilateral Dialogues 1965 bis 1991. Commission, Meetings, Themes and
Reports, Faith and Order Paper No. 156, Geneva (WCC) 1992.

283



,;Gott eint — in Christus eine neue Schopfung*
(und Sarajevo?)

Uberlegungen im Vorfeld der
10. Vollversammlung der Konferenz Europaischer Kirchen
(Prag, 1.—11. September 1992)

VON HERMANN GOLTZ

Anstelle einer Einleitung: ,,Perestrojka nach der Perestrojka“

Wenn am Morgen des 2. September 1992 die 10. Vollversammlung der
KEK auf dem Campus der Hochschule fiir Landwirtschaft in Prag-Suchdol
offiziell eroffnet werden wird, so kann dabei an einigen, scheinbar &duBer-
lichen Umstédnden bereits eine neue Situation in der 6kumenischen Zusam-
menarbeit der Kirchen in ganz Europa abgelesen werden.

Zum ersten Mal in der Geschichte der KEK findet deren Vollversammlung
in einem (ehemaligen) ,,Ostblock“-Staat statt (so die CSFR im September
nach ein Staat ist). Und zum ersten Mal in der europdischen Kirchen-
geschichte treffen sich Frauen und Ménner aus Kirchen aller Lander dieses
Kontinents, seit zuletzt in der allgemeinen Auflésung der ,,Ostblock-
Diktaturen auch das kategorische Verbot von Religionen und Kirchen in
dem vor kurzem noch total abgeschlossenen Albanien aufgehoben wurde
und die Autokephale Orthodoxe Kirche Albaniens (neben der dortigen
romisch-katholischen Kirche und den Muslimen) nun auch aus den Kata-
komben und Arbeitslagern heraus wieder ins Licht der Geschichte und in
die okumenische Gemeinschaft der KEK eintritt.

Und es treffen sich nicht nur kirchliche Delegierte aus den Liandern, die
bei der 9. Vollversammlung vertreten waren; die Delegierten kommen nun
vielmehr auch aus einer ganzen Reihe von neuerdings (wieder) selbstandi-
gen Lindern oder Staaten, die bei der letzten Vollversammlung vor
6 Jahren nicht auf den Landkarten Europas als solche verzeichnet waren.
Auch im September 1992 werden viele Europder noch nicht iiber entspre-
chend revidierte Atlanten verfiigen. Und diejenigen, die sie doch bereits
haben, waren bei ihrem Kauf moglicherweise vorschnell.

Wenn die Zeit vor der Vollversammlung fiir die Handvoll von KEK-
Stab-Mitarbeitern nicht fast vollig fiir die Prag-Vorbereitungen benotigt
wiirde, miifiten sie nun eigentlich systematisch die neuen Staaten Siidost-

284



und Osteuropas besuchen, um in den verschiedenen nationalen Bereichen
die Kontakte zu den neuen kirchlichen Zentren und Leitungen zu kniipfen.

Seit 1986, dem Jahr der 9. KEK-Vollversammlung im schottischen
Stirling, ist die europiische Szenerie uniibersehbar von dem Wirbel der
Anderungen erfait worden, die sich damals in der noch recht zaghaften
,,Perestrojka‘ in der (ehemaligen) UdSSR vorbereiteten und dann bald ein-
schneidende Entwicklungen im globalen Bereich brachten. Vieles ist dabei
wie durch eine Windhose aus der zwangsverordneten ,,Ruhe‘“ und streng-
kontrollierten ,,Ordnung* des gestrigen Europa hochgewirbelt und weg-
gerissen worden. Auch die weitgreifende totalitire Kontrolle, welche nicht
nur die 6kumenische Gemeinschaft der Kirchen in Europa partiell lihmte,
ist vielerorts wie weggeblasen. Aber die nun um so notwendigere demokrati-
sche Selbstkontrolle funktioniert bisher entweder mangelhaft oder gar
nicht, trotz der Anstrengungen der Nachfolger-Regierungen in den ehema-
ligen Ostblock-Landern und der westlichen Demokratien.

So sind viele Mitgliedskirchen der KEK in ihren jeweiligen Staaten und
Gesellschaften in schnelle, duBerst schwer zu iiberschauende und noch
weniger zu kontrollierende Kettenreaktionen politischer und wirtschaft-
licher Natur hineingeraten. Oft sind sie heute durch ihren eigenen konfes-
sionellen und nationalen Charakter, der ihnen in der Vergangenheit beim
Uberleben geholfen hat, selber Katalysatoren dieser Prozesse und tragen
nolens volens zur Verschirfung der Situation oder gar zu den Explosionen
bei, die in manchen Lindern den Weg in die Zukunft zu zerstéren drohen.

Auch die Moglichkeit einer KEK-Vollversammlung in Prag wird wegen
Okonomischer und politischer Imponderabilien der Entwicklung in der
Tschecho-Slowakei nach den Wahlen selbst von manchen, die kaum als pro-
fessionelle Schwarzmaler anzusehen sind, gelegentlich wieder mit einem
Fragezeichen versehen.

Sieben Thesen vor der Prager Vollversammiung

Nachdem die ,,Wende* in manchen Lindern Europas nun auch extreme
Wenden in gegenseitige Massaker genommen hat oder in moderne Hexen-
jagden ausartet, in die Reaktivierung von Feindbildern, in alte Formen
,»geistiger “ Massaker quer tiber viele traditionelle, vor allem auch kirchlich-
religiose Bruchstellen Europas hinweg, ist Okumene in gewisser Weise wie-
der an ihrem Ausgangspunkt angelangt. Was heute besonders wieder not-
tiate, wire eine auch in Kirchen und Konfessionen nie systematisch durch-
gefithrte ,,Gedankenmiill-Abfuhr* ins tiefste Vergessen und Nichts (vgl.
C. Margwelaschwili, Muzal, Frankfurt a. M. /Leipzig 1991, S. 456 ff).

285



Auch wenn manche Alt-Okumeniker (im Blick auf diese dltere Okumene-
Generation ist das Maseulinum kaum illegitim) sich in diesem Zuriickgewor-
fensein auf frithe Ausgangspositionen dem Sisyphos verwandt fiihlen
mogen, mufl man wohl als selbstkritischen Versuch zu trésten hinzufiigen,
daB wir den Felsbrocken der Okumene in der Geschichte der Kirchen in der
Tat noch nicht so oft den Berg hinaufgewilzt haben, um uns nun bereits mit
jenem unermiidlichen Arbeiter in der Unterwelt gleichsetzen zu kdnnen.

Aus dieser ,,Nach-Wende‘‘-Perspektive méchte ich, nicht ohne das bren-
nende Sarajevo zu vergessen, fiir die europiische Okumene in véllig vorldu-
figer Weise sieben Thesen aufstellen, die mir fiir die Situation und die
Arbeit der 10. Vollversammlung der KEK in Prag wesentlich scheinen (jede
vermeintliche Endgiiltigkeit an dieser Stelle wiirde heutigen Erfahrungen
und auch fritheren Einsichten des Herrn B. angesichts der Steine in der
Moldau unterhalb der Prager Burg widersprechen):

L

Bisherige europdische Okumene, in besonderem MalBe die Arbeit der
KEK, erscheint im heutigen ,,Wende‘“- oder ,,Nach-Wende‘“-Kontext als
okumenische ,Vorgeschichte*. Diese Vorgeschichte war in ihrer Weise
wesentlich und wichtig, indem sie Wege durch das Niemandsland des kalten
Krieges bahnte. Ein in seiner Weise eigenartiger und schlagender Beweis fiir
die wirksame Arbeit, das gewaltsam Getrennte zwar provisorisch, aber doch
in seinen realen Gegensitzen miteinander ins Gespriach gebracht zu haben,
sind die damaligen und auch heute andauernden Anschuldigungen, daf} die
,.Vor-Wende*“-Okumene sich vom ,,6stlichen” politischen Gegner habe
instrumentalisieren lassen. Indem die ,,Vor-Wende*-Okumene, unbeirrt von
diesen Vorwiirfen, ihre dkumenische Aufgabe trotz schwer vermeidbarer
politischer Zweideutigkeit zwischen 6stlichen und westlichen Diensten zu
erfiilllen trachtete, hat sie — wenn auch kaum anders als punktuell und
ansatzweise — die europdischen Kirchen im ,,0Osten* und im ,,Westen* aus
ihrer gegenseitigen Isolierung herausgeholt.

2

Neben den Hindernissen fiir die internationalen dkumenischen Bezie-
hungen auf ,,oberer** Ebene war aufgrund der unterschiedlichen, aber deut-
lichen Situation der Unterdriickung von Kirchen und Religionen im Osten
(besonders in der ehemaligen Sowjetunion) und Siidosten Europas in der

286



,.Vor-Wende‘“-Zeit eine breite Okumene auf , mittlerer’* und ,unterer
Ebene, eine ,,Volks-Okumene® zwischen Ost und West in Europa nahezu
unmaoglich. Nur verhéltnismiiBig wenige, intensive Kontakte dieser Art wur-
den inoffiziell gepflegt. Es gibt jedoch eine ganze Reihe an Zeugnissen dar-
iiber, daB auch die oberen, ,,hierarchischen* ékumenischen Kontakte die
Situation der bedriickten Kirchen vor Ort graduell erleichtert haben.

Trotz (und auch wegen) dieser erschwerten Bedingungen gab es ohne
Zweifel wichtige Gemeinsamkeiten und heute zu bewahrende Ergebnisse in
der offiziellen europdischen Okumene der ,,Vor-Wende-Zeit*. Hierzu zihlen
besonders die ,,Europiischen Okumenischen Begegnungen* von KEK und
CCEE (Rat der Europiischen Bischofskonferenzen), so etwa die von Riva
del Garda/Trient 1984 ,.Gemeinsam unseren Glauben bekennen — Quelle
der Hoffnung®, und die erste Europidische Okumenische Versammlung
,.Frieden in Gerechtigkeit* (Basel 1989, auch gemeinsam von KEK und
CCEE getragen).

3

Die ,Wende“ hat — wenn auch oft sehr unvollstindig — die Unter-
driickung der Kirchen in Ost- und Siidosteuropa durch die Regime militant-
atheistischer Prigung beendet, Jetzt kommt es darauf an, die Elemente
neuer Freiheit in 6kumenischer Weise zu nutzen, ohne die Einsichten aus
der Vergangenheit in Bausch und Bogen zu verdrédngen. An vielen Orten
Europas aber (nicht nur dort, wo diese Freiheit jetzt neu gewonnen wurde)
wird diese Freiheit im entgegengesetzten Sinne miflbraucht. So sind wir aus
der Zeit 6kumenischer ,,Vorgeschichte‘ zunichst lediglich in eine Zeit 6ku-
menischer ,,Moglichkeit* iibergegangen, einer Moglichkeit namlich, von
der punktuellen Skumenischen Gemeinschaft der Kirchen(leitungen) in eine
— hoffentlich! — breitere Okumene der ,,Fiille der Kirchen* hiniiber-
zuwechseln. (Heutige protestantische, orthodoxe und auch rémisch-katho-
lische Ekklesiologien kénnen bei aller Unterschiedlichkeit wohl kaum ein
enges Okumene-Modell im Auge haben.) Es gibt dagegen auch (und wer
triagt — Sarajevo! — diese Furcht nicht in sich?) die Sicht, daf} jede Art von
Okumene in weiten Teilen Europas auf lange Zeit zerstort ist. Gerade auf
diesem dunklen Hintergrund aber haben die quasi theoretischen Ergebnisse
der europiischen 6kumenischen ,,Vorgeschichte* ihre positive Brisanz nicht
verloren. Im Gegenteil, sie gewinnen sie erst jetzt, da erst jetzt, unter den
Bedingungen der ,,groBeren Freiheit, deren Gebrauch oder Mi3brauch, die
Moglichkeit des katastrophalen Scheiterns oder aber der miihsamen Ver-
wirklichung auftaucht. Ich sage letzteres (von der Mdéglichkeit miihsamer

287



Verwirklichung) bewuBt gegen den Augenschein (Sarajevo!): Was unter den
Bedingungen des ,,kalten Krieges** kumenisch als gemeinsames Christus-
Zeugnis in umgrenzten und abgeschirmten Gruppen erarbeitet worden ist,
hat sich nun in der ,,Hitze der Freiheit* oder in ,,heiflen Kriegen* zu
bewidhren. Wie in ganz anderen Zusammenhingen auch passend etwa zu
dem Verhaltnis von konziliarem Proze und Jugoslawien gesagt wurde: Steil
wurden dort die Ideale hochgetiirmt, wir aber tragen sie nun mit zitternden,
blutigen Hinden durch den wirren, schuldgrauen Strom des Daseins. (vgl.
K. Tschenkéli/R. Neukomm, Nachwort zu ,Wisramiani®, Ziirich 1957,
S. 218) Wenn wir sie doch triigen! Wenn Prag dazu helfen wiirde, ginge ich
von Genf zu Full dorthin.

4.

Trotz allen MiBbrauchs sind unersetzbare Grundelemente dieser Freiheit
die Riickbesinnung auf die eigene Identitit und die Reflektierung der eige-
nen Traditionen. Wichtige, weiterzutreibende Ansitze sind die Uberlegun-
gen der Spezialversammlung der rémisch-katholischen Bischofssynode fiir
Europa (Vatikan, Dezember 1991), die Konsultation der Vorsteher der
orthodoxen Patriarchate, der autokephalen und autonomen orthodoxen
Kirchen (Phanar, Sonntag der Orthodoxie 1992) und der Europdischen
Evangelischen Versammlung (Budapest, Méarz 1992).

Daneben steht unaufgebbar, sogar in doppelter Notwendigkeit ndmlich
zur klaren Bestimmung der eigenen Identitédt wie auch zur Verwirklichung
einer die spannungsvolle kirchliche Wirklichkeit besser reprdsentierenden
dkumenischen Gemeinschaft — die gemeinsame okumenische Reflexion
und die gemeinsame 6kumenische Aktion auf dem europdischen Felde von
Mission und Evangelisierung im weitesten Sinn, also die Wahrnehmung der
gemeinsamen ureigensten Verantwortung der Kirchen. Wenn hier die
Kirchen nicht aus ihrer Klein- und GroBkrimerei zu einem gemeinsamen
grofiziigigen ,,Angebot* der Gnade Gottes kommen — in Frieden und
Gerechtigkeit unter sich selbst — werden sie diese Gabe, die keiner verdient
und die keinem gehort, selber verlieren.

Ein erster, theoretisch und praktisch unbedingt weiterzuentwickelnder
Ansatz zu gemeinsamer ,,Mission und Evangelisierung in Europa heute** ist
auf der Buropdischen Okumenischen Begegnung von KEK und CCEE in
Santiago de Compostela (November 1991) erarbeitet worden: ein klares
Nein zur vergangenen, heute wieder frohlich Urstand feiernden konfessio-
nellen Konkurrenz und ein deutliches Ja zur Gemeinsamkeit in Mission und
Evangelisierung.

288



5.

Dieser gemeinsame Ruf von KEK und CCEE aus Santiago de Compostela
zu gemeinsamer Mission und Evangelisierung, der seinen Vorldufer in dem
,,Brief von Kreta‘ hat, den die Teilnehmer und Teilnehmerinnen der KEK-
Konsultation ,,Praktische Aspekte der Mission in einem sich wandelnden
Europa‘“ (Oktober 1991) an die européischen Kirchen und an alle Missions-
gesellschaften schrieben, ist im Kontext der ,,wiederbefreiten‘‘ européischen
Konflikte von aufBlerorentlich praktischer Bedeutung.

Die Russische Orthodoxe Kirche z.B. verwendet die KEK-CCEE-Bot-
schaft von ... Santiago de Compostela und den Brief von Kreta, um mit
der protestantischen ,,Missio Volga *92* in konstruktive Gespriache zu kom-
men, einer bis dahin in skandaltser Weise konfessionell einseitig organisier-
ten Mammut-Evangelisierungskampagne von August bis Oktober 1992 ent-
lang der Wolga, von St. Petersburg bis Volgograd, fiir die allerdings keine
europaische Kirche verantwortlich zeichnet (vielmehr die amerikanisch-
europdische Organisation ,,Campus Crusade for Christ International/
Neues Leben 2000¢).

Unter wieviel kirchlicher Unkenntnis hier mit auf diesem Gebiet vollig
inkompetenten staatlichen Partnern, einzelnen Personen von protestanti-
schen Minderheiten am Ort, aber wie selbstverstandlich nicht mit der ortho-
doxen Majoritit zusammengeplant wird, zeigt schon die Tatsache, dafi man
als erste Gebets-Station nach St. Petersburg das Valaam-Kloster im Ladoga-
see ansteuern will, wo eine Gruppe fundamentalistischer russisch-orthodoxer
Monche schon ihre Probleme hat, mit finnisch-orthodoxen Priestern
zusammen Gottesdienst zu feiern.

Wiirde man die wirklich zustdndigen, missionarisch aktiven orthodoxen
Christen in St. Petersburg ansprechen, wie etwa die jungen Missionare
unter den Studenten der dortigen Geistlichen Akademie oder den Rektor
derselben Akademie, der sich seit 1990 aktiv um die neue Verkiindigung
unter den Striaflingen der St. Petersburger ,,Zone*, des riesigen Straflagers
der Millionenstadt, kiimmert, so wire geniigend an wichtigen 6kumenisch-
missionarischen Aktivitdten im gemeinsamen Plan. Daf} die St. Petersbur-
ger russisch-orthodoxen Missionare und Evangelisatoren sich solchen
gemeinsamen Aktionen nicht verschliefen wiirden, zeigt ein 6kumenisches
Pastoralkolleg zu Fragen der gemeinsamen Mission, das Angehérige der
orthodoxen Geistlichen Akademie zusammen mit einem deutschen evange-
lischen Pastoralkolleg im April 1992 in der Stadt an der Newa abhielten und
wéahrenddessen sie auch die Straf-,,Zone** besuchten, wo die evangelischen

289



Giste in bewegenden Gesprichen mit Héftlingen ihren Glauben bezeugen
konnten. Bei solchen tieferschiirfenden Begegnungen gibt es bekanntlich
keine ,,missionarische’* oder ,.evangelistische Einbahnstrafie: Die Begeg-
nung mit einem ehemaligen Sowjetoffizier, der ins Elend und dann ins
Gefingnis geraten war, weil er sich geweigert hatte, nach Afghanistan zu
gehen, und der im Geféngnis aufgrund der orthodoxen gottesdienstlichen
Verkiindigung Christ geworden war, ist — wie Mitglieder der deutschen
evangelischen Gruppe sagten — eine Erkenntnis gewesen, die ihren eigenen
christlichen Horizont erweitert hat.

Auch auf der Grundlage des gemeinsamen Rufs von KEK und CCEE war
es im Januar 1992 moglich geworden, daB sich die Dialogkommissionen der
Serbischen Orthodoxen Kirche und der (ex-)jugoslawischen romisch-katho-
lischen Bischofskonferenz erstmalig offiziell begegneten und nun versu-
chen, diesen Dialog zu Hause im Feuer und Blut des Krieges fortzusetzen
und — gemeinsam mit KEK und CCEE - zu einem gemeinsamen Friedens-
zeugnis aller Kirchen und Religionen angesichts der Gewaltverbrechen aller
Seiten gegen die Menschlichkeit in den jugoslawischen Republiken auszu-
weiten. Die Begegnungen des Zagreber Kardinals Kuharic und des serbisch-
orthodoxen Patriarchen Pavle inmitten der Kdmpfe und ihre gemeinsamen
christlichen Zeugnisse sind von der internationalen Presse weitgehend ver-
schwiegen worden; dies paBt nicht in das einseitige Feindbild Westeuropas.
Andere haben versucht, statt dieses Zeugnis zu verbreiten und ihm eine
laute Stimme zu verleihen, diese Begegnungen herunterzuspielen. Und doch
diirften sich nach 1939 kaum einmal polnische romisch-katholische
Bischofe mit ihren deutschen Kollegen wihrend des Krieges getroffen
haben, wie es vielmehr diese beiden Vertreter von zwei Konfessionen getan
haben, deren Verhiltnis in den letzten Jahren immer gespannter geworden
ist.

Auch auf der Grundlage des gemeinsamen Rufes von KEK und CCEE
wird eine 6kumenische Beilegung der Konflikte zwischen Griechisch-katho-
lischer Kirche und den orthodoxen Kirchen in der West-Ukraine, in der Slo-
wakei, in Rumanien und an an anderen Orten angestrebt. Fiir Anfang Juli
1992 ist eine gemeinsam vom Okumenischen Rat der Kirchen und KEK
angeregte und organisierte Konsultation zu dem ,Uniatismus*-Problem
geplant, wo eine 6kumenische Position zum Uniatismus und pastorale
Losungsvorschlige gemeinsam erarbeitet werden sollen. Gemeinsame 6ku-
menische Gruppenbesuche des ORK und der KEK in der Slowakei, in
Ruménien, BeloruBland und der Ukraine haben der Vorbereitung dieser
Konsultation gedient.

290



Alle hier in Auswahl beriihrten Problemfélle werden auch die themati-
sche Arbeit der Prager Vollversammlung nicht unberiihrt lassen. Thre Emp-
fehlungen werden sicher stark davon bestimmt sein, daf sich die KEK noch
viel starker als zuvor in gemeinsamer Mission und in gemeinsamem Chri-
stus-Zeugnis mit allen ihren 6kumenischen Partnern der unmittelbaren Ver-
sohnungsarbeit zu widmen hat, wenn sie bei der Heilung der offenen Wun-
den in Europa mitwirken will.

Die in ihrem Wesen gesamteuropdischen und gesamtchristlichen Kon-
flikte zwischen den Nationen in Ost- und Siidosteuropa sind nicht 16sbar,
wenn die 6kumenische Gemeinsamkeit vernachlissigt oder wider besseres
Wissen unterdriickt wird. So, wie die europdische Geschichte und Kultur
ohne das Christentum in seinen verschiedenen Ausprdgungen nicht vorstell-
bar ist, ebensowenig ist eine versohnte europdische Vélkergemeinschaft
ohne dieses vielfiltige Christentum in o6kumenischer Gemeinsamkeit vor-
stellbar.

6.

Okumene ist im Ansatz und im Wesen Mit-Leiden, Mit-Freuen, Mit-Tei-
len, Miteinander-Teilen, in Kiirze: der Versuch oder das Geschenk des Mit-
Einander-Lebens auf allen Ebenen, von der immateriellen bis zur materiel-
len, von der dkonomischen bis zur geistigen, entsprechend der vollen und
wunderbaren Gemeinschaft, die Immanuel, der ,,Mit-uns-ist-Gott*‘ seinem
Volk schenkt.

Die vollige Gleichberechtigung und -gewichtung aller dieser Ebenen ist
fiir unsere humane Zukunft von gréBerer Bedeutung denn je. Die Vernach-
lassigung auch nur einer einzigen fiihrt in Ungerechtigkeit und letztlich in
Zerstorung. Nach Gerechtigkeit ist auf jeder dieser Ebenen zu suchen,
wobei der Gott der gerechten Rache und des Gerichts bereits im Alten Testa-
ment den Menschen seine Giite offenbart hat, gerade als der Immanuel, so
dafl wir in unserer Gemeinschaft nicht hinter diesen Wesenskern der
Gemeinschaft Gottes mit uns zuriickfallen sollten.

Das Haupt-Mittel dieser Gemeinschaft ist das gemeinsame Gebet, das
preisende, dankende, bittende, klagende Gesprich mit dem Immanuel, die
Gnade des Dialogs mit dem Mit-uns-ist-Gott. Davon wird das Gesprich,
der Dialog, in unserer ruinierten Christen- und Menschengemeinschaft
geboren, das Aufeinanderhéren auf Lob und Dank fiireinander, Bitte anein-
ander und Klage gegeneinander. Dieser aus dem Gebet geborene Dialog ist
der Hauptweg, die via regia der Gerechtigkeit. Das Fehlen dieses Dialogs
wirkt Ungerechtigkeit, befestigt Feindbilder und legt den Grund zu Gewalt

291



und Vernichtung. Der Immanuel verbindet und fiihrt auf den Weg zu dieser
neuen Gemeinschaft: ,,Gott eint — in Christus eine neue Schopfung*.
Okumenische Gemeinschaft ist davon nicht ausgenommen. L4Bt sie sich
durch den Immanuel, durch den betenden Dialog mit ihm und den lieben-
den Dialog mit den Néchsten bestimmen, so wird sie in und nach allen Wen-
den ein Ferment fiir eine Entwicklung vielschichtiger Gerechtigkeit sein.

7

Ein Schritt oder Kennzeichen einer neuen Etappe auf diesem langen
Weg durch die konfliktreiche Ebene der Freiheit, hin zu einer notwendigen
und neuen kumenischen Wirklichkeit, ist — so hoffen Christen in Europa
und auf anderen Kontinenten — die 10. Vollversammlung der Konferenz
Europiischer Kirchen, gleichzeitig die 1. Vollversammlung in oder nach
der ,,Wende®. Das Thema faBt die heutigen Konflikte und Probleme, in
glaubender Hoffnung vorgreifend, unter den Worten zusammen: ,,Gotft
eint — in Christus eine neue Schopfung*.

Erst in den Turbulenzen nach der ,,Wende* wurde vielen der eigentliche
Inhalt des von manchen als farblos empfundenen Themas deutlich, die
zunichst meinten, in dem ,Gott eint* wiirde eine triumphalistische
Beschreibung dessen gegeben, was sich in sehr vordergriindiger, aber weit-
verbreiteter Betrachtungsweise in den Ereignissen ab 1989 in Europa abzu-
spielen begann: eine relativ schnelle Integration Ost- und Westeuropas, die
leichte Geburt einer neuen Ara. Die Wirklichkeit selber hat das Thema in
einer von vielen nicht erwarteten Weise interpretiert und den nicht verein-
nehmbaren, endzeitlichen Sinn dieses aus der biblischen Botschaft gebore-
nen Mottos herausgestellt. In Streit und HaB, in Blut und Feuer, als Dro-
hung fiir die Reichen und Satten, die riicksichtslosen Ingenieure der Ein-
heit, und die warlords, die Routiniers der blutigen Gewalt — hoffnungstif-
tend fiir die Armen und Fliichtlinge, die Opfer der Experimente
menschlicher Macht, erklingt nun dieses Motto in Europa: Es ist Hinweis
und Korrektur, Aufreifen unseres zeitlich und rdumlich engen Horizonts,
der die Geburtswehen der neuen Schopfung mit dem Auf und Ab Europas
verwechseln mochte, es ist Verheilung und Trost angesichts des widergott-
lichen Elends.

Nicht umsonst ist auf der Vorderseite des in einem breiten, gemeinsamen
Arbeitsproze3 entstandenen zweiten, endgiiltigen Entwurfs des Arbeits-
dokuments fiir die Prager Vollversammlung die Ikone der Philoxenia der
,,Liebe zu Fremden‘ oder der ,,Gastfreundschaft abgebildet. Dieses

252



Thema durchzieht in mehreren Stimmen aus verschiedenen Traditionen den
ganzen Text. Aber kaum wird es so deutlich wie auf der Ikone: Gott — in
der Gestalt der drei Fremden — kommt zur Menschheit, hier zu Abraham
und Sara im Hain Mamre (vgl. Gen 18). Immanuel kommt zu seinem
Geschopf. Und wihrend wir die Fremden bewirten, werden vielmehr wir
von Gott durch seine ewige Giite und Barmherzigkeit gendhrt und aus dem
Verderben gerettet. Durch den Tisch der menschlichen Gastfreundschaft
scheint die Gastfreundschaft Gottes hindurch, der uns sein Liebstes gab;
durch den Tisch des Herrenmahls scheint das Freudenmahl in Gottes Reich
durch, wo Lazarus satt wird. Auf diese neue Schopfung und Gemeinschaft
laufen wir zu, sie erleuchtet unsere Nacht.

In dem Besuch des dreieinen Gottes, in der gottlich-menschlichen Gast-
freundschaft findet der alte und neue Streit zwischen ,,Fundamentalisten‘
des Glaubens und ,,Aktivisten‘‘ der Gerechtigkeit sein ewiges Grab. In der
Gemeinschaft mit dem Immanuel sind Gemeinschaft mit Gott und Gemein-
schaft mit den Menschen, Liebe zu Gott und Liebe zum Menschen nicht
auseinanderreif3bar.

Zum Arbeitsdokument der Prager Vollversammlung

Das Thema der Vollversammlung ,,Gott eint — in Christus eine neue
Schopfung entfaltet sich in der neuen Fassung des Arbeitsdokuments nach
dem Prolog in einem ersten Teil der ,,Theologischen Zugidnge* in fiinf Stim-
men aus unterschiedlichsten konfessionellen Traditionen, die polyphon
nebeneinander stehengelassen wurden.

Nach diesen ,,Theologischen Zugingen* wird das Thema in den drei grofien
Unterteilen: A) Versohnung und Gemeinschaft der Volker, B) Unterwegs zur
sichtbaren Einheit der Kirche und C) Verantwortung und Diakonie in Got-
tes Schopfung entfaltet.

Dieses Arbeitsdokument ist nicht ein vorgesetztes Statement, das ange-
nommen werden soll. Vielmehr ist, entsprechend den drei Unterthemen, ein
ganzer Facher an thematischen Arbeitsgruppen geplant worden, die sich an
den Problemanzeigen und an den Fragen des Arbeitsdokuments orientieren
konnen. Bei wichtigen Problemstellungen ist nicht — wie dies in der viel-
formigen 6kumenischen Gemeinschaft der KEK von vornherein kaum mog-
lich ist — eine Position als allgemeingiiltige Antwort vorgesetzt worden.
Vielmehr begegnen uns dann dort jeweils Fragen, die zum Dialog helfen
sollen. So kdnnte das Arbeitsdokument, wenn es nicht nur in die Hande der
nach Prag Delegierten gelangt, auch ein Hilfsinstrument in kirchlichen und
Okumenischen Arbeitsgruppen am Ort werden.

293



In dem MaBe, wie der 6kumenische Dialog der christlichen Gemeinden
selber in den Lindern ganz Europas zunimmt, wird unser Glaube Briicken
iiber die vielen, heute neu aufgerissenen Griaben bauen kénnen. Wenn in der
Vergangenheit die Hauptaufgabe der KEK darin bestand, bei dem Bau der
einen, wichtigen Briicke zwischen Ost und West in Europa mitzuwirken, so
hat sich diese Briickenbau-Aufgabe heute in der Vielfalt der Konflikte ver-
vielfacht. Unser Gott, der eint, der die Briicke zu uns gebaut hat, braucht
heute mehr denn je Ménner und Frauen in Europa als Briickenbauer, tiber-
all. Thre Aufgabe ist nicht beendet, im Gegenteil.

Welche Seele, fiir welches Europa?

Uberlegungen eines protestantischen Franzosen
iiber die Evangelische Europiische Konferenz von Budapest
(24.—30. Marz 1992)

VON JEAN-FRANCOIS COLLANGE

Die Evangelische Européische Konferenz Ende Mérz 92 in Budapest iiber
das Thema ,,Verantwortung der Christen fiir Europa‘ kam nach meinem
Dafiirhalten zu fiinf grundsitzlichen Ergebnissen:

1. Sie regte Zusammenkiinfte zwischen Mitgliedern und Reprédsentanten
der Kirchen an, in denen der bisher wenig géijbte Austausch und die Dis-
kussion iiber ihr gemeinsames protestantisches und europiisches Er-
scheinungsbild stattfinden kann.

2. Sie setzte ein Signal, die Arbeit an grundsitzlichen Fragen im Hinblick auf
die heutige kirchliche Mission in den verschiedenen Gruppen fortzusetzen.

3. Sie gelangte in ihrer SchluBerkldrung dazu, die entscheidenden Inhalte
protestantischen Selbstverstindnisses in Europa zu benennen.

4. Auf diese Weise gelang es ihr, in der Offentlichkeit die Besonderheit und
die Stirke des europidischen Protestantismus zu bezeugen, wozu in
besonderer Weise die Anwesenheit zahlreicher Journalisten sowie der
Empfang durch den Premierminister J. Antall am ersten Tag beitrugen.

294



5. Dariiber hinaus besteht Grund zu der Annahme, daBl der ungarische
Protestantismus selbst und in erster Linie die Gemeinden von Budapest,
die als Géste an dem Treffen aktiv teilgenommen haben, aus der Gestal-
tung dieser Versammlung neuen Schwung und den Mut schépfen konn-
ten, in ihrem schwierigen Dienst auszuharren.

Uber diese allgemeinen Feststellungen hinaus scheint es mir jedoch, daB
die Versammlung, vorwiegend in ihrer SchluBerklarung, reale Fortschritte
in die Wege geleitet und auch etliche Probleme in bezug auf drei grundle-
gende Punkte formuliert hat: die Identitdt von Europa, den Beitrag der Kir-
chen zur Konsolidierung dieser Identitit und die Vershnung, dem Thema,
unter dem die Tagung stattgefunden hat.!

Pluralistische Identitit

Europa ist aufgerufen, sich zielgerichtet und mit aller Kraft zu organi-
sieren, und dies angesichts der Gefahr, jegliche gesunde Zukunftsper-
spektive zu verlieren. Indessen, eine soziale, politische und &konomische
Einheit ist — mutatis mutandis — den selben Gesetzen unterworfen, die
auch einem Individuum auferlegt sind: Es gewinnt (oder auch nicht) eine
Identitidt, die man auch ,,Seele’“ nennen kann. Diese kann stark oder
schwach sein, attraktiv oder abstoBend, dynamisch oder schlaff, grofiziigig
oder egoistisch usw.

Wenn Europa aufgebaut werden muB, wird es notwendig besondere
Charakterziige anzunehmen, deren Definition von héchster Wichtigkeit fiir
alle Européer ist. Was ist die Seele von Europa und was soll sie sein? Dieser
Frage kann heute niemand ausweichen.

Einige halten sie iibrigens fiir sinnlos. Sie bezeichnen Europa als kiinst-
liches Konstrukt; deshalb diirfe man sich nicht beirren lassen von dem
Schreckgespenst eines Europa ohne jede Einheit oder eigene Identitét.
Woraufhin der Vatikan zum Beispiel vehement die Ansicht vertritt, die Seele
von Europa diirfe nur christlich und das heiit katholisch sein und von
daher nach einer ,,neuen Evangelisierung‘‘ ruft, nicht immer ohne Riickge-
winnungstendenzen durchscheinen zu lassen.? Es gilt, eine falsche und
gefihrliche Dualitit zu iiberwinden: hier eine verschwommene (und damit
nicht existente) Identitéit, dort eine neue katholische Evangelisierung. Eine
Identitiit entsteht iibrigens niemals, ohne daB man sich die Vergangenheit
— sowie die Gegenwart — offen und ehrlich bewuBt macht. Die Tatsachen
zeigen nun, daBl Europa nicht zwei (christliche) Lungen hat, wie es Johan-
nes Paul II. zu wiederholen beliebt, sondern aus mehreren Quellen hervor-

295



gegangen ist. Die européische Kultur verdankt sich ebenso der griechischen
— und damit heidnischen! — Demokratie und Philosophie, dem romischen
— heidnischen! — Rechts- und Staatswesen wie auch dem jiidisch-christ-
lichen Glauben. Und was ist mit den Beitrdgen von Judentum und Islam,
ohne den seit der Renaissance in Erscheinung getretenen sidkularisierten
Geist dazuzurechnen??.

In der Tat ist die europiische Identitidt von Grund auf pluralistisch. Und
genau darin griindet der européische Reichtum. Und die einfache Tatsache
der Zusammenkunft in Budapest ist hochst wichtig und erfreulich, da sie
einen Aspekt dieses Pluralismus zum Ausdruck brachte.

Denn auch das ist wahr, daB ein wichtiger Teil des Erbes — und somit
des europiischen Erbes — christlich ist. Niemand kann dies bestreiten und
niemand ist berechtigt, dies zu vergessen. Indessen, dieses Christentum
selbst ist pluralistisch. Eben hierin liegt eine seiner unbestreitbaren Schwa-
chen, aber auch eine Quelle der Kraft und noch gréBeren Reichtums, und
zwar unter der Voraussetzung, daf} diese Pluralitit nicht in zerstorerischer
Konkurrenz, sondern im Geist gegenseitiger Befruchtung gelebt wird.

Europa ist pluralistisch, das Christentum ebenso, und es ist geboten, sich
der verschiedenartigen Aspekte dieser Pluralitit bewuBt zu werden, sie in
Ubereinstimmung miteinander zur Entfaltung zu bringen, um sie als eben-
soviele Triitmpfe fiir die Gestaltung der Zukunft zu nutzen®.

Drei Punkte verdienen es, in diesem Zusammenhang hervorgehoben zu
werden:

1) Solide ist nur gebaut, was auf der Wahrheit griindet.

2) Nichts wire schlimmer, als eine mythische und irrefithrende Ideolo-
gie — den Kommunismus ndmlich — durch die Ideologie vergangenen
Glanzes und einstiger Reinheit einer makellosen Kirche zu ersetzen. Das
Christentum hat Europa nicht nur Gutes gebracht, selbst wenn die Fehler,
die seine Geschichte begleitet haben, mehr als Verrat am Evangelium denn
als seine direkten Konsequenzen verstanden werden kénnen. Genauso war
die neuere Vergangenheit der Kirchen, insbesondere in ihren Beziehungen
mit den etablierten Méachten, nicht immer durch makelloses Zeugnis und
heroischen Widerstand gekennzeichnet, selbst wenn auch dies in Teilen vor-
handen war. Die Wahrheit fordert, dieses zu erkennen, und das Evangelium
selbst, das die Vergebung bringt, ruft gleichzeitig zu klarer Sicht und zum
Bekenntnis auf. Daher ist in besonderem Male positiv hervorzuheben, dal3
die Schluflerklarung keinerlei Triumphalismus erkennen 146t, sondern uns
»,zur Wahrhaftigkeit (ermutigt) und betont, daB ,,(die Vers6hnung) Frei-
heit zum offentlichen Eingestindnis von Schuld (schenkt)‘. Zugleich for-

296



dert sie uns heraus, ,,Zeugnis und Dienst in unseren jeweiligen Gesellschaf-
ten kritisch zu befragen. In der Vergangenheit (habe es) auf dem Weg zwi-
schen Anpassung und Verweigerung selbstverstdndliches und mutiges Zeug-
nis bis hin zu Gefingnis und Martyrium gegeben, aber auch schuldhafte
Verstrickung in den herrschenden Machtapparat. So (sei) nicht nur um der
Opfer und Téter, sondern um der glaubwiirdigen Bezeugung des Evangeli-
ums willen der redliche Umgang mit der Vergangenheit notwendig* (§ 6)°.

Allein die Bemiihung um Transparenz gibt in bezug auf die Vergangen-
heit Seele und Identitdt. Sie bedeutet fiir die Kirchen und fiir Europa nicht
nur, Versdumnisse und Fehler zu erkennen, sondern fiithrt dariiber hinaus
zu einem gerechten Urteil iiber die ,,ideologische Entwicklung dieser letz-
ten Jahrhunderte und die Sdkularisierung, die unsere Zeit so nachhaltig
kennzeichnet. Fiir die Kirchen konnte es verfithrerisch sein, den atheisti-
schen Strang in Gesellschaft und Kultur zu geifleln und von den Irrungen
und Wirrungen der Stunde zu profitieren, um verlorenes Terrain wiederzu-
gewinnen. Indessen ist eine solche Politik auf lange Sicht nicht nur dem
Scheitern ausgesetzt, sondern negiert auch die Tatsache, daf3 die Sdkulari-
sierung selbst in hohem Male Frucht der christlichen Geschichte ist, ganz
besonders der protestantischen®. E. Jiingel hatte in seinem Plenarbeitrag
bereits darauf insistiert, und die ,,SchluBerklirung® unterstreicht mit
Recht, daB ,,wir in sdkularisierten Gesellschaften* (leben). .., (eine Her-
ausforderung, die) ,,wir mit Mut, Phantasie und Liebe anzunehmen
(haben). Wir warnen vor der Illusion einer Riickkehr zu kirchlichen Macht-
anspriichen, die nie einen Anhalt im Evangelium hatten* (§ 7). Und um mit
Nachdruck auf dem Erbe und der Aktualitdt der Aufklarung zu bestehen:
,»Als Kirchen reformatorischen Ursprungs haben wir ein Erbe fruchtbar zu
erhalten. Wir sind in der Tradition der Reformation verwurzelt und durch
die Tradition der Aufkldrung gepragt. Wir werden aus der Spannung zwi-
schen Glauben und Vernunft nicht entlassen. Der Christus-Glaube tragt
und erleuchtet die Vernunft, wie umgekehrt die Vernunft den Glauben kri-
tisch begleitet. Diesem Erbe haben wir uns in Auseinandersetzung mit den
Widerspriichen des Sdkularismus zu stellen‘ (§ 10). Bemerkenswert ist der
Nachdruck dieser Bestitigung, gerade wenn man weil3, dal andererseits
Johannes Paul II. in so mancher Verlautbarung gegeniiber diesen grund-
legenden Komponenten moderner Geschichte eine Gleichgiiltigkeit erken-
nen laBt, die an Geringschitzung grenzt, wenn er sie nicht schlicht
abstreitet.’

3) Auf den damit er6ffneten Weg hat der Protestantismus eine besondere
Botschaft mitzugeben, ndmlich ,,(daB die) Rechtfertigung des Siinders

297



aus Gottes Gnade allein im Glauben Mitte des biblischen Zeugnisses
ist(,) ... Quelle wahrer Freiheit und echter Gemeinschaft unter den Men-
schen(,) ... Grund und Unterpfand unserer Hoffnung auf das kommende
Gottesreich“(§ 2). Diese Besonderheit ist eindeutig, und es tut not, sich
ihrer identitéits- und biindnisstiftenden Wahrheit zu erinnern. Zweifellos ist
es aber auch erforderlich, den aktuellen Stellenwert eines solchen theolo-
gischen Themas mit grolerem Nachdruck zum Ausdruck zu bringen. Sich
einzugestehen, daB ,,wir zuerst (fragen), welche Bedeutung der Botschaft
heute zukommt* (ibidem), geniigt nicht; es ist fast ein Eingestdndnis der
Schwiche. Um das Proprium des protestantischen Beitrags zur euro-
paischen Identitat zu festigen, wiire es also angemessen, eine wahrhafte
Hermeneutik der Rechtfertigung aus dem Glauben allein und ihrer aktuel-
len Implikationen auf die Beine zu stellen.®

Gerechtigkeit und Dienst

Die europiische Identitéit konnte nicht aufgebaut werden ohne Ehrfurcht
vor Gerechtigkeit und Solidaritéit. Die Kirchen haben im Dienst der Nach-
richt, die sie begriindet und mit den ihnen eigenen konkreten Moglichkeiten
zu diesem Aufbau beizutragen. Wie der Premierminister J. Antall gleich zu
Beginn der Konferenz aufzeigte, ist in der Tat dafiir Sorge zu tragen, daf
der alte politische Eiserne Vorhang nicht durch einen neuen sozialen und
okonomischen Eisernen Vorhang ersetzt wird, der nicht im selben Malle
sichtbar aber ebenso diskriminierend ist. Daher erinnert die Schluflerkla-
rung zu Recht daran, daB ,,das Evangelium gute Nachricht fiir die Armen
und Hoffnung fiir die gefihrdete Schépfung ist* und fiigt hinzu, daB ,,das
Elend der ékonomisch, politisch und sozial Benachteiligten und die An-
zeichen unwiderruflicher Okologischer Zerstérung (uns) zwingen, dem
herrschenden Trend egoistischer und expansionistischer Lebensart zu wider-
sprechen, den Ausgleich des sozialen Gefilles in Europa und in der Welt zu
fordern und fiir den Schutz und das Recht der Natur und die Lebensrechte
der heutigen und kiinftigen Generationen einzutreten‘(§ 8).

Die Bemiihungen um Mitwirkung kénnen auf dem Umweg einer Wieder-
belebung der Diakonie stattfinden (Arbeitsgruppe II), aber auch durch eine
genau umrissene gesellschaftliche und ékonomische Vision. Der Sinn der
vornehmlich im Protestantismus entwickelten Verantwortung mul} gefor-
dert und erneuert werden, um Minner und Frauen im Dienst der Werte, die
ihr Leben begriinden, zu verantwortlicher Teilhabe am 6ffentlichen Leben
heranzufiithren, und beizutragen, dafi dieses zum Ort der Begegnung aller

298



werde. Die Lehre vom universalen Priestertum und die — insbesondere
reformierte — Praxis der synodalen Fiihrung (eine der Quellen des aktuel-
len demokratischen Modells) muf} gefestigt und aktualisiert werden. Dazu
miissen die Prinzipien 6ffentlicher Transparenz und Subsidiaritét realisiert
und muf} dafiir Sorge getragen werden, dal3 die soziopolitischen Strukturen
die konkreten Menschen so weit wie mdoglich erreichen, indem sie deren
wirkliche Bediirfnisse ernst nehmen und ihnen entsprechen, jedoch ohne sie
zu Boden zu driicken (§ 9; Arbeitsgruppe III).

Aus dieser Perspektive zeigt sich die Okonomie des Marktes als ausrei-
chend anpassungsfihig an die stindige Entwicklung der Welt und ihre tech-
nischen Verinderungen®. Indessen ist der Markt ebenso taub und blind
fiir jegliches Gleichgewicht und jegliche Gerechtigkeit und erweist sich
sogar als Verursacher augenfilliger Ungerechtigkeiten. Folglich obliegt es
dem Staat, der ja zuallererst auf dem Recht griindet, ohne UnterlaB in
demokratischer Teilhabe dariiber zu wachen, dal} die Marktékonomie nicht
die Grenzen des sozial Tolerierbaren iiberschreitet und — zum Beispiel mit-
tels der Umverteilung von Steuern — die zum Himmel schreienden Fehlent-
wicklungen des Systems korrigiert werden (ibid.).

Aus dieser Perspektive haben die Kirchen ihrem Wesen nach die Rolle des
Wichters, Gestalters und Dieners. Somit stellt sich die Frage nach der Art
ihrer Beziehungen zum Staat. Fiir den Augenblick scheint diese Frage
offenbleiben zu miissen. Dabei besteht Ubereinstimmung, daB die Entwick-
lung hin zu Sékularisierung und Meinungsvielfalt nicht wieder in Frage
gestellt werden kénnte ohne gleichzeitige Banalisierung der Religion und
ohne dall man die Ablehnung von Existenz und Selbstbestimmung — Recht
einer jeden Minoritit — dort akzeptiert, wo der Protestantismus eine
Bewegung von Minderheiten ist (ibid.).

Jedoch hitte die Versammlung noch weitergehen kénnen. Sie hitte dem
sich bildenden Europa einen Sternenkreis auf azurblauem Untergrund, der
die freibleibende Mitte umschlieB3t, auf die Fahne schreiben konnen. Sie
hitte sich ebenso daran erinnern kénnen, daB vor ziemlich langer Zeit in
Jerusalem das Zentrum des 6ffentlichen Lebens nichts anderes war als das
,,Heilige der Heiligen‘“ (le Saint des Saints), also ein Ort, frei von jeglicher
Abgotterei. Indessen, in diese Leere hinein hallte die unwandelbare Forde-
rung nach gottlichen Geboten wider.

Besteht die heutige Aufgabe der Kirchen nicht noch immer darin, jeg-
licher gotzendienerischen und totalitdren Versuchung vorzubeugen, indem
sie die Mitte leer lassen, um deren ,,Fiille® auszusparen und dadurch der

299



nicht endenden Forderung Einhalt zu gebieten, Recht und Gesetz aus eige-
nen Kriften verwirklichen zu wollen?

Die Kirche ist im Besitz eines Mittels, diesem Anspruch nachzukommen:
das Wort.

Sie muB wachsame Hiiterin dariiber sein, dafl das Wort lebt und frei in
der Gesellschaft zirkuliert; sie mufl es ndhren und ihm zum Leben verhel-
fen. Ein freies Wort, das befreit. Frei, weil es wahr und authentisch ist. Die
Verkiindigungsaufgabe der Kirchen besteht weder heute noch morgen
darin, sich gegeniiber einer spérlichen Zuhorerschaft in Szene zu setzen, als
vielmehr Mittel und Wege zu finden, die Wahrhaftigkeit, die Qualitit und
bescheidene menschliche Kraft des Wortes zu schiitzen. Die Kirche Christi,
geboren aus dem Wort Gottes, durch das sie lebt, ist im wesentlichen dazu
berufen, dariiber zu wachen, da3 das Wort, das die wahrhaftige Mensch-
lichkeit ins Leben ruft, nicht zu Liigen und entfremdenden Gemeinpldtzen
verfilscht wird, sondern Medium des Ausdrucks, Austauschs, fruchtbaren
Gesprichs und Trager der Zukunft ist. '

Frieden und Versohnung

SchlieBlich und endlich fand die Konferenz von Budapest unter dem Zei-
chen der Versshnung und den folgenden beiden Versen aus den Paulusbrie-
fen statt: ,,Darum nehmt einander an, wie auch Christus uns angenommen
hat, ...“ (Rém 15,7); ,,Br hat den, der keine Siinde kannte, fiir uns
zur Siinde gemacht, damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes wiirden.”
(2 Kor 5,21)

Die Versshnung steht auch im Zentrum der Intervention von Johannes
Paul II. am 11. Oktober 1988 vor dem Européischen Parlament, wo er die
Bestimmung Europas in drei Schritten beschrieb: ,,zuerst den Menschen mit
der Schopfung versohnen, indem er wacht iiber die Erhaltung der Natur,
ihrer Fauna und Flora, ihrer Luft und ihren Fliissen, ihrem subtilen Gleich-
gewicht, ihren begrenzten Ressourcen, ihrer Schonheit, mit der sie den
Schopfer lobpreist. Dann muf sich der Mensch mit seinem Néchsten
versohnen. Das heiBt fiir die Europder mit unterschiedlichen kulturellen
bzw. philosophischen Traditionen, einander zu akzeptieren, Fremde und
Fliichtlinge aufzunehmen und sich dem spirituellen Reichtum der Volker
anderer Kontinente zu 6ffnen.

Endlich muB sich der Mensch mit sich selbst verséhnen: ja, er muf} daran
arbeiten, eine ganzheitliche Sicht des Menschen und der Welt zu entwickeln,
und zwar wider menschenverachtende Kulturen; und damit eine Sichtweise,

300



die in Wissenschaft, Technik und Kunst den Glauben an Gott nicht aus-
schliefit, sondern einklagt* ™.

Es versteht sich von selbst, daB} mit einem solchen Programm bereits jetzt
das 21. Jahrhundert erdffnet ist. Dariiber ist man begeistert und fiihlt sich
gleichzeitig ein wenig bedroht. In einer Welt, die so oft durch Ungerechtig-
keit, Krieg und Hal} verwiistet worden ist, verpflichtet das Thema der Ver-
séhnung zu einem Werk von langem Atem, das jetzt erst anfingt. Auch
dazu kann die protestantische Tradition einen Beitrag leisten, der verdient,
hervorgehoben zu werden:

1) ,,Arzt, heile dich selbst!* haben sie Jesus entgegnet (Lk 4,23), der
nicht zogert, seinerseits jene zu tadeln, die ,,den Splitter im Auge (ihres)
Bruders (sehen), aber den Balken in (ihrem eigenen Auge nicht bemerken)**
(Mt 7,3). Wie kénnten sich die voneinander getrennten, manchmal zerriitte-
ten Kirchen (selbst die Religionen in ihrer Gesamtheit), Ursprung ziemlich
vieler Konflikte in Geschichte und Gegenwart, ohne Heuchelei zu Eiferern
fiir eine Moral und eine Politik der Verséhnung und des Friedens machen?
Zuerst miissen sie ihr eigenes Haus in Ordnung bringen. Deshalb miissen
die Bemiithungen um ¢kumenische Annéherung — in ihrer Langsambkeit oft
entmutigend — mit Bestimmtheit und Bestdndigkeit fortgesetzt werden.
Dies um so mehr, als nicht wenige weltlich bedingte Konflikte durch reli-
giose Faktoren noch verstirkt werden. Daher sind die prédzisen Vorschlidge
der Arbeitsgruppe, die sich mit interkonfessionellen Beziehungen beschéf-
tigte, mit grofitem Ernst zu beachten. Sie hat sich vorwiegend ,,Aufbau und
Intensivierung der Gemeinschaft der reformatorischen Kirchen in Europa“
zum Thema gemacht und sucht dariiber hinaus nach Wegen, ,,die Bezie-
hungen dieser Kirchen mit den orthodoxen, katholischen und alt-katho-
lischen Kirchen wirkungsvoller zu gestalten‘‘.

An der Versohnung der Religionsfamilien in Europa zu arbeiten heif3t,
am Frieden in der Welt zu arbeiten, wie es Hans Kiing auf ganz besondere
Weise darlegt. Schon aus dieser Perspektive kann die Zusammenkunft in
Budapest nur von Vorteil sein und darf nicht als Konkurrenzveranstaltung
zu anderen dkumenischen Strukturen und Dialogen gewertet werden, son-
dern vielmehr als Ereignis, das der 6kumenischen Bewegung ein Mehr an
Gewicht und Kontinuitdt verleiht.

2) Den Protestantismus verbindet mit der Bildung von Staaten und
Nationen in Europa eine lange Geschichte, ohne daf3 er immer in den gegen-
seitigen Beziehungen zu der Klarheit beigetragen hat, die man hétte erwar-
ten kénnen. Andererseits ist der Protestantismus im allgemeinen innerhalb
des Christentums in der Minderheit, in erster Linie in Europa. Also ist es

301



an ihm, nicht nur dariiber zu wachen, daf iiberall die Rechte von Minder-
heiten geschiitzt werden, sondern auch dazu beizutragen, die Umrisse dieser
Rechte genauer zu definieren und zu helfen, Formen des friedlichen und
fruchtbaren Zusammenlebens zwischen verschiedemen Minderheiten zu
finden und zu realisieren. Von diesem Gesichtspunkt aus kann niemand
taub bleiben gegeniiber dem von L.Tokés beziiglich der Geschicke der
ungarischen Minderheit in Ruménien an die Versammlung gerichteten
Appell; und wenn die Arbeitsgruppe fiir ,,Nation, Nationalismus und die
Minderheiten* ihren Bericht klugerweise nicht mit festen Vorschldgen, son-
dern mit einer Reihe von Fragen abgeschlossen hat, hat sie zumindest auf
sinnvolle Weise dazu beigetragen, eine schwierige, aber unumgingliche
Reflexion auf den Weg zu bringen.

3) Das Problem der Verséhnung mit der Natur ist mehr und mehr an der
Tagesordnung, und von der Losung hiangt nicht weniger als die Zukunft der
Menschheit und des Planeten ab. Der Protestantismus ist iibrigens auch in
diesem Punkt nicht ohne Verantwortung fiir die Lebensweise, die wir seit
der Inthronisierung des industriellen Zeitalters entwickelt haben: seine Ver-
kniipfungen mit dem Kapitalismus und seine Uberbetonung einer Arbeits-
ethik miissen nicht mehr nachgewiesen werden'?. Indessen, dieser selbe
Protestantismus verfiigt in seiner eigenen Tradition iiber andere Werte, die
in aktualisierter Form neu eingesetzt werden miissen: eine gewisse Beharr-
lichkeit und Strenge und, vor allem, die zentrale Stellung, die er dem ,,sola
gratia®“ einrdumt, indem er jeglichen menschlichen Versuch verurteilt, das
,,Heil* durch eigene Werke zu gewinnen. Deshalb besteht die Aufgabe zwei-
fellos darin, einen neuen Lebensstil zu finden, der gemidl den Worten
Johannes Paul II. ,einer Versohnung des Menschen mit sich selbst*
gleichkommt 3.

Jedoch kann diese Arbeit der Neustrukturierung und Entfaltung nur
Erfolg haben, wenn klargestellt ist, daB sich Europa nicht mehr als den Mit-
telpunkt der Welt betrachtet. Den Bau Europas kann es nur geben als inte-
griert in den Bau der Welt, ihre Entwicklung und ihren Frieden. Folglich
diirfen Sinn und Qualitit der Nord-Siid-Beziehungen nicht von den europa-
eigenen Problemen verwischt werden, sondern miissen im Gegenteil in
enger Verbindung mit diesen wahrgenommen werden. An dieser Stelle hin-
dert uns die dkologische Perspektive noch einmal daran, diesem Erfordernis
auszuweichen, indem sie die Erde als ,,alleiniges und einzigartiges Haus*
betrachtet. Die damit gegebenen Herausforderungen sind sicher nicht klein.
Wie soll man sich dessen nicht erinnern in diesem Jahr 1992, das die ,,Ent-
deckung und Eroberung Amerikas feiert und in dem — unter dem

302



Zeichen der Vereinten Nationen — die Arbeit des ,,Gipfels des Planeten
Erde* in Rio de Janeiro stattfindet, der den Beziehungen zwischen Umwelt
und Entwicklung gewidmet ist?

Auch hier kénnen die christliche Tradition und die transnationale Kraft
der Kirchen eine sichere Hilfe sein. Okumene, Suche nach Gerechtigkeit
und Frieden sowie Achtung vor der Schépfung kénnen zusammengehen,
wie es die Okumenische Konferenz von Basel zu Pfingsten 1989 beispielhaft
in dem Augenblick gezeigt hat, als sich der Fall der Berliner Mauer
anbahnte.

Moge die Konferenz von Budapest innerhalb dieser Bewegung ihren Platz
finden und ihrerseits Friichte der Gerechtigkeit und des Friedens tragen!
Moge der Geist Christi seine Kirche fruchtbar machen, damit sie sich in den
Dienst einer von Gott geschaffenen Welt stellt, fiir die Christus nicht ge-
zogert hat, sein Leben hinzugeben.

Aus dem Franzosischen iibersetzt von Irene Neuendorff

ANMERKUNGEN

I Wir werden hier im wesentlichen auf die franzdsischsprachige Bibliographie zuriickgreifen.
Die Fédération Protestante de France hat soeben in Zusammenarbeit mit ,,Les Bergers et
les Mages* (Paris) und ,,Editions Oberlin* (Stra3burg) ein kleines Werk iiber den Aufbau
Europas herausgegeben (leider jedoch ohne theologische Reflexion): Quelle Europe pour
quel monde? Eléments d’informations, 1991.

2 Zusammenstellung von Texten verschiedener Autoren um R.Luneau. In: Le réve de Com-
postelle, Paris. Seitdem konnten sich einige Perspektiven entwickeln, wie insbesondere die
Beschliisse der auBerordentlichen Bischofssynode vom 28. 11. bis 14. 12. 1991 zeigen oder
auch die Zusammenkunft von KEK und CCEE in Santiago de Compostela vom 13. bis
17.11. des gleichen Jahres. Auch auf folgende Textsammlungen kann Bezug genommen
werden: Conseil des Conférences épiscopales d’Europe, Les Evéques et la nouvelle évangé-
lisation, Paris, Cerf, 1991. Das Vorwort dieses letztgenannten Werkes ist aus der liberalen
Feder von Kardinal Martini entstanden, der sich auch duBert in: ,,Chrétiens en Europe®,
Etudes 374, April 1991, S. 527-538. Jedoch heben all diese Korrektive nicht etliche
Unschirfen der vatikanischen Sichtweise auf, die auf den Gedanken der Riickeroberung
hinweisen.

3 E. Morin, Penser I’Europe, Paris, Gallimard 1987; C. Wackenheim, ,,Christianisme et
conscience européenne’, RHPR 78, 1988, S. 35-42; F. Delouche, Histoire de I’Europe,
Paris, Hachette, 1992. Das letzte Werk ist in besonderer Weise hervorzuheben, da es von
zwolf europiischen Autoren verschiedener Nationalitidten verfallit worden ist.

4 So hat R. Beaupiire in bezug auf die Metapher der ,,zwei Lungen‘ Europas von Johannes
Paul II. den Mut zu schreiben: ,,ich weill sehr wohl, dafl (die Lunge) des Okzident
geschrumpft ist und des Sauerstoffes des Evangeliums bedarf. Den Katholiken allein wird
es nicht gelingen, sie auszuweiten: dazu bediirfen sie unbedingt des protestantischen
Atems®, ,,Catholicisme et orthodoxie. Nouvelles tensions et ecclésiologie‘’. In: L’Europe et
les enjeux du christianisme, Lumiire et Vie 201, Lyon 1991, S. 19.

303



Man denke an die Unentschiedenheit der Kirche (iiberwiegend der katholischen) im Hin-
blick auf die Kollaboration des Vichy-Regimes, ebenso aber auch an den Mut von Kardinal
Decourtray, Lyon, der kiirzlich diese Periode der Geschichte von Grund auf erhellt hat. Die
fritheren Riickschlige und Scheinangriffe in der Affire Touvier (Chef der Miliz; er hatte
bei Vernichtung zahlreicher Juden mitgewirkt, wurde fast vierzig Jahre lang von einem Teil
der Kirche unterstiitzt und kiirzlich vom Appellationsgericht in Paris freigelassen) zeigen,
wie schwer es ist, gewissen Begebenheiten in einer wenig ruhmvollen franzosischen Vergan-
genheit ins Auge zu sehen. (R. Rémond u. a., Paul Touvier et I’'Eglise, Paris, Fayard, 1992.)
Uber die Probleme der protestantischen Kirche des Ostens vor allem R. Aubert, La tenta-
tion de I’Est. Religion, Michte und Nationalismen, Genf, Labor et Fides, 1991; siche auch
verschiedene Artikel der Zeitschrift Foi et Vie 89 (Dez 90: Europe-Protestantisme-Occi-
dent) und in der schon genannten Ausgabe von Lumiere et Vie.

Man erinnere sich an die quasi prophetischen Aussagen von D. Bonhoeffer zu diesem
Punkt, historisch reflektiert in: M. Gauchet, Le désenchantement du monde (Die Ent-
zauberung der Welt). Une histoire politique de la religion, Paris, Gallimard, 1985.

Z.B. in Centesimus annus (1991) § 13; anldBlich der Debatte iiber die Annahme der Schlufi-
erklarung werden mehrere Vorbehalte hinsichtlich der Brauchbarkeit dieser Textstelle zum
Ausdruck gebracht: nachdriickliche Reaktionen — und nicht von den Geringsten — wur-
den damals festgehalten; einige gehen fast so weit zu sagen, daf} sie die Schluferklarung
nicht akzeptieren wiirden, wenn dieser in ihren Augen zentrale Punkt nicht erwihnt wére.
E. Jiingel hat sich darum vor allem im zweiten Teil seines Plenarbeitrags bemiiht, ich habe
mich ebenfalls in der Vorbereitungsrede fiir die Konferenz von Basel daran versucht
(23.8.91): ,,Buropa und Protestantismus. Erbe und Forderungen®, epd-Dokumentation
38/91, S. 14-26.

Dies wurde von der Arbeitsgruppe ,,Kirche, Gesellschaft und Wirtschaft‘‘ bestitigt, jedoch
von dem hollindischen Okonomen Bob Goudzwaard entschieden bestritten, desgleichen
bis zu einem gewissen Grad von der Arbeitsgruppe iiber den ,,neuen Lebensstil®.

Wir haben diese Themen in Théologie des droits de I’homme, Paris, Cerf, 1989 entwickelt,
besonders S. 104 ff und 275 ff.

Zit. nach C. M. Martini, art.cit., Etudes 374, April 1991, S. 530; uiber die verschiedenen
Aspekte des Papstbesuchs in StraBburg s. das unter Leitung von J.-P. William, StraBburg,
veroffentlichte Werk Jean-Paul 11 et I’Europe, Paris, Cerf, 1991.

Wir werden nicht auf die Thesen von Max Weber beziiglich der protestantischen Ethik und
des kapitalistischen Geistes zuriickkommen, s. vor allem M. Miegge, Vocation et travail.
Aufsatz iiber die puritanische Ethik, Genf, Labor et Fides, 1989.

Siehe auch die Uberlegungen und Empfehlungen der Arbeitsgruppe iiber einen ,,verant-
wortlichen Lebensstil, Einer ihrer Initiatoren, der zugleich eine der Haupttriebfedern der
Konferenz war — L. Vischer —, entwickelt seinen Standpunkt in einer der letzten Num-
mern von Concilium (no. 240, 1992), mit dem Titel ,,Das neue Europa — eine Herausfor-
derung fiir die Christen* (Und wie steht es mit dem Garten? Zur 6kologischen Dimension
des ,,Buropédischen Hauses*, S. 159—165). Ferner sind in dieser Nummer etliche Beitrige
zu finden, die den neuen Eurozentrismus in Frage stellen.

304



Wirtschaftliche Prosperitit als Religionsersatz
im sdkularisierten Europa

VON GOTZ PLANER -FRIEDRICH

Mit dem endgiiltigen Scheitern des sozialistischen Experiments, dem
immerhin zeitweilig 40 % der Weltbevilkerung unterworfen waren, sind kri-
tische Analysen des wirtschaftlichen Status quo in der sogenannten Ersten
Welt vollig obsolet geworden. Dal} etwas faul sein kénnte am siegreichen
System der freien oder sogar sozialen Marktwirtschaft, will nun wirklich
niemand mehr héren. Dabei waren die sozialphilosophischen Ideen und
polit-6konomischen Analysen eines Marx oder Engels nicht nur ein ,,Pfahl
im Fleische‘‘ des Kapitalismus, den es unter allen Umstédnden galt herauszu-
reiBen. Sie waren auch ein produktiver Anreiz, immanente Systemverdnde-
rungen vorzunehmen und die Sozialvertraglichkeit zu verbessern. Wenn
jetzt die Bevolkerung der bisher realsozialistisch experimentierenden Lin-
der Europas um jeden Preis in die kapitalistische Marktwirtschaft zuriick-
kehren will, verschwindet auch dieses kritische Potential.

Die uneingeschriankte Zuwendung der vom Sozialismus reichlich Gesché-
digten zum marktwirtschaftlichen Kapitalismus (der sich freilich so nicht
mehr ansprechen lassen will) hat nicht nur dessen Apologeten von jedem
weiteren Legitimationsdruck befreit. Sie erfolgt auflerdem zu einem Zeit-
punkt, da die industrielle Zivilisation in eine ernste Krise geraten ist. Damit
meine ich nicht nur, daf} die ,,Grenzen des Wachstums* (Club of Rome 1971)
erreicht bzw. iiberschritten sind. Inzwischen sind auch die 6kologischen
Folgewirkungen dieser Produktionsneurose bereits erkennbar, und sie wer-
den sich mit Sicherheit ausweiten und verschirfen. Es besteht nach all den
euphorisch begriiiten ,,Entwicklungsdekaden‘ nicht mehr der geringste
Zweifel daran, dal} das Elend in der sogenannten Dritten Welt zunimmt,
anstatt sich zu verringern. In beiderlei Hinsicht — ékologisch wie entwick-
lungspolitisch — steuert das Marktsystem auf Crash-Kurs. Die regierenden
Politiker zeigen keine Bereitschaft, das Ruder herumzuwerfen. Das politi-
sche Instrumentarium reicht dazu auch nicht aus, solange Besitzstandswah-
rung bei der Wahlbiirgerschaft héchste Prioritdt genief3t.

Es konnte sich als fataler Irrtum erweisen, den Untergang des politisch
wirksamen Kommunismus nur als Sieg der Demokratie iiber die Diktatur
und der Marktwirtschaft iiber die Planwirtschaft zu interpretieren. So kann
man die jiingsten Ereignisse durchaus verstehen. Aber das reicht nicht aus!

305



Die Kommunisten hatten nimlich auch auf den unendlichen Fortschritt von
Wissenschaft und Technik gesetzt; sie hatten ,,auf Teufel komm raus‘ indu-
strialisiert — ohne Riicksicht auf Landschaft, Menschen und Ressourcen.
Diese Erblast ist ein PulverfaB, das sich zu den bestehenden Altlasten und
fortschreitenden Beschiddigungen unseres Lebensraums westlich der ehema-
ligen europiischen Demarkationslinie addiert. Die Menschen in den vor-
mals sozialistischen Landern Europas leben in der Vorstellung, im Westen
sei alles in Ordnung. Thnen bietet sich nach dem alten Denkmuster nur eine
einzige Alternative an: entweder Absturz in die Dritte Welt oder Aufstieg
in die Erste. Die Zweite haben sie ja gerade verabschiedet.

Nimmt man diese sehr verkiirzte Bestandsaufnahme als Ausgangspunkt
der Situation in Europa, dann ist aus dkumenischer Perspektive die Trias
des konziliaren Prozesses so aktuell wie kaum zuvor: Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schopfung. DaB es im Augenblick so still darum
geworden ist, hat nicht nur mit den sich iiberschlagenden politischen Ereig-
nissen zu tun. Da die drei Begriffe hdufig als moralische Schlagworte
benutzt wurden, hat sich ihr appellativer Charakter an der scheinbar unver-
besserlichen Realitdt abgenutzt. Theologisch betrachtet tragen sie freilich
eine VerheiBung in sich, die nur im ,,konziliaren* Ansatz dieses kumeni-
schen Prozesses angemessen zur Geltung gebracht werden kann. Es geht
eben — lutherisch ausgedriickt, nicht um Gesetz, sondern um Evangelium;
oder besser: um die Dialektik von Gesetz und Evangelium. Das beschreibt
m.E. auch am besten die Aufgabe der Kirchen im europiischen Einigungs-
prozeB, nicht ,,Evangelisation* zu betreiben, ohne die dringenden sozialen,
Skonomischen und ckologischen Verdnderungen damit einzuklagen, die wir
aus der Verantwortung vor Gott anzusprechen haben; aber auch nicht auf
der politischen Biihne in Erscheinung zu treten, um andere mores zu lehren,
ohne wenigstens von der VerheiBung zu reden, von der die Kirche lebt und
die sie allen Menschen zu bringen schuldig ist.

Gemeinwohl und Eigennutz

Das okonomische Grundgesetz, dem seit Adam Smith Theoretiker wie
Praktiker des Marktes glaubig anhingen, lautet: Das Gemeinwohl ist ein
Produkt des Eigennutzes aller Teilnehmer des Marktes. ,,Die unsichtbare
Hand ... setzt einen Mechanismus in Gang, worin die Habsucht das
Hauptmotiv menschlicher Handlungen wird.“ (Leszek Kolakowski, Hoff-
nung in der Misere. In: Evangelische Kommentare 3/92, S.172). Was so
viele moralisch argumentierende Kritiker des gegenwirtigen Weltwirt-

306



schaftssystems beklagen, da niamlich menschliche Werte aus dem wirt-
schaftlichen Verhalten ausgeschlossen werden, hat hier seine Ursache. Phi-
losophische wie religiose Ethiken haben seit alters den Egoismus angeklagt,
fiir Ungerechtigkeit und Beeintrichtigung der allgemeinen Wohlfahrt ver-
antwortlich zu sein. Indem Adam Smith den ékonomischen Egoismus als
Triebfeder wirtschaftlicher Prosperitit entdeckt, wird die hergebrachte
Morallehre auf den Kopf gestellt, so scheint es. In Wirklichkeit wird aber
nur die Ethik aus der Wirtschaftstheorie verbannt, um sie am Ziel — der
Erreichung des allgemeinen Wohlstands — wieder einzuholen. Es ist der
Trick dieser ,,zynischen Vernunft‘ (Sloterdijk), die unmoralischen Antriebe
der menschlichen ,,Natur* zur Erreichung moralischer Zwecke einzusetzen.
Oder theologisch ausgedriickt: das pecca fortiter zum kategorischen Impe-
rativ der 6konomischen Vernunft zu erheben, auf dafl die Gnade allgemei-
nen Wohlstands unter uns um so wirksamer werde.

Diese theologische Transformation der Philosophie des freien Marktes
macht den zynischen Charakter derselben offenbar. Dennoch ist nicht voll-
ends zu leugnen, daf} sie einen entfernten Zusammenhang mit der evangeli-
schen Rechtfertigungsdogmatik aufweist. SchlieBlich hat ja Luther gelehrt,
dall die Menschen allzumal Siinder und durch keine moralische Anstren-
gung zum Guten fdhig seien. Demzufolge sind alle ,,guten Werke* nichtig:
Der Gerechte wird seines Glaubens leben (Gal 3). Also folgt der Christen-
mensch in seinem Alltag jenen Prinzipien natiirlicher Vernunft, die weder
a priori siindig noch gnadenreich sind und vertraut in seinem Herzen auf
die unverdiente Gnade Gottes, die den Siinder schlieBlich rechtfertigt.

Der Verkiirzung dieser Darstellung eines anspruchsvollen theologischen
Denksystems bin ich mir bewuf3t. Ich will auch nicht unterstellen, Adam
Smith habe sich in die lutherische Rechtfertigungslehre vertieft, bevor er
sein epochales Werk ,,Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of
Nations* (1778) geschrieben hat. Immerhin hat er seine Wirtschaftstheorie
als Lehrer der Logik und der Moral geschrieben. Was der geistesgeschicht-
liche Vergleich zeigen sollte, ist allein dies, daB3 moralische Appelle an die
Adresse derer, die diese Wirtschaftstheorie verinnerlicht haben und offen-
sichtlich erfolgreich praktizieren, am Kern des Problems vorbeigehen und
die derart Handelnden nicht erreichen. Diese kénnen nidmlich mit Recht
darauf verweisen, dal} sie unter Umstinden auBerhalb des Konkurrenz-
kampfes im Marktgeschehen hohen ethischen Prinzipien verpflichtet sind,
beachtliche Spenden fiir die Armen aufbringen, Kultur fordern und kirch-
liche Aktivitdten unterstiitzen. Zwar erinnert diese Argumentation fatal an
die eines Soldaten, der meint, er tote ja nur, um Leben zu retten, weshalb

307



man ihn auch nicht einen ,,potentiellen Morder* nennen diirfe. Aber bei-
dem haben unsere GroBSkirchen bis heute kaum widersprochen. Deshalb
sehen sie auch keine Veranlassung, die ,,freie Marktwirtschaft* — zumal
wenn sie ,,sozial abgefedert* ist — einer kritischen theologischen Uberprii-
fung zu unterziehen.

Die Denkschrift der EKD ,,Gemeinwohl und Eigennutz® (Wirtschaft-
liches Handeln in Verantwortung fiir die Zukunft, Giitersloh 1991) ist zwei-
fellos als eine solche Auseinandersetzung mit dem bestehenden Wirtschafts-
system gedacht. Sie enthilt neben einem einleitenden zunéchst ein beschrei-
bendes Kapitel, das an einen Volkshochschulkurs iiber Marktwirtschaft
erinnert. Dann folgt ein Kapitel, das ,,christliche Perspektiven‘ und ,,bibli-
sche Motive* enthilt. Das 4. Kapitel, das Ergebnisse und Folgerungen
ankiindigt, subsummiert diese bezeichnenderweise unter der Uberschrift:
,.Zukunftsfahigkeit der sozialen Marktwirtschaft’. Der Zusammenhang
zwischen dem bloB beschreibenden und dem ethisch motivierenden Teil ist
schwer zu erkennen. Dadurch driingt sich der Eindruck auf, auch innerhalb
der EKD werde die Meinung der gingigen wirtschaftswissenschaftlichen
Lehre geteilt, 6konomisches Handeln folge quasi naturgesetzlichen Prinzi-
pien, die durch ethische Forderungen ebensowenig beeinflulbar seien, wie
man dem Wolf abgewohnen konne, das Lamm zu reiflen. Wenn natiirlich
der Mensch des Menschen Wolf ist (homo homini lupus), dann hat die
davon abgeleitete Okonomie die Aufgabe, diese Gegebenheit in Brutto-
sozialprodukt zu verwandeln. Es fillt im iibrigen schon auf, daB die Wirt-
schaftswissenschaften wohl die Kosten kalkulieren (wenn auch bekanntlich
nicht alle), aber keine Studien iiber die Opfer wirtschaftlicher Prozesse
anstellen. Genau dies miiite aber die Aufgabe der Kirchen sein, wenn sie
sich mit 6konomischen Fragen auseinandersetzen. Ansatzweise geschieht
das auch in der genannten Denkschrift der EKD. Doch solange die Kirche
mit den Wirtschaftsexperten darin iibereinstimmt, daf diese nur unbeein-
fluBbare Gesetze beschreiben und handhaben, bleiben alle nachfolgenden
ethischen Appelle schwach und wirkungslos.

Dagegen hat bereits E. F. Schumacher in ,,Small is Beautiful* (dtsch: Die
Riickkehr zum menschlichen MaB, Reinbeck bei Hamburg 1977) entschie-
dene Zweifel geduBert, ob die Wirtschaftswissenschaften tiberhaupt exakte
Wissenschaften seien. Oder mit Schumachers eigenen Worten: ,,Das Urteil
der Wirtschaftswissenschaft ist ... ein iiberaus bruchstiickhaftes Urteil*
(38). Das ,yvollstindige AuBerachtlassen qualitativer Unterscheidungen
mache zwar das Theoretisieren einfach, aber ,,zugleich auch ... génzlich
unfruchtbar (43). Und weiter meint Schumacher: ,,Die wirklich wichtigen

308



Dinge des Lebens lassen sich nicht berechnen ... Philosophie, Kunst und
Religion kosten sehr, sehr wenig Geld. ... Raumforschung oder Quanten-
physik sind sehr teuer, liegen aber doch den wirklichen Bediirfnissen des
Menschen eher fern‘ (60f). Solche niichternen Argumente, die eines Theo-
logen wiirdig wiren, vermisse ich in den wirtschaftsethischen Dokumenten
der Kirchen. Heute haben sich auch die Kirchen darauf eingelassen, dal} das
Marktgeschehen mit Gewinnmaximierung, daf} Eigennutz als Antriebskraft
der Produktivitiat und quantitatives Wirtschaftswachstum als conditio sine
qua non des allgemeinen Wohlstands unabénderliche GesetzméBigkeiten
des Wirtschaftsprozesses seien. Wer sich dagegen moralisch entriiste,
beweise nur, daB er oder sie von Okonomie nichts verstehe und deshalb lie-
ber den Experten das Feld iiberlassen solle.

Kirche und Wirtschaft

Angesichts der Verschirfung marktwirtschaftlich produzierter Ungerech-
tigkeiten durch die Vereinigung von BRD und DDR empfiehlt nun die
Denkschrift der EKD ihren Mitgliedskirchen das folgende (Par.199):
., Krafte gegen die Resignation zu mobilisieren, sich seelsorgerlich und dia-
konisch der Verzweifelten und in Not Geratenen anzunehmen, ... die Her-
ausforderungen fiir die Zukunftsfahigkeit wirtschaftlichen Handelns zu
erinnern und dabei vor allem ,den Mund aufzutun fiir die Stummen*
(Spr. 31,8), also Anwalt fiir die sozial Benachteiligten im eigenen Land, . ..
zu sein.*

Wer bisher als kritischer Christ und Zeitgenosse in einem System des rea-
len Sozialismus gelebt hat, ist erstaunt, wie verbliiffend dhnlich ,,Kirche im
Sozialismus** von den Inhabern der Macht ihrem eigenen Legitimations-
muster zugeordnet wurde. Die Kommunisten waren allemal hocherfreut,
wenn Kirche gegen Resignation und Pessimismus predigte. Sie wurde sogar
ausdriicklich aufgefordert, etwas zur Motivation der Menschen beim soge-
nannten Aufbau des Sozialismus beizutragen. Als der Schlendrian in den
volkseigenen Betrieben {iberhand nahm und die von Rudolf Bahro (Rudolf
Bahro, Die Alternative, Kéln und Frankfurt 1977) so charakterisierte ,,orga-
nisierte Verantwortungslosigkeit** das Arbeitsethos aushohlte, wurde sogar
Luther zitiert und seine Berufsethik als vorbildlich herangezogen. Schlief3-
lich lobten die kommunistischen Machthaber die diakonische Arbeit der
Kirchen und vertrauten ihnen zur eigenen Entlastung die notdiirftige Sorge
um Behinderte, Pflegebediirftige und Sterbende an. Damit wirken Kirchen
immer systemstabilisierend — ob sie es beabsichtigen oder nicht. An die

309



machtbesetzten Strukturen diirfen sie aber nicht rithren; und das gleiche gilt
gemil EKD-Denkschrift nun auch in der Marktwirtschaft.

Gerade die deutschen Kirchen sind unmittelbar NutznieBer der Wachs-
tumswirtschaft, weil sie via Kirchensteuer ihren eigenen finanziellen Anteil
am wirtschaftlichen Erfolg erhalten. Das versetzt sie in die Lage, eine auf-
wendige volkskirchliche Betreuungsstruktur aufrecht zu erhalten, selbst
wenn der Trend zur Kirchenferne unter der Bevolkerung anhilt. Das Subsi-
diaritétsprinzip ermoglicht es ihnen zudem, als Trager sozialer, pddagogi-
scher und anderer Bildungsangebote in Erscheinung zu treten, wofiir aller-
dings allgemeine Steuermittel zur Finanzierung herangezogen werden.
Nicht zu vergessen, daB die evangelischen Kirchen in Deutschland im
Stande sind, 6kumenische Organisationen, Hilfswerke und Entwicklungs-
projekte mit beachtlichen Geldmitteln auszustatten. Ungezidhlte Menschen
— nicht nur in Deutschland — verdanken ihren Arbeitsplatz oder wenig-
stens Anteile ihrer Lebenserhaltung diesem Reichtum deutscher Kirchen.
Auch KritikerInnen des okonomischen Wachstumsdenkens, dem dieser
Reichtum geschuldet ist, profitieren noch davon.

Doch es ist abzusehen, ,,daB diese Mentalitit unendlicher Erwartungen
bald an die harte Mauer der Wirklichkeit stoBen wird. Diese Wand wird stu-
fenweise, aber unbeugsam von den okologischen und demographischen
Bedrohungen gebaut* (Kolakowski, a.a.0., S.173). Das wissen im Grunde
alle. Aber die meisten fliichten noch immer aus der bedrohlichen Wahrneh-
mung dieser Realitit in die pseudoreligiose Verheilung eines automatisch
ansteigenden Wohlstands bei Befolgung sogenannter marktwirtschaftlicher
Gesetze.

Ulrich Duchrow hat die keineswegs nur rhetorisch gemeinte Frage
gestellt, ob die Weltwirtschaft heute nicht ein Feld fiir ,,Bekennende Kir-
che® darstelle (Weltwirtschaft heute. Ein Feld fiir Bekennende Kirche?,
Miinchen 1986). In seinem Einleitungsreferat zum Problembereich VI auf
der 6. Vollversammlung des ORK in Vancouver 1983 sagte er u.a.: ,,Ich
erhoffe mir ... von dieser Vollversammlung, dall wir nicht nur gegen
Apartheid und Massenvernichtungsmittel, sondern auch gegen das gegen-
wirtig todliche Weltwirtschaftssystem und seine pseudochristlichen
Begriindungen ein klares Bekenntnis ablegen. ... Dies ist nicht mehr nur
eine Frage des Handelns, sondern des Glaubens an Gott den Herrn, und die
Frage, ob wir als Kirche in Christus leben und dieses Leben weitergeben‘
(a.a.0. S.120).

Duchrow stiitzt sich bei seinen theologisch-6konomischen Urteilen vor-
wiegend auf lateinamerikanische Kritiker des kapitalistischen Wirtschafts-

310



systems. Deren Beobachtungen und Reflexionen decken sich in bedriicken-
der Weise mit Erfahrungen, die jetzt ,,vom Sozialismus befreite** Menschen
in Osteuropa machen. Die ,,Metaphysik des Marktes* (Franz Hinkelam-
mert) degradiert den Menschen zum Objekt eines marktwirtschaftlichen
,Naturrechts‘. Handelndes Subjekt des Marktes ist die anonyme Macht
der Kapitalstrome. Wer dieser Macht gehorcht, ist a priori schuldlos. Die
Akteure dieses ehernen Marktgesetzes unterliegen ebensowenig ethischen
Malistdben, wie Ebbe und Flut oder Sommer und Winter.

Hier deckt sich die Kapitalismuskritik von Karl Marx mit der der latein-
amerikanischen Befreiungstheologien: Die Subjektrolle im Wirtschaftsgesche-
hen wird auf das abstrakte Kapital iibertragen, das nun seinerseits den Men-
schen zum Objekt des Marktgeschehens degradiert. Die Schlufifolgerung muf3
sein, den Menschen als handelnden und bediirftigen Individuen und Gruppen
wieder Prioritit in der Okonomie einzurdumen. So weit die Gemeinschaft!

Die Marxisten zogen aus dieser Einsicht die Konsequenz, das Kapital
tiberhaupt zu beseitigen und damit die Ausbeutung der Produzenten durch
die Akkumulation des Mehrwerts in der Hand der Kapitaleigner abzuschaf-
fen. Und weil sie Religion nur als Nebenprodukt unbefriedigender Zustdnde
betrachteten, rechneten sie damit, daf3 mit dem Verschwinden des Kapitals
als Ursache ausbeuterischer Zustinde auch Religion als solche iiberfliissig
wird und abstirbt.

Ganz anders ist der Denkansatz der Befreiungstheologien als Folge ihrer
Kapitalismuskritik. Fiir sie ist die metaphysische Erh6hung von Markt und
Kapital schlicht: G6tzendienst. ,,Wir leben in einer Welt voller Gétzendienst
im wirtschaftlichen, im gesellschaftlichen, im politischen, im kulturell-
ideologischen und im religiosen Bereich®, schreibt Pablo Richard (in: Hugo
Assmann et al., Die Gotzen der Unterdriickung und der befreiende Gott.
Miinster 1984, S.37). ,,Wir leben zertreten von den Gétzen eines unter-
driickenden und ungerechten Systems*‘. Hugo Assmann macht auf die reli-
giose Sprache aufmerksam, die in wirtschaftlichen Zusammenhéingen
benutzt wird. Das ,,Andachtsobjekt* ist die ,,unsichtbare Hand‘ des
sozial-6konomischen Mechanismus, das ,,Rdderwerk Ware, Geld, Markt
und Kapital** (ebd. S.112). Durch dieses imaginare religiose Subjekt wird
das Laster der Habgier zur Tugend des Marktes rehabilitiert (vgl. Eph 5,5,
Kol 3,5 ,,... Habsiichtiger, das ist ein Goétzendiener .. ). Wer sich dem
Markt unterwirft und der Tugend der eigenen Bereicherung folgt, wird am
Ende durch ein ,,Wirtschaftswunder* belohnt, wihrend jene, die ,,am
Markt vorbei produzieren oder den Gesetzen des Marktes nicht gehor-
chen, der Verdammnis anheim fallen.

311



Duchrow folgert: ,,Der befreiungskirchliche Ansatz ist dem der Beken-
nenden Kirche verwandt* (a.a.0., S. 202). Diese Verwandtschaft erkennt er
in der 1. These der Barmer Theologischen Erkldrung von 1934, in der es
heiBt: ,,Wir verwerfen die falsche Lehre, als konne und miisse die Kirche als
Quelle ihrer Verkiindigung auBer und neben diesem einen Wort Gottes auch
noch andere Ereignisse und Michte, Gestalten und Wahrheiten als Gottes
Offenbarung anerkennen.“ Dieser Verwerfungssatz richtete sich seinerzeit
gegen die sogenannten Deutschen Christen, die Volk und Fiihrer zu weite-
ren Offenbarungsquellen des gottlichen Willens aufwerteten.

Nach meinem Dafiirhalten liegt die Sache mit der religiosen Verklarung
marktwirtschaftlicher Strukturen und Elemente um einiges komplizierter.
Die Vertreter des marktwirtschaftlichen Systems und seine Nutzer geben ja
gar nicht vor, damit Religion zu betreiben. Viele verstehen sich sogar als
anstdndige Christen und berufen sich mit einigem Recht darauf, daf sie mit
ihren Steuern auch die Kirche erhalten. Thr wirtschaftliches Gebaren habe
nicht nur nichts mit ihrem Glauben zu tun, meinen sie, sondern diene auch
noch dem Wohle der Kirche. DaB diese Ansicht so weit im Protestantismus
verbreitet ist und kirchliche Akzeptanz erfihrt, hat u.a. mit einem neu-
lutherischen MiBverstindnis der Zwei-Reiche-Lehre zu tun, wie U. Duchrow
richtig feststellt (a.a.0., S. 21 bis 35). Dagegen hatte ebenfalls die Barmer
Erkliarung Stellung bezogen, indem sie im Verwerfungssatz der 2. These die
,.falsche Lehre* ablehnt, ,,als gebe es Bereiche unseres Lebens, in denen Wir
nicht Jesus Christus, sondern anderen Herren zu eigen wiren®.

Evangelisierung und konziliarer Prozef§

Somit geht es um die Korrektur eines theologischen Denkmodells, das
urspriinglich — in der Reformation — die Klerikalisierung der Gesellschaft
verhindern sollte, nun aber zu deren Entchristlichung gefiihrt hat. Je mehr
sich die Kirche aus den gesellschaftlich wichtigen Fragen zuriickzieht, um
so uninteressanter wird sie fiir die Menschen. Gleichzeitig besetzen andere
die von der Kirche aufgegebenen Felder des gesellschaftlichen Lebens und
fiillen sie mit neuen Sinngehalten. Diese nehmen in der sikularen Gesell-
schaft ihrerseits religiosen oder pseudoreligivsen Charakter an. Das ist die
wahre Konsequenz dessen, was wir Sdkularismus nennen. Ebendies scheint
mir auf dem Gebiet der Wirtschaft geschehen zu sein: Die Kirchen tiberlas-
sen den angeblichen Experten nicht nur diesen wichtigen Sektor des
gemeinschaftlichen Lebens; im allgemeinen liefern sie ihnen sogar noch die
Legitimation dafiir, sich als die allein Zustdndigen zu fithlen. Die Wirt-

312



schaftsexperten ihrerseits umgeben sich mit der Aura des Propheten; sie
werden ,,die Weisen* genannt und mitunter wie Gurus verehrt. Indem die
Kirchen ihnen nicht einmal diese Attitiide vernehmbar absprechen, nehmen
sie sogar aktiv am SikularisierungsprozeB teil, der in Wahrheit eine schlei-
chende Unterwanderung des christlichen Glaubens durch neue Glaubens-
inhalte ist.

Schon Jean-Jaques Rousseau rechnete damit, daB} die sidkulare Gesell-
schaft einer Biirger- oder Zivilreligion bediirfe. Robert N. Bellah hat sie in
den sechziger Jahren fiir die USA beschrieben, — eine Religion ohne
Bekenntnis, die zwar mit christlichen Versatzstiicken ausgestattet ist, in der
jedoch christliche Worte neue Inhalte transportieren und andere ethische
MabBstibe vermitteln. Das ist in der Kirchengeschichte kein einmaliger Vor-
gang. Ahnliche Erscheinungen haben zu theologischen Revisionen, kirch-
lichen Reformen oder eben zur Reformation gefiihrt.

Die meisten Kirchen sehen sehr wohl die negativen Erscheinungen,
Zunahme des Elends, die Naturbeschiddigung, die Ressourcenverschwen-
dung etc., die mit der gidngigen Art des Wirtschaftens einhergehen. Aber sie
machen den andédchtigen Verehrern des freien Marktes nicht den religiosen
Anspruch streitig, den sie dafiir unausgesprochen geltend machen. Oder
anders ausgedriickt: Sie behandeln dieses Gebiet allein als ein ethisches
Problem, dem durch Appelle an die moralische Gesinnung der einzelnen
beizukommen sei. Bezeichnend dafiir ist, dafl die in Vancouver 1983 einge-
brachte Idee eines ,,konziliaren Prozesses fiir Gerechtigkeit, Frieden und die
Bewahrung der Schopfung® (JPIC) bereits im Vorbereitungsprozel3 der
Europiischen Versammlung in Basel und erst recht bei der Weltversamm-
lung 1990 in Seoul um die ekklesiologische Kategorie der Konziliaritit
gebracht wurde. Hochst respektable Forderer dieses Prozesses, wie Carl
Friedrich von Weizsécker, haben sogar im Anschlufl an Seoul bedauert, daf3
zu viel Theologie in die Papiere eingeflossen sei. Demgegeniiber bin ich der
Meinung, dafl die Kirchen weniger moralisieren und dafiir entschiedener
der Frage nachgehen sollten, wo hier die missionarische Aufgabe der Kirche
und die Verantwortung der christlichen Theologie gegeniiber dem Evange-
lium liegt.

Wenn es mit dem missionarischen Konzept der Re-evangelisierung Euro-
pas, wie es nicht nur der Papst, sondern dhnlich auch der LWB propagiert,
etwas auf sich hat, dann kann es nicht nur um das Auffiillen kirchlicher Sta-
tistiken gehen. Alle Anstrengungen zu einer Evangelisierung des sédkulari-
sierten Europa bleiben bedeutungslos, zielen sie nicht auf eine Anderung
von Einstellungs- und Handlungsmustern gerade im &6konomischen

313



Bereich. Weil diese in der sogenannten ,,westlichen Wertegemeinschaft
eine pseudoreligitose Aufladung bekommen haben, geht es dabei um theolo-
gische Kliarung und religiose Aufklirung. Das ist ein Vorgang, der in der
Kirche selbst beginnt. Als ,,konziliarer Prozef3‘‘ hat er den magnus consen-
sus zum Ziel, der seinerseits die Ausstrahlung der Kirche im ,,gemeinsamen
europdischen Haus“ begriindet.

Ethische Orientierungen fiir den EG-Binnenmarkt
VON WOLF-DIETER JUST

,,50 Jahre nach Ausbruch des letzten Weltkriegs stellen wir jetzt das wachsende
Bediirfnis fest, die Spaltung Europas zu iiberwinden. Sowohl innerhalb unserer
Lander als auch iiber die Landergrenzen hinweg Kritisieren viele — auch viele
Christen —, daB diese Strukturen Frieden und Gerechtigkeit nicht hinreichend
garantieren und nicht geeignet sind, der Bedrohung der Schopfung mit Nachdruck
und Phantasie entgegenzutreten.

So stand es in der SchluBerkliarung der Europaischen Okumenischen Ver-
sammlung von Basel im Mai 1989 (Ziff. 50). Seitdem hat sich die politische
und 6konomische Landschaft des Kontinents in atemberaubendem Tempo
verwandelt. Die politisch-ideologische und militarische Spaltung in Europa
ist iiberwunden. Warschauer Pakt und Comecon haben sich aufgeldst, die
Sowjetunion hat aufgehort zu existieren, RuBland erwiégt einen Beitritt zur
NATO, Deutschland ist wiedervereinigt, die osteuropéischen Lander fiihren
die Marktwirtschaft ein, die meisten wollen der EG assoziiert werden. Nie-
mand in Basel hitte auf eine solche Entwicklung zu hoffen gewagt. Trotz-
dem mag man fragen, ob der zitierte Satz damit tiberholt ist. Sind wir durch
die neuen Strukturen in Europa den ersehnten Zielen des Friedens und der
Gerechtigkeit wesentlich nihergekommen, wird der Bedrohung der Schop-
fung heute wirksamer begegnet? Und vor allem: Ist die Spaltung Europas
tatsdchlich tiberwunden oder begegnet sie nur in neuer Gestalt? Die Freude
iiber den Fall kommunistischer Diktaturen ist rasch verflogen: Nationalitd-
tenkonflikte fast {iberall im Osten und Siidosten Europas, Krieg in Jugosla-
wien, eine katastrophale Versorgungslage in den Staaten der ehemaligen
Sowjetunion mit unabsehbaren politischen Risiken, ungeklart die Fragen,
was aus dem Militirpotential wird, wer die Atomwaffen und vor allem das
entsprechende ,,Know-how‘‘ kontrolliert.

314



Weniger revolutionire, aber doch bedeutende Entwicklungen kennzeich-
nen die Situation im Westen Europas: Eine ziigige Verwirklichung der wirt-
schaftlichen Integration im Rahmen des EG-Binnenmarkts, der bis Ende
1992 vollendet sein soll, ein Vertrag zur Europiischen Union, im Dezember
1991 unterzeichnet in Maastricht, der bis spétestens 1999 die Wirtschafts-
und Wihrungsunion einschlieBlich einer gemeinsamen Europa-Wihrung
(ECU) vorsieht, ldngerfristig einen europdischen Bundesstaat, vorher schon
eine gemeinsame AufBlen- und Sicherheitspolitik, die schrittweise Entwick-
lung einer gemeinsamen Verteidigung und eine Ausweitung der bisherigen
Gemeinschaftszustindigkeiten (auf die Bereiche Kultur, Bildung, Berufs-
ausbildung, Gesundheit, transeuropéische Infrastrukturnetze und Verbrau-
cherschutz). Hinzu kommt die Griindung des europiischen Wirtschafts-
raums (EWR) durch die 12 EG- und die 7 EFTA-Staaten im Oktober 1992,
mit dem weltweit das grofite geschlossene Wirtschaftsgebiet entstehen wird
— vorausgesetzt, daB das Vertragswerk von den nationalen Parlamenten
und dem Europaparlament ratifiziert wird, was zur Zeit allerdings fraglich
ist. — Aber auch in diesem Teil Europas zeigen sich gravierende Probleme:
anhaltende Massenarbeitslosigkeit (EG-weit 16 Mio. Arbeitslose, in
Spanien 50% Jugendarbeitslosigkeit!), zunehmende Armut (EG-weit wird
von 45 Mio. Armen gesprochen), ein wachsendes Wohlstandsgefille zwi-
schen den einzelnen Regionen, zunehmend Rassismus und Ausldnderfeind-
lichkeit in allen Mitgliedsldndern, ein bedrohlicher Anstieg sozial-patholo-
gischer Erscheinungen wie Alkohol- und Drogensucht, Medikamenten-
abhangigkeit und psychische Erkrankungen.

1. Das gemeinsame europdische Haus —
eine Herausforderung fiir Christen und Kirchen

In jiingster Zeit sind die Vorstellungen von Europas Zukunft durch das
Bild des gemeinsamen Hauses inspiriert worden. Auch fiir das theologische
und kirchliche Denken hat sich dieses Bild als fruchtbar erwiesen. Um noch
einmal ,,Basel* zu zitieren:

,,JJn einem gemeinsamen Haus gibt es gemeinsame Verantwortungen. Es darf
nicht zugelassen werden, daB sich die Lage einiger Teile verschlechtert, wahrend
andere in Luxus glinzen. In einem gemeinsamen Haus wird das Leben vom Geist
der Zusammenarbeit und nicht der Konfrontation bestimmt. Dabei ist wichtig, daf}
zur Vorstellung von einem gemeinsamen europdischen Haus auch die Kritik an allen
trennenden Winden, Griaben und Schranken gehort . . . Einige grundlegende Haus-
regeln sind daher nétig . ..

315



— das Prinzip der Gleichheit aller Bewohner, seien sie stark oder schwach;

— die Anerkennung von Werten wie Freiheit, Gerechtigkeit, Toleranz, Solidaritit
und Partizipation;

— eine positive Einstellung gegeniiber Anhédngern verschiedener Religionen, Kultu-
ren und Weltanschauungen;

— offene Tiiren und Fenster — mit anderen Worten: viele personliche Kontakte
und viel Gedankenaustausch;

— Konfliktlosung durch Dialog und nicht durch Gewalt* (Ziff. 66 und 67).

Diese herausfordernden Sidtze haben an Relevanz nichts eingebiifit. Sie
bediirfen allerdings der Konkretisierung fiir die neue verinderte Situation
in Buropa. Mir ist das Thema gestellt worden: ,,Ethische Orientierungen fiir
den EG-Binnenmarkt*‘. Ich soll mich also mit einem 7éi/ Europas beschafti-
gen — einem Teil allerdings, der iiber sich selbst hinaus wirkt und Bedeu-
tung hat fiir Gesamteuropa und die Welt. Mir ist diese Feststellung wichtig,
weil die EG — gerade in jiingster Zeit — vorrangig mit sich selbst beschif-
tigt ist und ihre gesamteuropéische und globale Verantwortung hintanstellt.
Die Vorstellung von einem gemeinsamen europiischen Haus spielt in der
EG praktisch keine Rolle. Kritiker haben darum ein Gegenbild entworfen
und sprechen von der EG als ,,Festung®. Diese Kritik ist nicht unberechtigt,
wenn man bedenkt, dal zum Beispiel die Aufnahmeantriage mehrerer Lan-
der in die EG zunichst nicht behandelt werden sollen — zugunsten einer
Stiarkung der inneren Weiterentwicklung, der wirtschaftlichen und poli-
tischen Integration der 12 Mitgliedsstaaten. Man denke auch an die zuneh-
mende Abschottung der EG gegen Einwanderer und Fliichtlinge, an die Ver-
scharfung der Kontrollen an den AuBlengrenzen, an die brutale Riickfiih-
rung von 17 000 Albanern, die nach Italien fliehen wollten, um Brot und
Lebensperspektiven zu finden, an den anhaltenden Protektionismus der EG
im Agrarbereich, an das miiBige wirtschaftliche Engagement jenseits der
eigenen Grenzen in Osteuropa und der Zweidrittelwelt. Tatséchlich stehen
die Bilder vom ,,gemeinsamen europdischen Haus* und von der ,,Festung
EG* fiir alternative Europakonzeptionen, die sich kaum miteinander ver-
sohnen lassen'. Hausgemeinschaft ist nicht moglich, wenn ein Teil der
Bewohner seinen Haustrakt verbarrikadiert, nicht bereit ist, Rdume und
Haushaltsgeld zu teilen, gegenseitige Verantwortung zu iibernehmen.

Vor diesem Hintergrund gehort es zu den Aufgaben der Kirchen in
Europa, einmal der hdufigen Gleichsetzung von EG und Europa zu wider-
sprechen und darauf zu dréngen, daB sich die EG als Teil eines gréfBeren
Ganzen versteht. Sie miissen die Selbstzentriertheit der EG tberwinden
helfen und deren gesamteuropiische Verantwortung klarmachen. — Das

316



heillt andererseits aber auch, dafl die EG-Institutionen als Verantwortungs-
feld fiir die politische Diakonie der Kirchen nicht ignoriert oder vernach-
l4ssigt werden diirfen. Leider war dies bisher weitgehend der Fall und hat
zu gravierenden Versiumnissen gefiithrt, die — wie gerade jetzt deutlich
wird — nur schwer zu korrigieren sind. Bis heute ist es keine verbreitete
Einsicht in Theologie und Kirchen, daf der Prozell der Integration der
12 Mitgliedsstaaten der EG mit seinen bedeutenden Auswirkungen nach
innen und aufen ein Thema der Sozialethik bzw. ein Feld kirchlicher Ver-
antwortung ist. Nur wenige Sozialethiker haben sich bisher mit diesem
Thema befaBt. Kirchliche Stellungnahmen sind rar und meist sehr allge-
mein gehalten. Der Diskurs iiber die Zielsetzung der Gemeinschaft und ihre
weitere Gestaltung fand im wesentlichen ohne kirchliche Beteiligung statt.
Dementsprechend groB ist in den Kirchen die Unkenntnis hinsichtlich der
EG-Institutionen, ihrer Zustindigkeiten und Arbeitsweise, ihrer Politik und
Verantwortung.

In jiingster Zeit zeichnen sich hier allerdings Verdnderungen ab. In der
EKD war es bezeichnenderweise die geplante Steuerharmonisierung im
Binnenmarkt, die einige wachgeriittelt hat. Wird dies unter Umstanden
Auswirkungen auf das deutsche Kirchensteuersystem haben, das aus euro-
paischer Sicht ein einmaliges und absonderliches Privileg ist? Und wie steht
es mit ihrem besonderen Status als Korperschaft dffentlichen Rechts? Die
EKD eroffnete ein eigenes Biiro in Briissel, um diese ,,gefihrliche Entwick-
lung‘“ aus der Nihe zu betrachten und gegebenenfalls zu beeinflussen.

Es gibt inzwischen aber auch Anzeichen, dafl die Kirchen ihre gesell-
schaftsdiakonische Verantwortung gegeniiber der EG ernster nehmen
wollen. Darauf verweisen einige Studien und Denkschriften zu EG und
Binnenmarkt, die sich wesentlich detaillierter als frithere Stellungnahmen
mit Chancen und Problemen der Gemeinschaftsentwicklung auseinander-
setzen. Beispiele hierfiir sind die Studie einer Arbeitsgruppe des nieder-
lindischen Kirchenrats: ,,Europa 92 en de Kerken* (Driebergen, November
1990), eine weitere Studie des Instituts fiir Sozialethik des Schweizer Evan-
gelischen Kirchenbundes und der Nationalkommission Justitia et Pax
»Frieden in Europa — Eine Herausforderung fiir die Schweiz** (Bern 1991)
und eine Denkschrift der Sozialkammer der EKD: ,Verantwortung fiir
ein soziales Europa — Herausforderungen einer verantwortlichen sozialen
Ordnung im Horizont des europiischen Einigungsprozesses* (Dezember
1991). DaBl man sich der hier genannten neuen Herausforderungen in
Europa bewuBlt wird, zeigt etwa folgender Abschnitt aus der EKD-Denk-
schrift:

317



,Trotz der Vielfalt europdischer Aktivititen der Kirchen ist nicht zu iibersehen,
daB die Kirchen sowohl in der Zielsetzung als auch in der Koordination sozialer
Arbeit bzw. sozialer Mitverantwortung nicht geniigend vorbereitet sind, um den
Herausforderungen wirksam zu begegnen. Die Arbeit der Kirchen auf europdischer
Ebene ist ausbaufihig und ausbaubediirftiz. Wenn es nicht zu einer weiteren Star-
kung dieser Initiativen und Einrichtungen, zu einer intensiveren gemeinsamen Mei-
nungsbildung der Kirchen, zu Absprachen und gemeinsamen Vorgehen sowie zu
einer stirkeren Prisenz der Kirchen in Briissel und Straburg kommt, wird es den
Kirchen nicht moglich sein, ihrer Mitverantwortungs- und Mitgestaltungsaufgabe in
Europa im notwendigen AusmaB nachzukommen. Thre Stimme wird dann kaum
gehort, ihre Aspekte in wichtigen sozialen, anthropologischen und sozialethischen
Fragen werden nicht in die gemeinsamen Bemiihungen bei der Gestaltung Europas
eingebracht* (Ziff. 41).

Die Erwiahnung der Arbeit in Briissel und Strafburg zeigt, daB hier insbe-
sondere an die Verantwortung gegeniiber EG-Institutionen gedacht wird.
Tatsachlich ist die Denkschrift in erster Linie eine Studie zum EG-Binnen-
markt und Fragen seiner sozialen Dimension. Leider wird dies im Titel der
Denkschrift nicht klar. Auch sie spricht immer wieder von ,,Europa‘, wenn
sie in Wahrheit die EG meint (vgl. Ziff. 7). Trotzdem ist diese Denkschrift
— zumindest in der deutschen Diskussion — ein wichtiges Dokument fiir
die kirchliche Orientierung in diesern supranationalen Verantwortungs-
bereich.

2. Zu den Intentionen des EG-Binnenmarkiprojekts

Die Aufgabe der Gemeinschaft, einen gemeinsamen Markt zu errichten
und die Wirtschaftspolitik der Mitgliedsstaaten schrittweise anzundhern,
wurde schon 1957 im Griindungsvertrag der EWG (Art. 2) formuliert.
Wichtige Stationen auf dem Weg zu diesen Zielen war die Zollunion (1968),
die gemeinsame Handelspolitik und der gemeinsame Agrarmarkt. Nach der
weltweiten Wirtschaftskrise 1973 stagnierte jedoch der wirtschaftliche Eini-
gungsprozeB. Die Mitgliedsstaaten neigten immer stirker zu Alleingédngen,
bisher Erreichtes wurde in Frage gestellt. Um den schleichenden Verfall der
EG aufzuhalten, starteten 1981 die AuBenminister Italiens und der Bundes-
republik, Colombo und Genscher, einen Versuch, durch eine ,,Buropéische
Akte* der Gemeinschaft neue politische Dynamik zu geben. Ergebnis war
— nach langen, zihen Verhandlungen — die ,,Einheitliche Européische
Akte** (EEA), die 1986 unterzeichnet wurde und am 1. Juli 1987 in Kraft
trat. Die EEA ist die bislang bedeutendste Reform der ,,Romischen Ver-
trage* von 1957, bekriftigt das Ziel der politischen Union und das Ziel

318



eines gemeinsamen Binnenmarktes. Wihrend das Ziel der politischen
Union darin jedoch vage bleibt, wird das Ziel des Binnenmarktes konkret
beschrieben:

,,Die Gemeinschaft trifft die erforderlichen MaBnahmen, um bis zum 31. Dezem-
ber 1992 ... den Binnenmarkt schrittweise zu verwirklichen. Der Binnenmarkt
umfalit einen Raum ohne Binnengrenzen, in dem der freie Verkehr von Waren, Per-
sonen, Dienstleistungen und Kapital gemiB den Bestimmungen dieses Vertrages
gewihrleistet ist*“ (Art. 8a).

Was dieses Programm zur Verwirklichung der sog. ,,vier Freiheiten* kon-
kret beinhaltet, zeigt folgender Uberblick:

Die EG auf dem Weg zum Binnenmarkt
Programm zur Verwirklichung der ,,Vier Freiheiten‘‘ bis Ende 1992

Freier Personenverkehr
Wegfall von Grenzkontrollen

Harmonisierung der Einreise-,
Asyl-, Waffen-, Drogengesetze
Niederlassungs- und Beschif-
tigungsfreiheit fiir EG-Biirger
Verstiarkte Aulienkontrollen

Freier Dienstleistungsverkehr
Liberalisierung der Finanz-
dienste

Harmonisierung der Banken-
und Versicherungsaufsicht

Offnung der Transport- und
Telekommunikationsmérkte

Freier Warenverkehr
Wegfall von Grenzkontrollen

Harmonisierung oder gegen-
seitige Anerkennung von
Normen und Vorschriften

Steuerharmonisierung

Freier Kapitalverkehr
GroBere Freiziigigkeit fiir
Geld- und Kapitalbewegungen
Schritte zu einem gemein-
samen Markt fiir Finanz-
leistungen

Liberalisierung des Wert-
papierverkehrs

Die eigentliche Intention des Binnenmarktprojekts besteht darin, die
Wettbewerbsposition der EG-Wirtschaft gegeniiber den Weltmarktkonkur-
renten USA und Japan zu verbessern. Anfang der achtziger Jahre war die
Wettbewerbsfahigkeit in wichtigen Wachstumsbranchen zuriickgegangen —
insbesondere im High-Tech-Bereich. Die Aufhebung der Segmentierung der

319



EG-Wirtschaft in zwolf Teilmirkte sollte nun den Unternehmungen helfen,
ihre Produktivitit zu verbessern, GroBenvorteile, d.h. Skalenertréige
(economies of scale), zu nutzen, die Rationalisierungsmaoglichkeiten der
Produktions- und Betriebsstrukturen auszuschopfen, auf diese Weise
Kosten und Preise zu senken und den Absatz auszuweiten. Mit einem Markt
von 340 Mio. Verbrauchern und einem realen Bruttosozialprodukt von
6 350 Mrd. DM werden die USA (239 Mio. Einwohner/5 884 Mrd. DM
BSP) und Japan (120 Mio. Einwohner/2 463 Mrd. DM BSP) iiberholt.

Schon 1985 hat die EG-Kommission ein ,,Weillbuch zur Vollendung des
Binnenmarktes* vorgelegt. Dieses enthilt eine Art ,Gesetzgebungsfahr-
plan® mit ca. 300 MafBnahmen zur Realisierung des Binnenmarktpro-
gramms. Schon jetzt ist dieses Programm weitgehend verwirklicht.

Um die Auswirkungen des Binnenmarktes, vor allem die moglichen
Kosteneinsparungen zu prognostizieren, hat die EG-Kommission eine
Studie in Auftrag gegeben, deren Ergebnisse im sog. ,,Cecchini-Bericht*
vorgelegt wurden. Er trigt den bezeichnenden Titel ,,Research on the ,Cost
of Non-Europe‘* (Luxemburg 1988) und hat einen Umfang von 16 Binden.
Die Studie zeichnet ein #uBerst rosiges Bild von den Auswirkungen des
Binnenmarkts:

,Mit Einsparungen fiir die Unternehmen in Héhe von rund 200 Mrd. ECU
(1 ECU = etwa DM 2,00) und — auf mittlere Sicht — 2 bis 5 Mio. neuen Arbeits-
plitzen sowie einem nichtinflationdren Wirtschaftswachstum von 5 bis 7 % wird der
grofe Markt den Wohlstand aller Europder dauerhaft fordern. <2

Der Cecchini-Bericht — und mit ihm das Binnenmarktprojekt — sind
vielfach kritisiert worden. Die optimistische Einschitzung der Beschéfti-
gungsentwicklung im Bericht erscheint unrealistisch?®, die Wachstumspro-
gnosen beziehen sich undifferenziert auf rein quantitative Steigerungen des
BSP. Aus sozialethischer Sicht liegt das Hauptproblem dieses Berichts in
seinem dkonomischen Reduktionismus, der engen betriebswirtschaftlichen
Logik, die ihm zugrunde liegt. ,,Kosten* sind in diesem Bericht immer nur
Kosten der Privatwirtschaft, die durch die Herstellung eines ,,grenzen-
losen‘‘ Binnenmarkts gesenkt werden sollen. Die Kosten fiir die Volkswirt-
schaft, die aus moglichen gesamtwirtschaftlichen, sozialen und ékologi-
schen Fehlentwicklungen resultieren, sind kaum im Blick. Was wird die
Umstrukturierung der Wirtschaft im Binnenmarkt an moglichen negativen
Auswirkungen fiir Mensch, Gesellschaft und Umwelt zeitigen? Dies ist
nicht die Fragestellung des Berichts — auBer, daf sehr undifferenziert der
allgemeine Wohlstand verheifien wird entsprechend der neoliberalen Glau-

320



bensiiberzeugung, dafl ein freier erweiterter Markt und ein vermehrtes
Wachstum automatisch den Wohlstand aller vermehrt.

Vorteile sind in diesem Bericht immer nur

»»- - - Vorteile fiir die Unternehmen, die aufgrund methodischer Pramissen auto-
matisch zu Vorteilen fiir alle werden. Damit aber beinhaltet die Methodik selbst vor-
analytische Urteile und versteckte Wertpramissen. Geht man iiber den Versuch hinaus,
die Folgen der bis Ende 1990 geplanten Integration auf der engen Basis neoklassi-
scher Ansitze zu erfassen, dann zeigt sich die Gefahr, daB sich soziale, 6kologische
und politische Probleme fiir bestimmte Gruppen und Regionen vergréfern.<*

Diese Risiken sollen gleich nidher geschildert werden. Fiir eine sozial-
ethische Beurteilung sind in diesem Zusammenhang wirtschafts-, sozial-
und umweltwissenschaftliche Untersuchungen wichtig, die den ékonomi-
schen Reduktionismus des Cecchini-Berichts iiberwinden und versuchen,
sog. Sozialkosten in Rechnung zu stellen®. Was darunter zu verstehen ist,
hat K.P. Kisker im Anschlul an W. Kapp definiert:

,.unter Sozialkosten sind alle direkten und indirekten Belastungen, Nachteile oder
Schiden zu verstehen, die Drittpersonen oder die Allgemeinheit als Folge unein-
geschrinkter wirtschaftlicher Tatigkeit oder wirtschaftspolitischer Mafinahmen zu
tragen haben. Sozialkosten sind von ihrem Inhalt und ihrer Form weit mehr als die
,externen Kosten der Neoklassik, bei denen Marktdaten Grundlage der Bewertung
sind 6

3. Ethisch bestimmte Zwecke der Wirtschaft

Dieser Sozialkostenansatz weist in die Richtung neuerer wirtschafts-
ethischer Uberlegungen in Theologie und Kirche, fiir die Wirtschaft
niemals Selbstzweck sein kann, sondern lediglich ein Instrument zur Rea-
lisierung umfassenderer, humaner Ziele ist. Damit wird ein dkonomischer
Reduktionismus kritisiert, fiir den Deregulierung, Wachstum, Produktivi-
tétssteigerungen, Verbesserungen der Wettbewerbssituation etc. Werte an
sich darstellen, die nicht mehr auf ihren Nutzen fiir iibergeordnete, humane,
soziale und 6kologische Ziele befragt werden. Wirtschaft darf nicht als eine
Ordnung ,,sui generis‘‘ verstanden werden, die in sich selber ruht und ihren
eigenen ,,natiirlichen* Gesetzen folgt.’

Gegeniiber einem solchen ,,Okonomismus‘ hebt christliche Wirtschafts-
ethik hervor, dafl der Zweck der Wirtschaft niemals unabhingig vom Men-
schen bestimmt werden kann. Wirtschaft gibt es nur, weil es Menschen gibt,
sie ist vom Menschen fiir den Menschen geschaffene Institution. Von daher
hat sie sich an den Bediirfnissen des Menschen auszurichten, nicht umgekehrt.

321



Das fundamentalste Bediirfnis des Menschen ist zweifellos das Bediirfnis
zu leben. Von daher hat A. Rich den fundamentalen Zweck der Wirtschaft
als ,,Lebensdienlichkeit* bezeichnet. Wirtschaft dient der materiellen Exi-
stenzsicherung, dem Wunsch des Menschen zu leben, sich zu mehren, sich
als Individuum und Gesellschaft weiterzuentwickeln.® Rich fahrt dann
fort, iiber diesen fundamentalen Zweck hinaus weitere Zwecke der Wirt-
schaft zu definieren und nennt den humanen, sozialen und den Gkologi-
schen Zweck. Unter dem humanen Zweck versteht er die Humanitdt der
konkreten Arbeitsverhiltnisse. Der Mensch muB3 im Erwerbsprozefl mit-
gestalten, mitbestimmen, mitverantworten konnen und soll auch Gefallen
an der Arbeit haben. Beim sozialen Sinn geht es um die Verteilungsgerech-
tigkeit als ethische Herausforderung. Beim 6kologischen Zweck geht es um
die Erhaltung der natiirlichen Grundlagen allen Lebens.®

Diese Zweckbestimmung der Wirtschaft findet sich in modifizierter Form
fast durchgingig in der neueren sozialethischen Literatur und liegt auch
kirchlichen Stellungnahmen zu Wirtschaftsfragen zugrunde.!® Dabei wird
meistens iiber die genannten Zwecke hinaus der Beitrag zur internationalen
Gerechtigkeit als eigener Zweck der Wirtschaft herausgehoben, die Notwen-
digkeit also, die wirtschaftliche Kluft zwischen Nord und Sud zu tiberwin-
den. SchlieBlich wird im kirchlich-theologischen Diskurs iiber Wirtschafts-
ethik durchgingig die Notwendigkeit betont, daB wirtschaftliches Handeln
,,demokratievertriaglich® sein mufB. Dabei geht es um die Probleme einer
demokratischen Begrenzung wirtschaftlicher Macht. !

Diesen Zwecken entsprechen jeweils bestimmte ethische Werte. Dem fun-
damentalen Zweck der Wirtschaft entsprechen als Werte Leben und Exi-
stenzsicherheit, dem humanen Zweck die Humanitit der Arbeitsverhalt-
nisse (einschlieBlich der Mitbestimmung), dem sozialen Zweck mit seiner
nationalen und internationalen Dimension die Gerechtigkeit und Solidari-
t4t, dem dkologischen Zweck die Ehrfurcht vor der Natur als Gottes Sch6p-
fung, der Forderung nach ,,Demokratievertriglichkeit* die Begrenzung und
Kontrolle wirtschaftlicher Macht durch demokratisch legitimierte Organe in
Gesellschaft und Staat.

Es ist wichtig, sich klarzumachen, daB diese Zwecke oft in Spannung
zueinander stehen, also nicht gleichzeitig im Vollsinn realisiert werden kon-
nen. Man denke etwa an die Zukunft des (mit der Binnenmarktentwicklung
eng verkniipften) Kohlebergbaus und das spannungsvolle Verhiltnis 6kono-
mischer, 6kologischer, sozialer und entwicklungspolitischer Zielsetzungen.
Die Verantwortlichen in Wirtschaft und Politik werden hier gewichten
miissen, oft nach einer kompromiBhaften Vermittlung der Werte suchen.

322



Fiir eine wirtschaftsethische Analyse ist es wichtig, daB3 keiner der Werte,
die hinter den verschiedenen Zwecken der Wirtschaft stehen, aus dem Blick
gerit oder gar ein einzelner Zweck verabsolutiert wird. Dies ist beim ,,0ko-
nomismus* der Fall, aber zum Beispiel auch bei einem einseitigen 6kologi-
schen oder sozialen Rigorismus. Die verschiedenen Zwecke der Wirtschaft
und die dahinterstehenden Werte bilden eine Art Kréfteparallelogramm
bzw. sind — wie A. Rich es ausdriickt — ,,relational* aufeinander zu bezie-
hen. Dahinter steht die Option fiir einen ganzheitlichen Ansatz, der die
Ganzheit der Bediirfnisse von Mensch und Natur bei der Analyse und Nor-
mierung wirtschaftlichen Handelns bedenkt. Im folgenden soll mit Blick
auf die Binnenmarktpolitik an diese Vielfalt wirtschaftlicher Zwecke er-
innert werden. Es zeigt sich, dal} die Binnenmarktpolitik mit erheblichen
Risiken belastet ist, so wie man die 6konomistische Betrachtungsweise ver-
1aBt. Da es zu diesen Risiken inzwischen eine ansehnliche Literatur gibt,
werden sie im folgenden nur knapp angedeutet.

4. Risiken der Binnenmarktentwickiung . . .

L ... fiir den sozialen und humanen Zweck der Wirtschaft

Es ist schon oft darauf hingewiesen worden, dal3 die Gefahr eines sozia-
len Dumping besteht. > Angesichts des zunehmenden Wettbewerbsdrucks
im groflen Binnenmarkt, kommen besonders fortschrittliche, aber eben
auch kostentrachtige soziale Standards unter Druck. Die Lohnkosten z.B.
weisen in den einzelnen Mitgliedsstaaten grofle Unterschiede auf. Bei einer
Lohnkostenkonkurrenz kann es zu einer Nivellierung nach unten kommen
oder zu Standortverlagerungen, verbunden mit grofien sozialen Héarten. In
gleicher Weise geraten fortschrittlichere Regelungen des Arbeits- und
Sozialrechts unter Druck: z. B. Regelungen der Arbeitszeit (der arbeitsfreie
Sonntag, soziale Regelungen fiir Nacht- und Schichtarbeit) und der Mitbe-
stimmung, der Mutterschutz und die soziale Sicherung von Arbeitnehmern
und Arbeitnehmerinnen in atypischen Arbeitsverhiltnissen, in denen
bekanntlich vor allem Frauen beschiftigt sind. Transnationale Konzerne
erhalten zusitzliche Macht. Sie konnen ungehindert den fiir sie giinstigsten
Standort wéhlen und damit politischen Druck ausiiben.

2. ... fiir den ékologischen Zweck der Wirtschaft

Die Liberalisierung der Mirkte und die politische Schwiche der EG
bergen grofle Gefahren fiir die Umwelt. Hinter dem Binnenmarktprojekt

323



steht eine Wachstumseuphorie, die die kritische Diskussion dieses Konzepts
in den letzten Jahrzehnten souverin beiseite schiebt. Mit der Steigerung des
Wirtschaftswachstums werden auch die Umweltschdden wachsen.

,In der Mittelfristperspektive sind bei einer Trendprognose in folgenden Be-
reichen erhebliche Wachstumsraten zu verzeichnen: bei Kohlendioxydemissionen
(+ 48 % bis 2010), beim StraBenverkehr (bis zu 77 % bis 2010), beim Luftverkehr
(ca. 100 % bis 2000), beim Sondermiill, Papierverbrauch und Elektrizitdtskonsum.
Dies sind Zeichen eines verschwenderischen Entwicklungspfades.* !

Unternehmen werden unter verschirften Wettbewerbsbedingungen ver-
suchen, 6kologische Kosten zu umgehen oder auf die Allgemeinheit abzu-
walzen.

3. ... fiir internationale Gerechtigkeit

Es besteht die Gefahr, daB die Kluft zwischen reichen und armen
Liandern und Regionen in der Gemeinschaft und in globalem Malfistab
zunimmt.

a) Es wird allgemein erwartet, daf sich die regionalen Disparitidten inner-
halb der EG im Zuge der Liberalisierung des Marktes vergroBern. ' Dies
entspricht der bisherigen Erfahrung, wie auch in den Veroffentlichungen
der EG-Kommission festgestellt wird.' ,,Nicht einmal iiberspitzt formu-
liert kann man festhalten, daB die reichen Regionen Europas immer reicher
und die armen immer drmer geworden sind.“'® Zu den Problemregionen
zdhlen die agrarischen Gebiete im Siiden und Westen der Gemeinschaft,
aber auch traditionelle Industrieregionen mit strukturellen Anpassungspro-
blemen (Kohle, Stahl, Textil oder Schiffsbau). Der Niedergang dieser Regio-
nen kann durch Abwanderung des dynamischen Bevolkerungsteils mit
hoheren Qualifikationen beschleunigt werden.

b) Noch mehr als das Regionalgefille innerhalb der EG droht der
Binnenmarkt das globale Nord-Siid-Gefille zu verstirken. Es wird fiir Ent-
wicklungslander noch schwieriger werden, die fiir sie nachteiligen Auswir-
kungen der internationalen Arbeitsteilung zu iiberwinden und ihre ,,Terms
of Trade-Position* zu verbessern. Im Bereich des Handels hat die EG zwar
eine Reihe von Abkommen mit Entwicklungsldndern abgeschlossen, die
ihnen die ermiBigte oder zollfreie Einfuhr bestimmter Waren garantieren
und — im Fall der Lomé-Konvention — eine Stabilisierung der Export-
erlose. Trotzdem kursiert gerade in Entwicklungsldndern das Bild von der
,,Festung Buropa‘. Richtig daran ist, daB die EG ihre Mérkte tatsachlich

324



gegen bestimmte Produkte abschirmt, die sie selbst nicht konkurrenzfihig
herstellen kann. Dies gilt insbesondere fiir eine grofere Anzahl von Agrar-
produkten, die in der EG selbst hergestellt werden. Dies gilt aber auch in
sogenannten ,,sensiblen* Bereichen, bei Eisen-, Stahl-, Elektronik- und
Textilprodukten, petrochemischen Erzeugnissen und bestimmten Fahr-
zeugen. Die ExporteinbuBlen fiir die betroffenen Entwicklungslinder sind
enorm und werden nicht anndhernd durch die erwidhnten Priferenzsysteme
ausgeglichen. ' Die gegenwirtigen GATT-Verhandlungen drohen am Agrar-
protektionismus der EG zu scheitern.

c) Es besteht die Gefahr, daB sich die EG noch stidrker gegen Fliichtlinge
und Wanderarbeitnehmer aus Drittstaaten abschirmt. Gleichzeitig mit der
Aufhebung der Kontrollen an den Binnengrenzen sollen die Kontrollen an
den Auflengrenzen verscharft werden. Die bisherigen Bestrebungen nach
einer EG-weiten Harmonisierung der Asylpolitik zeigen eine restriktive
Tendenz, das Bestreben nach Abschottung, Kontrolle, ja Abschreckung.
Offensichtlich ist die Gemeinschaft nicht bereit, ihren Beitrag zur Losung
des weltweiten Fliichtlingsproblems zu leisten.

4. ... fiir die Entwicklung der Demokratie

Schon jetzt hat die Binnenmarktentwicklung den Prozel} wirtschaftlicher
Konzentration verstdrkt. Fusionen und grenziiberschreitende Kooperation
haben in bisher unbekanntem Ausmal zugenommen. In bestimmten Pro-
duktionsbereichen entstehen monopolartige Marktstrukturen. Immer
gewaltigere multinationale Konzerne erringen marktbeherrschende Stellun-
gen. Mit der Liberalisierung des Kapitalverkehrs kénnen zudem GrofBban-
ken und Versicherungen ihre Marktstellungen weiter ausbauen. Die Frage
ist, ob diese wirtschaftliche Dynamik politisch noch kontrolliert werden
kann. Oder geht die Entwicklung eher in umgekehrte Richtung — daf
machtige Wirtschaftskonzerne zunehmend EinfluB3 auf die Politik gewin-
nen und damit die Demokratie gefihrden? Nationale Regierungen sind mit
der Kontrolle dieser international operierenden Wirtschaftsgiganten lingst
iiberfordert. Hier liegt eine spezifische Herausforderung fiir die EG. Wird
sie sich ihr gewachsen zeigen? Bisher ist sie mit dieser Aufgabe nicht weit
gekommen. In der Wirtschaftsdenkschrift der EKD heilit es zu Recht:

,.von einem grenziibergreifenden, straffen, iiberzeugenden Wettbewerbsrecht im
europdischen Binnenmarkt kann noch keine Rede sein. So gehort es zu den dringen-
den Aufgaben auf der staatlichen und iiberstaatlichen Ebene, durch die strikte
Anwendung des Kartellrechts und entsprechende MaBnahmen Wettbewerb auch

325



unter sich verandernden wirtschaftlichen Bedingungen sicherzustellen und die Ent-
stehung wirtschaftlicher Macht, die die Gefahr des MiBbrauchs in sich schliefit,
nach Moglichkeit zu verhindern® (48)."

5. Moglichkeiten, den Risiken zu begegnen —
das Beispiel der EG-Sozialpolitik

Ich habe im vorangegangenen Abschnitt von Risiken und Gefahren des
Binnenmarkts gesprochen. Damit soll kein Katastrophenszenario beschrie-
ben werden. Es handelt sich hier nicht um notwendige Entwicklungen,
denen man gleichsam schicksalhaft ausgeliefert ist. Wenn es sich so ver-
hielte, wiren sozialethische Uberlegungen sinnlos. Die Wahrscheinlichkeit
dieser Gefahren wichst allerdings in dem MaBe, in dem man den Binnen-
markt gleichsam sich selbst und seinen ,,Eigengesetzlichkeiten* iiberlaft,
d.h. wenn die Politik nicht ordnend und steuernd interveniert. Es handelt
sich also um Probleme, deren Losung nicht der ,,unsichtbaren Hand* iber-
lassen werden diirfen.

Was tut die EG, um diesen Gefahren zu begegnen? Zunichst ist festzu-
stellen, daB die genannten Risiken keineswegs geleugnet werden. Sie werden
wenigstens teilweise in den einschligigen Veroffentlichungen der EG-Kom-
mission ausdriicklich genannt” und haben zu einer Reihe von politischen
Initiativen gefiihrt, die die Gefahren minimieren sollen. Das im einzelnen
darzulegen, wiirde den Rahmen dieses Beitrags sprengen. Die Fragen, die
sich hier stellen, sind, ob diese politischen Initiativen ausreichen und —
grundsétzlicher — ob die EG mit ihren Befugnissen und institutionellen
Voraussetzungen iiberhaupt in der Lage ist, diesen Herausforderungen zu
begegnen. Hier ist eine gute Portion Skepsis angebracht. Dies soll im fol-
genden am Beispiel der Sozialethik der EG veranschaulicht werden.

Der Vertrag von Rom definiert zwar in seiner Priambel als Ziel der
Gemeinschaft, den ,,sozialen Fortschritt ihrer Linder zu sichern‘ und ,,die
stetige Verbesserung der Lebens- und Beschéiftigungsbedingungen ihrer
Volker als wesentlichem Ziel anzustreben®. Trotzdem hatte die Sozialpolitik
der Gemeinschaft stets nachgeordneten Charakter. Die grundlegende
Zustandigkeit blieb bei den Mitgliedsstaaten. Die Vertrige begriinden nur
flankierende soziale Kompetenzen und entsprechende Institutionen fir die
EG. Vorrang hat in der Konstruktion der EG von Beginn an der Markt.
Hieran hat grundsitzlich auch das Binnenmarktprojekt nichts gedndert,
selbst wenn von J. Delors und anderen Verantwortlichen immer wieder be-
tont wird, daB die soziale Gestaltung der Gemeinschaft gleichrangig mit der

326



wirtschafts- und wihrungspolitischen Gestaltung vorangetrieben werden
soll. — In Wahrheit hat die Sozialpolitik im ,,Projekt Binnenmarkt* mit
einem folgenreichen Fehlstart begonnen, der kaum aufzuholen ist. Im
Weilibuch der EG-Kommission (1985) wurde sie vollig ausgeklammert. Dies
mag damals schon ein Tribut an die britische Premierministerin, Maggie
Thatcher, gewesen sein. Erst auf der Tagung des europdischen Rates der
Staats- und Regierungschefs in Hannover (Juni 1988) wurden unter dem
Druck einer sensibilisierten Offentlichkeit soziale Aspekte intensiver disku-
tiert und im SchluBprotokoll erwihnt. Seitdem wird der Sozialpolitik zwar
mehr Aufmerksamkeit gewidmet, doch zeigt die Entwicklung, daB die wirt-
schaftliche Vollendung des Binnenmarktes rasch realisiert wird, wiahrend
die soziale Gestaltung im Schneckentempo vorankommt.

Im Oktober 1989 hat die EG-Kommission den Entwurf einer ,,Gemein-
schaftscharta der sozialen Grundrechte® vorgelegt. Mit ihrer Hilfe sollte
EG-weit ein ,,sozialer Sockel* geschaffen werden, d. h. soziale Mindeststan-
dards fiir Arbeitnehmer, die nicht unterschritten werden diirfen. Bei dem
EG-Gipfel im Dezember 1989 in Strafiburg haben nur 11 Mitgliedslander
dieser Sozialcharta zugestimmt — die britische Premierministerin lehnte sie
ab. Dabei ist diese Charta nicht mehr als eine unverbindliche Willenserkla-
rung. Rechtsanspriiche kénnen aus ihr nicht abgeleitet werden. Es werden
in sehr allgemeiner Weise Grundrechte der Arbeitnehmer in folgenden
Bereichen definiert: Freiziigigkeit, Beschiftigung und Arbeitsentgelt, Ver-
besserung der Lebens- und Arbeitsbedingungen, sozialer Schutz, Koali-
tionsfreiheit und Tarifverhandlungen, Berufsausbildung, Gleichbehandlung
von Méinnern und Frauen, Unterrichtung, Anhérung und Mitwirkung der
Arbeitnehmer, Gesundheitsschutz und Sicherheit in der Arbeitsumwelt,
Kinder- und Jugendschutz, dltere Menschen und Behinderte.

Dies sind zwar wichtige Bereiche der Sozialpolitik, doch mangels Ver-
bindlichkeit und Konkretion der Bestimmungen hat diese Charta wenig
Wert. Um die Empfehlungen der Charta doch noch zu konkretisieren und
umzusetzen, hat die EG-Kommission dann ein ,,Aktionsprogramm zur
Sozialcharta® vorgelegt. Es sieht die Durchfithrung von 50 MafBnahmen
vor: EG-Verordnungen, Richtlininen, Empfehlungen, Untersuchungen etc.
Seitdem hat die Kommission — nicht zuletzt auf Druck des europiischen
Parlaments — ziigig an diesem Programm gearbeitet und hatte Ende 1991
ihren Anteil an diesem Programm im wesentlichen erledigt. Die 25 vorge-
sehenen Gesetzesinitiativen bediirfen jedoch der Zustimmung des Minister-
rats und kommen dort nur duflerst schleppend voran.

327



Umstritten sind insbesondere Richtlinienentwiirfe zur ,,Anpassung der Arbeits-
zeit®, zu ,,atypischen Arbeitsverhiltnissen®, ,,européischer Betriebsrat“ und ,,Ent-
sendung von Arbeitnehmern‘. Bei den Richtlinien zur Arbeitszeit geht es um EG-
weite Mindeststandards fiir die tégliche Ruhezeit (vorgeschlagen sind zwolf zusam-
menhingende Stunden), die wochentliche Ruhezeit (ein Tag im Durchschnitt von
zwei Wochen), Urlaub (vier Wochen), Nachtarbeit etc. — Bei den Richtlinien zu
atypischen Arbeitsverhiltnissen geht es um Mindeststandards fiir Teilzeitarbeit,
Zeitarbeit und Saisonarbeit. — Der Richtlinienentwurf fiir ,,europdische Betriebs-
rite* sieht vor, daB in GroBunternehmen mit iiber 1 000 Beschéftigten und minde-
stens zwei Standorten in verschiedenen Mitgliedsstaaten Euro-Betriebsrite geschaf-
fen werden. Diese tagen mindestens einmal im Jahr — die Kosten trigt das Unter-
nehmen. Sie sollen allerdings nur Informations- und Konsultationsrechte haben und
erfiillen nicht alle gewerkschaftlichen Anforderungen. Trotzdem wird der Entwurf
von Arbeitgeberseite kategorisch abgelehnt.

Wenn man bedenkt, daB die diversen Richtlinien, wenn sie schlieBlich im
Ministerrat verabschiedet sind, erst noch in einem langwierigen Prozef} in
das jeweilige nationale Recht der Mitgliedsstaaten umgesetzt werden miis-
sen, wird deutlich, daf} bis zum Inkrafttreten des Binnenmarkts Ende 1992
so gut wie keine neuen rechtsverbindlichen Regelungen getroffen sein wer-
den. Moglicherweise wird sich die Vollendung dieses Aktionsprogramms bis
iiber das Jahr 2000 hinaus hinziehen. Nichts zeigt deutlicher den nach-
geordneten Charakter, ja, die Schwiche der EG-Sozialpolitik.

Der Gipfel von Maastricht hat diese Schwiiche eher offenbart als tiber-
wunden. Nach zdhem Ringen einigte man sich, daB eine Elfergemeinschaft
— ohne GroBbritannien — sich um Fortschritte in den Regelungsbereichen
,,Arbeitsbedingungen®, ,,Anhoérung und Vertretung von Arbeitnehmern®
und ,,Gleichbehandlung von Mann und Frau‘ bemiihen will.

Der Binnemarkt wird also vollendet werden, ohne dal} gleichzeitig ein
EG-weiter ,,Sozialraum** geschaffen worden ist. Den Risiken fiir arbeits-
rechtliche Normen und den sozialen Schutz konnte politisch nicht recht-
zeitig begegnet werden. Die Folgen sind noch nicht absehbar. Schon jetzt
aber hat sich — um nur ein Beispiel zu nennen — gezeigt, daf} es in den
meisten Mitgliedsstaaten zu Lockerungen beim Verbot der Sonntagsarbeit
gekommen ist. Mit dem Hinweis auf ,,liberalere Bestimmungen in Nach-
barldndern fordern Unternehmungen immer mehr Ausnahmen von diesem
Verbot, um international wettbewerbsfahig zu bleiben. Da es auf europii-
scher Ebene keine Regelungen zum Schutz des Sonntags gibt, kommt es zu
einer schrittweisen Demontage dieses wichtigen Kulturguts. Der arbeitsfreie
Sonntag ist bisher sichtbarer Ausdruck einer Begrenzung des Anspruchs des

328



Okonomischen auf den Menschen. Befreit vom Druck des Arbeitens, Pro-
duzierens, Geldverdienens und Vermarktens haben Menschen ein Stiick
gemeinsamer Zeit fiir Familie und Freunde, Kultur und Hobbies, Gottes-
dienst und Gemeindeleben. Der Druck, unter den der Sonntag jetzt gerit,
belegt zeichenhaft die Ubermacht des Okonomischen in unserer Lebenswelt
und die Herausforderungen fiir das sozialethische Engagement von Chri-
sten und Kirchen.

6. Die Notwendigkeit einer offenen, handlungsfihigen
demokratischen Gesellschaft

Die bisherigen kritischen Aussagen zur EG implizieren keine Ablehnung
dieser Gemeinschaft. Im Gegenteil: Die genannten Risiken der Binnen-
marktentwicklung, die Gefidhrdungen fiir soziale und arbeitsrechtliche
Standards innerhalb der Gemeinschaft, fiir die strukturschwachen Regio-
nen, fiir die Entwicklung der Okonomien Osteuropas und des Siidens, fiir
Umwelt und Demokratie verweisen eher auf die Unverzichtbarkeit der
Européischen Gemeinschaft und die Notwendigkeit, ihre Handlungsfzhig-
keit zu stdarken. Der Internationalisierung der Wirtschaft muf} eine Inter-
nationalisierung der Politik korrespondieren. Die EG bietet hierfiir Ansatz-
punkte, die konsequent ausgebaut werden miissen. Die Handlungsspiel-
rdume fiir eine wirksame Wirtschafts-, Sozial-, Umwelt- und Entwicklungs-
politik auf nationaler Ebene werden zunehmend enger. Es fiihrt kein Weg
daran vorbei, zunehmend Kompetenzen von nationaler auf Gemeinschafts-
ebene zu tibertragen. Damit soll keinem Briisseler Zentralismus das Wort
geredet werden — was auf der Ebene der Regierungen von Mitgliedsstaaten
und Regionen kompetenter und biirgerndher entschieden werden kann, soll
dort auch bleiben. Gerade fiir einen grofen politischen Gestaltungsraum
wie die EG ist das Prinzip der Subsidiaritdt wichtig. Aber die hier dar-
gestellte internationale Entwicklung zeigt die Notwendigkeit eines EG-wei-
ten Ordnungsrahmens, der verbindliche soziale und 6kologische Standards
festlegt, die auch unter verschirften Wettbewerbsbedingungen nicht unter-
schritten werden diirfen, der den sozio-6konomischen Ausgleich zwischen
starken und schwachen Regionen férdert, der wirtschaftliche Machtzusam-
menballungen in Grenzen hilt und Monopolstellungen verhindert. Gleich-
zeitig braucht die Gemeinschaft mehr Handlungsfihigkeit, um — wie ein-
gangs beschrieben — der Verantwortung fiir das gemeinsame européische
Haus und fiir die Zweidrittelwelt nachzukommen.

329



Dies erfordert aber quasi staatliche Strukturen fiir die Gemeinschaft. Das
System der sozialen Marktwirtschaft setzt eine Machtbalance zwischen
Wirtschaft und Staat voraus. Wo die Seite des Staates fehlt bzw. wie im EG-
Rahmen stark unterentwickelt ist, drohen unter der Einwirkung ungeziigel-
ter Marktkréfte folgenreiche Einbriiche in miithsam erkdmpfte soziale und
okologische Errungenschaften. Unter der Einwirkung neoliberaler Krifte,
die jetzt schon den Binnenmarkt als ,,die gréfite Deregulierungsaktion der
Geschichte* feiern, wird zunehmend auf die wundersamen Wirkungen des
Marktes vertraut — zu Lasten der wirtschaftlich Schwicheren und der
Umwelt, zu Lasten aber auch aktiver politischer Gestaltung dieser Gemein-
schaft. Ethische Uberlegungen werden sinnlos, wenn man die Wirtschaft
einfach ihren ,,Eigengesetzlichkeiten‘ iiberlassen will. Es ist die zentrale
Herausforderung der gegenwértigen Situation, einer solcher Entwicklung
entgegenzuwirken. Hier sind nicht nur Regierungen, Parteien, Sozialpart-
ner und Verbédnde gefordert, sondern gerade auch Christen und Kirchen. Sie
haben sich sachkundig zu machen, aufzuzeigen, wo es Gestaltungsriume
fiir diese Gemeinschaft gibt, alternative Optionen, hinter denen ja stets
bestimmte Wertvorstellungen stehen. Diese Optionen bediirfen der 6ffent-
lichen politischen Diskussion. Es gilt, einen Diskurs iiber die ,,finalité*, die
eigentlichen Zielsetzungen der Gemeinschaft, zu er6ffnen. In diesen Dis-
kurs sollten Christen und Kirchen sich mit sozialethischen Orientierungen
einbringen, die gleichzeitig den MaBstdben ihrer Botschaft und den Heraus-
forderungen der Gegenwart entsprechen.

Ein solcher offentlich politischer Diskurs macht allerdings nur Sinn,
wenn an seinem Ende auch demokratische Entscheidungen stehen. Hier tut
sich ein zweites Kernproblem der Gemeinschaft und ihrer Institutionen auf.
Es mangelt ihr ndmlich nicht nur an Staatlichkeit und entsprechender
Handlungsfahigkeit, sondern auch an demokratischer Legitimation. Zurei-
chend legitimiert ist nur das demokratisch gewihlte Parlament. Dieses hat
jedoch sehr eingeschrinkte Befugnisse. IThm fehlen die iiblichen Kompeten-
zen eines Parlaments, ndmlich Gesetze zu erlassen und die Exekutive wirk-
sam zu kontrollieren. Das Europdische Parlament hat sich zwar inzwischen
gewisse Mitwirkungsrechte im Gesetzgebungsverfahren erkidmpft, aber die
letzte Entscheidung liegt nach wie vor beim Ministerrat.?

Der Ministerrat aber ist eine Vertretung der nationalen Regierungen. Er
ist nur indirekt demokratisch und jedenfalls nicht europdisch legitimiert.
Das Parlament hat ihm gegeniiber kaum Kontrollméglichkeiten. Uberdies
kommen bei ihm weitreichende exekutive und legislative Kompetenzen

330



zusammen — von demokratischer Gewaltenteilung kann keine Rede sein.
Entgegen dem, was oben gesagt wurde, mag darum gefragt werden, ob denn
die Starkung der Handlungsfihigkeit einer im Demokratiebereich so defizi-
tdren Gemeinschaft wirklich wiinschenswert ist. Hier zeigt sich tatsidchlich
ein grofBes Dilemma. Der internationale Problemdruck und die zuneh-
mende Verflechtung der Wirtschaft erfordern Kompetenziibertragungen
und eine groflere Handlungsfihigkeit fiir die Gemeinschaft. IThr Demokra-
tiedefizit dagegen 146t solche Forderung héochst bedenklich erscheinen.
Denn in dem Malle, in dem Kompetenzen von den demokratisch legitimier-
ten nationalstaatlichen Organen auf die schwach legitimierten Gemein-
schaftsorgane iibertragen werden, kommt es zu einer Aushoéhlung der
Demokratie. Nur wenige machen sich klar, daf3 die demokratische Entwick-
lung gemeinschaftsweit nicht nur stagniert, sondern sich negativ entwickelt.
In jiingster Zeit ist vermehrt zu beobachten, dal3 die Regierungen der Mit-
gliedsstaaten Gesetze, die sie auf nationaler Ebene nicht durchzusetzen ver-
mogen, iiber die ,,europidische Hintertiir einzufiihren versuchen. Dort
konnen sie im Ministerrat — unbehelligt von Parlament und Offentlichkeit
— mit anderen Regierungen ausgehandelt werden. Der CSU-Europa-
abgeordnete Franz-Ludwig Stauffenberg hat diese Probleme sehr anschau-
lich auf den Punkt gebracht:

,»Ist es iiberhaupt zuldssig, dafl unser demokratischer Rechtsstaat (und andere
Staaten) hoheitliche Gewalt abgibt an eine Organisation, in der die Ausiibung der
Hoheitsgewalt weit hinter dem Standard demokratischer Rechtsstaatlichkeit zuriick-
fallt? Die Zustdndigkeiten, die die nationalen Parlamente an die Buropiische
Gemeinschaft abgegeben haben, blieben im wesentlichen beim Ministerrat — also
dem Gremium der einzelstaatlichen Regierungsvertreter und — in der Praxis — bei
den Behorden. Wo sich Regierung und Verwaltung bisher mit den gewdhlten Abge-
ordneten oft mithsam zusammenraufen muflten, ehe es zu einem Gesetz ... kom-
men konnte, bleiben nun Minister und Beamte weitgehend unter sich . . . Thre Bera-
tungen sind geheim. Der Werdegang ihrer Kompromisse vollzieht sich hinter geschlos-
senen Tiiren, abseits von parlamentarischer Kontrolle und Kontrollierbarkeit.**!

Dementsprechend nehmen natiirlich auch die demokratischen EinfluB3-
moglichkeiten von Biirgern und Biirgerbewegungen rapide ab, sobald Ent-
scheidungskompetenzen auf die EG-Ebene verlagert werden. Sie kénnen
zwar dann ihre gewidhlten Vertreter im EG-Parlament ansprechen, doch
diese vermogen wenig auszurichten. Das Ergebnis kann nur eine weitere
Zunahme der Politikverdrossenheit der Biirger sein und noch weniger Iden-
tifikation mit dieser ohnehin schon wenig populiren Gemeinschaft.

331



Ein Ausweg aus diesem Dilemma kann nur darin bestehen, daB beide
Aufgaben ziigig vorangebracht werden: ein Abbau des Demokratiedefizits
und eine Starkung der politischen Handlungsfihigkeit der Gemeinschaft.
Dabei wiirde ich der Demokratieentwicklung zunéchst den Vorrang geben.
Das Parlament braucht legislative Kompetenzen, stirkere Kontrollrechte fiir
die Exekutive und Haushaltsrechte, wie die nationalen Parlamente. Solange
dies nicht erreicht ist, sind weitere Kompetenziibertragungen an die
Gemeinschaft schwer zu rechtfertigen. Nur wo das Parlament diese Macht-
befugnisse hat, wird es die notwendige 6ffentliche Beachtung finden und
damit auch der erwidhnte offentliche Diskurs iiber die Gemeinschaft und
ihre Ziele in Gang kommen.

Der Abbau des Demokratiedefizits und die Stirkung der Handlungs-
fahigkeit der Gemeinschaft sind Voraussetzung dafiir, daf die EG tatséch-
lich zu einer ,,Gemeinschaft* wird, die diese Bezeichnung verdient, daf ihre
okonomistisch-technische Beschrinktheit iiberwunden wird. Christen und
Kirchen sollten sich dafiir einsetzen, dafl die Gemeinschaft demokratischer,
handlungsfiahiger und offener wird, weil nur so der Einsatz fiir Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der Schépfung im Binnenmarkt und iiber ihn
hinaus im européischen und globalen Malstab sinnvoll und moglich ist.

332



ANMERKUNGEN

Vgl. hierzu die Vorstellung verschiedener Europa-Modelle in der Studie des Instituts fiir
Sozialethik des Schweizer Evangelischen Kirchenbundes und der Schweizerischen Natio-
nalkommission ,,Justitia et Pax‘: ,,Frieden in Europa — eine Herausforderung fiir die
Schweiz*. Bern 1991, Seite 17ff.

EG-Kommission (Hg.), Stichwort Europa 14/1988, S. 3.

Vegl. F. Franzmeyer, Was wird der européische Binnenmarkt fiir die Entwicklung auf dem
Arbeitsmarkt der EG bedeuten? In: epd-Dokumentation 19/1989, 33-47; J. Holscher,
Mehr Arbeitsplitze in Europa ’92? Zur beschiftigungspolitischen Illusion des Cecchini-
Berichts. In: M. Heine, K. P. Kisker, A. Schikora (Hg.), Schwarzbuch EG-Binnenmarkt,
Berlin 1991, S. 25-39.

K. P. Kisker, Schwarzbuch EG-Binnenmarkt. Einleitung. In: M. Heine et. al., Schwarz-
buch ... (s. Anmerkung 3), S. 16.

Vegl. hierzu das erwdhnte ,,Schwarzbuch* (Anmerkung 3); W. Kessler, Européischer Bin-
nenmarkt — Vision oder Alptraum?, Publik Forum Materialmappe, Oberursel 1989;
W. Diubler, Sozialstaat EG? Die andere Dimension des Binnenmarktes, Giitersloh 1989.
Nach K.P. Kisker, Schwarzbuch ... (s. Anmerkung 4), S. 13; KW. Kapp, Fiir eine 6ko-
soziale Okonomie, Frankfurt a. M. 1987.

Vegl. A. Rich, Wirtschaftsethik Bd. II, Giitersloh 1990, S. 15.

A. Rich, a.a.0., S. 22.

A. Rich, a.a.0., S. 23-35.

Vel. die sechs christlichen Grundsitze fiir wirtschaftliche Gerechtigkeit in der Studie der
United Church of Christ (USA): Christlicher Glaube und Wirtschaftsleben. In: epd-Doku-
mentation 13/1988, Kap. III; Hirtenbrief der katholischen Bischofskonferenz der USA:
Wirtschaftliche Gerechtigkeit fiir alle, Publik Forum Dokumentation, Oberursel 1987,
Kap. 1I; EKD-Denkschrift, Gemeinwohl und Eigennutz, Wirtschaftliches Handeln in Ver-
antwortung fiir die Zukunft, Giitersloh 1991, Kap. 1.

Vgl. die in Anmerkung 10 aufgefiihrten kirchlichen AuBerungen.

Vel. zum Beispiel W. Diubler, Sozialstaat EG? (Anmerkung 5); F. Steinkiihler (Hg.),
Europa 92 — Industriestandort oder sozialer Lebensraum, Hamburg 1989.

Europiisches Umweltbiiro: EG-Binnenmarkt und Umwelt, Weilbuch der europiischen
Umweltverbénde fiir eine 6kologische Wirtschaftspolitik in der EG, Bonn 1991.

Vgl. T. Padoa-Schioppa, Effizienz, Stabilitidt und Verteilungsgerechtigkeit. Eine Entwick-
lungsstrategie fiir das Wirtschaftssystem der Europiischen Gemeinschaft, Wiesbaden
1988; B. Gétzmann, V. Seifert, Ridumliche Disparititen und EG-Regionalpolitik. In:
M. Heine et al., Schwarzbuch ... (s. Anmerkung 3), S. 41ff; EKD-Denkschrift, Verant-
wortung fiir ein soziales Europa 1991, Ziff. 90.

Kommission der EG: Dritter periodischer Bericht iiber die sozio-6konomische Lage und
Entwicklung der Regionen der Gemeinschaft, Luxemburg 1987.

EG-Magazin 5/1989, S. 5.

M. Metzger, EG-Binnenmarkt 92, Die Entwicklungslinder und kein Ende. In: M. Heine
et al., Schwarzbuch ... (s. Anmerkung 3), S. 88.

EKD-Denkschrift, Gemeinwohl und Eigennutz (s. Anmerkung 10) Ziff. 48.

Nur zu den Risiken fiir die Zweidrittelwelt schweigt sich die EG-Kommission bisher aus.

333



2 Folgendes Schema zeigt die Entscheidungswege innerhalb der Gemeinschaft:

Entscheidungsprozefl im ,,Kooperationsverfahren* nach Art. 149 des EWG-Vertrages

Kommission

Vorschlige

v

Europdisches Parlament *)

Stellungnahme

v

Ministerrat

gemeinsamer Standpunkt

v

Europiisches Parlament **)

l

Anna.h_mc oder Abidnderung Ablehnung
keine AuBerung mit absoluter Mehrheit
Ministerrat Kommission Ministerrat
Annahme des gemeinsamen {libernommene nicht Annahme nur mit
Standpunktes mit Abénderung iibernommene Einstimmigkeit

qualifizierter Mehrheit des EP Abinderung des EP

Ministerrat

v v

Annahme mit Annahme nur
qualifizierter mit Einstimmigkeit
Mehrheit

*) Erste Lesung im Europdischen Parlament
*¥) Zweite Lesung im Europiischen Parlament

Quelle: integration Nr. 1/1989, S. 17

Der Vertrag von Maastricht sieht allerdings vor, dall das Parlament kiinftig in bestimmten
Gesetzgebungsbereichen auch mitentscheiden soll (Binnenmarkt, Verbraucherschutz,
Umwelt und transeuropéische Netze). Da das EP jedoch kein Initiativrecht besitzt, lduft

dies auf ein bloBes Veto-Recht hinaus: Es kann Gesetze verhindern, aber nicht initiieren
und gestalten.

21 Siehe Das Parlament Nr. 3 vom 13. Januar 1989, S. 13.

334




Okumenische Dekade:
Solidaritit der Kirchen mit den Frauen

Was bedeutet sie fiir die Kirchen weltweit?
VON ARUNA GNANADASON

In der Osterzeit des Jahres 1988 wurde von den Kirchen weltweit die Oku-
menische Dekade: ,,Kirchen in Solidaritit mit den Frauen‘ ausgerufen. Die
Osterbotschaft, die die Einladung zur Eréffnung der Dekade begleitete,
ging von der Frage aus, die die Frauen am ersten Ostermorgen gestellt hat-
ten, als sie an das versiegelte Grab kamen: ,,Wer wélzt uns den Stein von
des Grabes Tiir?““ Ich erinnere mich noch an die Er6ffnung der Dekade in
der St. George’s Cathedral in Madras, Indien. Es war der erste Sonntag
nach Ostern; eine 6kumenische Versammlung von kirchenleitenden Min-
nern und Frauen fand sich zu einem Gottesdienst zusammen. Wir lasen im
Wechsel die Osterbotschaft. Jedesmal wenn eine Frau die Frage las, antwor-
tete die Gemeinde einstimmig: ,,Wir werden den Stein fortwilzen*. Und bei
jeder Antwort der Gemeinde klang ihr Versprechen an die Frauen der Welt
iiberzeugter, entschlossener. In der Tat verpflichteten sie sich an diesem Tag
zur Solidaritit mit den Frauen.

Es war mir auch vergonnt, einige Monate spiter an der Eroffnung der
Dekade in Perth, Westaustralien, teilzunehmen. Es war sehr bewegend, als
Frauen in diesem Gottesdienst leitenden Mitarbeitern der Kirche junge
Triebe in eigens dafiir hergestellten irdenen Topfen iiberreichten und sagten:
,,Die Erde in diesem Topf stellt den Staub dar, aus dem wir, Ihr und ich,
gemacht sind. Der Samling in diesem Topf stellt die Mdoglichkeit meiner
Fruchtbarkeit in der Kirche dar. Ich trage Euch auf, die Erde zu bewissern
und den Sdmling zu néhren, ihn in seinem Wachstum zu fordern, dal} er
seine volle Kraft und Herrlichkeit entfaltet. Entzieht dem Sdmling nichts,
behindert oder zertretet ihn nicht. Denn Ihr seid Diener des Einen, der das
geknickte Rohr nicht zerbrechen und den glimmenden Docht nicht aus-
loschen wird, der in Treue das Recht hinaustrigt.

Die Urspriinge

Der Gedanke einer Dekade ,,Solidaritit der Kirchen mit den Frauen‘* ist
aus der Frauendekade der Vereinten Nationen (1975-1985) erwachsen.
Nachdem er einen Bericht iiber die Ergebnisse dieser Dekade gehort hatte,

335



beschloB der ZentralausschuB des Okumenischen Rates der Kirchen auf sei-
ner Sitzung 1985, daBl es notwendig sei, dieses Anliegen aufzunehmen, um
eine gewisse Kontinuitédt zu sichern. Diese Verpflichtung nahm auf der Sit-
zung des Zentralausschusses 1987 konkretere Gestalt an. Es wurde beschlos-
sen, eine Dekade ,,Solidarisches Handeln der Kirchen mit den Frauen* zu
begehen, um somit den von der UN-Dekade ausgeltsten Impetus zu bewah-
ren. Es war klar, daf3 die UN-Dekade sich nicht unmittelbar an die Kirchen
gerichtet hatte; darum war eine konzentriertere Aktion der Kirchen drin-
gend erforderlich. Ganz ohne Zweifel gab es eine Aufwallung von Begeiste-
rung, als die Dekade ausgerufen wurde; und es wurden viele Pléne fiir ein
solidarisches Handeln mit den Frauen geschmiedet. Mercy Oduyoye
beschreibt in dem Biichlein ,,Who will Roll the Stone Away*“ (Risk Book
Series Nr. 47, Veroffentlichung des Okumenischen Rates der Kirchen, 1990)
kurz und knapp, was in den ersten Jahren der Dekade in den verschiedenen
Regionen getan worden ist. In dem Buch wird von lebendigen Erweisen soli-
darischen Handelns der Kirchen iiberall in der Welt berichtet. Doch von
noch groBerer Bedeutung ist die Tatsache, daBl insbesondere die Frauen in
den Kirchen den Augenblick wahrgenommen haben, um einige ihrer tiefsten
Bestrebungen und Sehnsiichte zu artikulieren und so eine positive Reaktion
seitens der Kirchen hervorzurufen.

Wir stehen jetzt im vierten Jahr der Dekade. Die Fragen, die man jetzt
hort, gehen dahin, ob irgendwelche Fortschritte gemacht worden sind im
Blick auf einige der Ziele, die die Dekade verfolgt. Sind nicht die Steine, auf
die die Kirchen, insbesondere die Frauen in den Kirchen bei der Ausrufung
der Dekade gestoBen sind, immer noch Hindernisse, die die volle und
schopferische Beteiligung der Frauen in Kirche und Gesellschaft blockie-
ren? Die Kirchen haben sich verpflichtet, den Stein fortzuwilzen. Sind sie
dieser Verpflichtung gerecht geworden? Die Sdmlinge in den irdenen Tépfen
verlangten nach Nahrung und Ermutigung. Sind sie ihnen zuteil geworden?
Die Glaubensreise, zu der die Frauen Ostern 1988 gemeinsam mit den Kir-
chen aufgebrochen sind, — ist sie eine Reise der Hoffnung? Zweifellos hat
die anfangliche Begeisterung nachgelassen. Leitende Kirchenvertreter sollen
gesagt haben, dal} sie genug hétten von dieser ,,Dekadenrederei‘‘! In einigen
Kontexten werden die Frauen selbst frustriert, wenn sie sehen, daf} die Kir-
chen nicht bereit sind, einen echten Wandel herbeizufiihren. Die nichsten
beiden Jahre sollen dazu dienen, die gemachten Fortschritte auszuwerten
und solidarisches Handeln zu benennen, wo immer es dazu gekommen ist.
Doch zu dieser Auswertung soll auch eine Aufzihlung der Hindernisse
gehoren, die einer wirklichen Verinderung noch im Wege stehen, um eine

336



klarere Strategie fiir die noch verbleibenden Jahre der Dekade planen zu
koénnen.

Die Verpflichtungen, die die Kirchen eingegangen sind, die Frauen mehr
einzubeziehen und ihre Bestrebungen positiv aufzunehmen, gehen weit tiber
die Ausrufung und Eréffnung der Dekade hinaus. Kirchen iiberall in der
Welt haben sich wiederholt verpflichtet, mit den Frauen solidarisch zu sein.
Die Dekade wurde als ein weiterer Anlal3 im Leben der Kirchen verstanden,
einige dieser Verpflichtungen, die man fiir viele Jahre eingegangen war, in
gezieltem solidarischem Handeln zu konkretisieren. Ein Einblick in die offi-
ziellen Dokumente und Berichte {iber Tagungen des Okumenischen Rates
der Kirchen und in die Prozesse, die zu Grundsatzentscheidungen fiihren,
zeigt deutlich, daB es nicht an verbalen und protokollierten Verpflichtungen
fehlt, dafiir Sorge zu tragen, daB die Kirche zu einer wahrhaft inklusiven
und fiir die Anliegen der Frauen empféanglichen Gemeinschaft wird. Es fol-
gen einige Beispiele: Auf der ersten Vollversammlung des Okumenischen
Rates der Kirchen 1948 in Amsterdam wurde ein Bericht iiber ,,Leben und
Arbeit der Frauen in der Kirche* entgegengenommen und den Kirchen zu
griindlichem Studium und geeignetem Vorgehen empfohlen. Es wird in dem
Bericht empfohlen, ,,daB eine gréBere Zahl von Frauen gewahlt werde, um
in den Kommissionen, den wichtigen Komitees und dem Sekretariat des
Okumenischen Rates der Kirchen zu arbeiten® (Amsterdamer Dokumente,
Evang. Presseverband fiir Westfalen und Lippe, Bethel bei Bielefeld, 1948,
S. 82).

Im Bericht der Zweiten Vollversammlung in Evanston heifit es, daf} die
Mitgliedskirchen aufgerufen werden sollten, den Ernst des Problems der
Zusammenarbeit von Méannern und Frauen in den verschiedenen Bereichen
des kirchlichen Lebens zu erkennen, und Mittel und Wege zur Losung dieses
Problems zu suchen, so daBl beide — Ménner und Frauen — ihren vollen
Beitrag zum Leben der Kirche leisten konnen. Des weiteren wird gesagt, daf3
erkannt werden miisse, daB dies nicht Fragen sind, die nur Frauen betreffen,
sondern Fragen, die von Médnnern und Frauen gemeinsam erdrtert werden
miifiten.

Auf die bahnbrechende weltweite Konferenz iiber ,,Sexismus in den
1970er Jahren - die Diskriminierung der Frauen®, die 1974 in Berlin statt-
fand, reagierte der Zentralausschul3 auf seiner Sitzung im gleichen Jahr,
indem er unter anderem einmiitig beschlof,

— daB Frauen aus den Mitgliedskirchen in angemessener Weise in allen lei-
tenden Gremien und Ausschiissen des Rates vertreten sein sollten;

337



— dabB ein Sonderfonds zur Forderung der Frauen eingerichtet werden solle
und

— daB eine Arbeitsgruppe iiber Sexismus und Sprache gebildet werden
solle.

Des weiteren wurde beschlossen, daB der ORK a) Richtlinien fiir alle
seine Redner, Autoren und Ubersetzer aufstellen solle, um sexistische Spra-
che, Bilder und Begrifflichkeit aus allen Reden und Dokumenten zu beseiti-
gen und b) sexistische Sprache aus den Studienheften, Litaneien und eigens
gedichteten Liedern im Vorbereitungsmaterial fiir die Fiinfte Vollversamm-
lung zu entfernen.

Auch die anderen Vollversammlungen haben sich ausdriicklich zur Frage
der Beteiligung der Frauen geduBert und dazu aufgerufen, sich in besonde-
rer Weise mit den Anliegen und Bestrebungen der Frauen in Kirche und
Gesellschaft zu befassen. Auch die beiden groBen Tagungen iiber Okumeni-
sches Miteinanderteilen in Larnaca (1986) und El Escorial (1987) haben
betont, wie notwendig es sei, daB} die Kirchen sich den ungerechten Struktu-
ren entgegenstellen, die die Beteiligung von Frauen verhindern. El Escorial
ging noch einen Schritt weiter und empfahl, daB3 die Frauen zu 50 % in allen
aufgrund dieser Konsultation geschaffenen Entscheidungs- und Beratungs-
gremien vertreten sein sollten.

Daf} nicht alles zum Besten steht, wurde deutlich, als auf der Zentralaus-
schuBsitzung des ORK in Hannover 1988 der Versuch unternommen wurde,
diese Empfehlung von EI Escorial zu einem leitenden Grundsatz des ORK
zu machen. Aber alles, worauf man sich einigen konnte, war, da3 die Mit-
gliedskirchen fiir die groBtmogliche Beteiligung des ganzen Volkes Gottes
— Geistliche, Laien, Frauen, Jugendliche, Menschen mit Behinderungen,
Opfer der Gesellschaft usw. — am Leben und an der Arbeit des ORK, ein-
schlieBlich der Vollversammlungen, sorgen und dabei versuchen sollten, das
vereinbarte Ziel von 20 % Jugendlichen und 40 % Frauen in Ubereinstim-
mung mit den Traditionen und der Praxis jeder Mitgliedskirche zu
erreichen.

Somit wurde deutlich, warum eine Dekade ausgerufen werden mufite. Es
war unumginglich, einen zeitlichen Handlungsrahmen aufzustellen, um zu
gewahrleisten, daf} einige der eingegangenen Verpflichtungen eingelost wiir-
den. Darum ist die Dekade eine der bedeutsamsten Aktionen der Kirchen,
durch die sie ihre Treue gegeniiber dem Auftrag, wahrhaft Kirche Jesu Chri-
sti zu werden, bezeugen kénnen.

338



Die Absicht der Dekade

Die Zielsetzungen der Okumenischen Dekade sind weit genug, um alle
Anliegen zu fordern, die die Frauen auf ortlicher, nationaler, regionaler und
weltweiter Ebene beschiiftigen. Wenn man von den Problemen hort, mit
denen Frauen iiberall in der Welt zu tun haben, dann fillt einem die
erstaunliche Ahnlichkeit der Anliegen auf, wenn es auch zweifellos von
Kontext zu Kontext Unterschiede gibt. Es sind schlieBlich die gleichen
patriarchalischen Strukturen in Kirche und Gesellschaft, die die Frauen
iiberall in der Welt ,,in ihren Schranken‘* halten. Das zentrale Anliegen der
Dekade ist es, den Frauen die Kraft und Fahigkeit zu vermitteln, selbst zu
bestimmen, welche Anliegen und Probleme auf der Tagesordnung der Kir-
chen stehen sollen. Frauen haben zusammen mit den Kirchen die Einrich-
tungen oder Verhaltensweisen benannt, die in ihrer Kirche, ihrem Land,
ihrer Region und in der ganzen Welt kritisch iiberpriift werden miissen.
Doch dies ist eine Dekade der Kirchen und nicht eine Frauendekade. Eine
Verdnderung kann es nur geben, wenn die ganze Gesellschaft und insbeson-
dere die Gemeinschaft von Frauen und Minnern in der Kirche in Solidaritdt
mit den Frauen handeln.

Damit dies geschieht, ist es unbedingt erforderlich, dal3 die Kirchen die
Fithrungskraft der Frauen und den mafBgebenden Beitrag bestitigen, den
sie zu den Entscheidungsaufgaben und zum theologischen und geistlichen
Leben der Kirche leisten kénnen. Das bedeutet, daf3 die Kirchen in den noch
verbleibenden Jahren der Dekade weiterhin ihre Verwaltungs- und Amts-
strukturen genau iiberpriifen miissen, um sie offener zu machen fiir die
Gaben und Talente, die die Frauen so sehnlich in das Leben der Kirche ein-
bringen méchten.

Doch der Schliissel zu dem Ruf nach groBerer Beteiligung der Frauen ist
nicht nur die Forderung nach ein paar mehr symbolischen Frauenvertrete-
rinnen in Ausschiissen usw. Es geht auch nicht nur darum, ein paar Frauen
mehr dazu zu ermutigen, sich ordinieren zu lassen. Es ist auch mehr als nur
die Forderung nach ein paar weiteren Resolutionen und Erkldrungen zur
Unterstiitzung der Frauen. Der Ruf verlangt nach mehr: nach einer grofie-
ren Inklusivitidt. Es ist der Ruf nach echter Partnerschaft zwischen Frauen
und Ménnern; es ist der Ruf nach Treue gegeniiber der neuen in Christus
verheiBenen Gemeinschaft. Es ist der Aufruf an die Kirche, wahrhaft mit
den Frauen solidarisch zu sein.

339



Der gesellschaftliche Kontext

Die Dekade ist in der Weise geplant, daB} erreicht werden kann, daf} die
Kirchen sich dem Kampf der Frauen in der Gesellschaft stellen. Um ein Bei-
spiel dafiir zu geben, welche Form diese Solidaritdt annehmen konnte,
greife ich auf eine Erfahrung zuriick, die ich im vergangenen Jahr in Sid-
afrika — dem ,,sich wandelnden** Siidafrika — hatte. Wir besuchten die am
meisten betroffenen Menschen in den von Gewalttaten heimgesuchten
,,townships* und ,,homelands* in verschiedenen Teilen des Landes. Was
uns iiberall, wo wir hingingen, am meisten auffiel, war die Widerstands-
fahigkeit und der Mut der Frauen, die es nicht als unvermeidlich hinnah-
men, daB sie mit den Kindern die Hauptopfer der Gewalt sind. Es besteht
keinerlei Zweifel daran, daB die Frauen die moralische Kraft waren, die ihre
Familien und Gemeinschaften zusammengehalten haben. Es waren Frauen,
die am lautstirksten gegen den Gebrauch von Gewalt zur Losung von Kon-
flikten Einspruch erhoben haben. Und es waren Frauen, die als erste
Appelle an die Regierung de Klerk richteten, Polizei und Armee in Schach
zu halten und sich entschlossener fiir den Frieden in ihrem Land einsetzten.

Wir trafen auch Frauen in Ortsgemeinden am Sonntag und bei Frauen-
veranstaltungen und -versammlungen. Aber diesen Stimmen begegneten
wir nicht bei Treffen mit kirchlichen Delegationen oder bei akademischen
und kirchlichen Veranstaltungen; dort fehlten die Frauen vollstdndig oder
waren ganz in den Hintergrund gedringt. ,,Wir sind in Thnen Briidern der
Kirchen begegnet; wo sind unsere Schwestern?*, so fragten wir. ,,Sie haben
sie am Sonntag im Gottesdienst getroffen®, antwortete uns ein Kirchenver-
treter verlegen und selbstkritisch.

Diese Erfahrung macht wie viele dhnliche Erfahrungen iiberall in der
Welt deutlich, wie eng die Dekade mit dem Kampf um Gerechtigkeit, Frie-
den und Bewahrung der Schopfung verbunden ist. In allen Teilen der Welt
standen Frauen ganz vorne in Bewegungen wie z.B. der Anti-Apart-
heid-Bewegung in Siidafrika und begannen, neue und alternative politische
Visionen zu entwickeln, die kreativ sind und dem Leben dienen. Diese
neuen Stimmen und Visionen miissen von der Kirche aufgenommen werden
in ihrem Bemiihen um ein prophetisches Zeugnis an den Brennpunkten
ihrer Mission in der Welt. Ebenso miissen neue theologische Perspektiven,
wie sie von Frauen iiberall in der Welt durch die Bewegung der feministi-
schen Theologic lebendig geworden sind, aufgenommen und anerkannt
werden. Die Theologie aus der Sicht von Frauen, die um ihre Ziele kimp-
fen, vermittelt wichtige und entscheidende Einsichten. Das muf} bestatigt

340



werden, dem mufB sichtbar Raum geschaffen werden; und dem muf3 Aner-
kennung fiir den entscheidenden Beitrag zum Leben der Kirche zuteil
werden.

Darum kann die Solidaritit mit den Frauen, die die Dekade fordert, nie
und nimmer auf einige strukturelle oder ekklesiologische Verdnderungen
beschrinkt werden, so wichtig diese Verdnderungen auch sein mogen. Und
zwar darum, weil die Kirche in einem gesellschaftlichen Kontext lebt, der
alles, was nach Gemeinschaft aussieht, ernsthaft bedroht. Wir leben in
einem Kontext, in dem todliche Krifte am Werke sind, die sich vor allem
verheerend auf das Leben der Frauen auswirken. Es kann keine neue
Gemeinschaft entstehen in einem Kontext, in dem Frauen Tag fiir Tag insti-
tutionalisierten und gen Himmel schreienden Ausdrucksformen der Gewalt
begegnen. Die Dekade muf} sich dem Kampf der Frauen im Kontext der
weltweiten wirtschaftlichen, sozialen, politischen und kulturellen Unge-
rechtigkeit stellen. Wir erkennen das Ausmal des Leidens, das Frauen iiber-
all erfahren in einer Welt, die auf ungerechten menschlichen Beziehungen
aufgebaut ist, einer Welt, in der einige Zugang zur Macht haben und Millio-
nen am Rande leben. Die Frauen leiden am meisten unter den Folgen, mit
welchem MalBl wir auch immer die Auswirkungen der Ungerechtigkeit
berechnen mogen. Wenn die Dekade auf die Verwirklichung des Traumes
einer neuen Gemeinschaft hinwirken will, dann muf sie sich den unmittel-
baren Sorgen und Problemen zuwenden, mit denen die Frauen in dem Kon-
text, in dem sie leben, zu tun haben.

Bereiche solidarischen Handelns aus der Sicht von Frauen

Auf einem kiirzlichen Treffen von Vertreterinnen von Frauenreferaten
und Kontaktpersonen regionaler Kirchenrite haben die Frauen, die aus aller
Welt kamen, drei vorrangige Bereiche solidarischen Handelns benannt:

1. Die weltweite Wirtschafiskrise und ihre Auswirkung auf Frauen

Frauen sind lange aus dem Bereich der Wirtschaft herausgehalten wor-
den, sowohl was ihre Beteiligung betrifft als auch im Blick auf ihren Beitrag
zu menschenfreundlicheren und kreativeren Wirtschaftsmodellen. Doch
iiberall in der Welt haben Frauen begonnen, den Zusammenhang zwischen
einem ungerechten wirtschaftlichen Entwicklungsmodell und ihrer eigenen
Marginalisierung und Entfremdung zu erkennen. Sie haben begonnen zu
erkennen, daf} strukturelle Anpassungsprogramme und der immer starker

341



werdende Druck der Auslandsverschuldung besonders verheerende Auswir-
kungen auf das Leben und den Lebensunterhalt der Frauen haben. Eine
kiirzlich von der Gesamtafrikanischen Kirchenkonferenz erstellte Videokas-
sette belegt, was die Anleihen afrikanischer Lander beim Internationalen
Wihrungsfonds und bei der Weltbank den Frauen angetan haben, die in
immer groBere Armut verfallen. Frauen in afrikanischen Léndern haben
begonnen, die Damonen bei Namen zu nennen, die das bloBe Uberleben
von Frauen und Kindern bedrohen, Ddmonen, die die Hauptverantwortung
fiir schlechte Wirtschaftsplanung und schlechte Konsummodelle tragen.
Frauen sehen, wie knappe Ressourcen von Bediirfnissen und Diensten, die
fiir das Uberleben notwendig sind - wie Erziehung und medizinische Versor-
gung — abgeleitet werden. Frauen miissen ganz allein fiir das Uberleben
ihrer Familien sorgen, weil die Ménner in ihren Gesellschaften von der
zunehmendem Arbeitslosigkeit betroffen sind. Das gleiche Muster herrscht
in den meisten Lindern des Siidens vor. Wihrend auf der einen Seite die
Michtigen in Nordamerika, Europa und Japan sich politisch mit einer
,,Neuen Weltordnung* befassen konnen, miissen die Frauen auf der ande-
ren Seite erkennen, daB ihre Welt zusammenbricht, indem diese Vision der
Michtigen greifbare Gestalt annimmt.

Das Phinomen, daB in zunehmendem Malle Frauen Opfer der Armut
werden, kennt ironischerweise keine nationalen Grenzen. Denn selbst in den
sogenannten ,,entwickelten Lindern gibt es eine zunehmende Verarmung
von Frauen. Alleinerziechende Miitter, Fliichtlingsfrauen, Wanderarbeiterin-
nen und andere an den Rand gedriingte Frauen in allen Gesellschaften zah-
len einen unendlich hohen Preis fiir das unaufhorliche Streben nach Profit
und Wirtschaftsmonopol, wie es sich in der Marktwirtschaft dullert.
Frauen verlangen nach einem Paradigmenwechsel in den klassischen Vor-
stellungen von ,,Entwicklung. Sie zeigen, indem sie Alternativen anbieten,
was wahre Entwicklung fiir die Volker und fiir die ganze Schépfung bedeu-
ten kann.

Die Frauen appellieren an die Kirchen, Solidaritdt mit den Frauen zu
iiben in ihrem Kampf um eine gerechtere Weltordnung fiir die, die an der
Peripherie leben, vor allem Frauen und Kinder.

2. Gewalt gegen Frauen

Es ist alarmierend, wie iibereinstimmend Frauen in der ganzen Welt
Gewalt als Gegenstand solidarischen Handelns benennen. Frauen erleben
verschiedene Formen von Gewalt nicht nur am Arbeitsplatz und im 6ffent-

342



lichen Bereich, sondern auch in der scheinbaren Sicherheit des eigenen
Heims. In zunehmendem Mafe wird von Tétlichkeiten gegeniiber Ehe-
frauen und Kindern und selbst von Morden an Ehefrauen (Todesféllen im
Zusammenhang mit der Mitgift in Indien z.B.) berichtet. Zu den Formen
von Gewalt, unter denen Frauen in der Gesellschaft leiden, gehoren Verge-
waltigung, sexuelle Beldstigung und sexueller Mifibrauch, Prostitution, ein-
schlieBlich Sextourismus und Ahnliches, die Freizeitindustrie des Armee-
personals, der Mibrauch des weiblichen Kérpers durch die Medien und die
Werbeindustrie. Frauen haben begonnen, die untrennbare Verbindung zu
erkennen, die zwischen der von ihnen erfahrenen Gewalt und der Gewalt
einer ungerechten wirtschaftlichen, politischen und sozialen Weltordnung
besteht. In Situationen politischen oder wirtschaftlichen Konflikts befinden
sich die Frauen in einer besonders verwundbaren Position. Frauen in der
ganzen Welt fordern ein Ende der sinnlosen AuBerungen von Gewalt, die
in allen Teilen der Welt zur Norm werden. Da sie unter den schlimmsten
Auswirkungen des Krieges und kriegsdhnlicher Situationen leiden, treffen
sich Frauen iiberall in der Welt jenseits aller von Menschen geschaffenen
,,Feind*“-Barrieren und rufen zu Frieden mit Gerechtigkeit auf. Frauen in
Siidafrika, in Sri Lanka, im Mittleren Osten, in Jugoslawien und in anderen
dhnlichen Kontexten protestieren gegen den Gebrauch von Gewalt zur
Losung politischer Fragen. Es gibt noch andere Situationen, in denen die
Gewalt immer mehr zunimmt: wo es rassische Spannungen gibt, wo bittere
Armut herrscht oder soziale Instabilitit, wo der MiBbrauch von Macht und
Stellung die Norm ist. Uberall in der Welt leben Frauen am Rande der
Gewalt und verlangen nach Frieden und Harmonie.

Eine zusitzliche Sorge ist die Tatsache, dall Frauen selbst in der Kirche
verschiedenen AuBerungen von Gewalt begegnen. Offene Formen sexuellen
MiBbrauchs durch ménnliche Geistliche oder Manner in Machtpositionen
sind in allen Gesellschaften nachweisbar. Gewalt gegen Frauen kann sich in
der Kirche wie in der Gesellschaft auch in verdeckteren Formen dufiern. Die
Beitrige von Frauen zu untergraben, sie herabzusetzen und zu demiitigen,
doch auch sie einzuschiichtern und ihnen mit Strafmafinahmen zu drohen,
wenn sie sich nicht der Autoritit ,,fiigen‘ — all das sind Ausdrucksformen
dieser Art von Gewalt, auf die Frauen wiederholt hingewiesen haben. Diese
Formen von Gewalt sind schwerer anzufechten. Sie nagen an der Psyche der
Frauen, verringern ihr Selbstwertgefiihl und verweigern ihnen ihr legitimes
und ersehntes Recht, ohne Angst ihre Rolle in Kirche und Gesellschaft zu
spielen.

343



Der Okumenische Rat der Kirchen hat eine Stabsarbeitsgruppe damit
beauftragt, einige konkrete Vorschlige fiir die Programmplanung zu erar-
beiten, um den ganzen Okumenischen Rat in die Lage zu versetzen, in die-
ser Dekade seine Solidaritdt mit all den Frauen zum Ausdruck zu bringen,
die unter verschiedenen Formen der Gewalt leiden. Sexuelle Beldstigung ist
als ein Bereich benannt worden, der schnelles Handeln erforderlich macht.
Wie frither schon gesagt wurde, ist die ganze Frage der Gewalt gegen Frauen
sehr komplex und weitreichend, weil sie eng mit strukturellen Ungleichhei-
ten verbunden ist, die es ermoglichen, daf einige wenige grofie Macht aus-
iiben und viele unterjocht werden. Niemand wird leugnen, daf in einer
patriarchalischen Struktur die Frauen diejenigen sind, die die schlimmsten
Folgen davon zu erleiden haben. Es ist wichtig, daB die Kirchen dazu
mobilisiert werden, auf die Forderungen der Frauen nach einer gewaltfreien
Welt in den verbleibenden Jahren der Okumenischen Dekade positiv ein-
zugehen.

3. Rassismus und Fremdenhaf} und ihre Auswirkungen auf Frauen

Rassismus und Fremdenhal} treten in verschiedenen Teilen der Welt in
neuen Formen und mit neuer Kraft in Erscheinung. Daf} dies in besonderer
Weise die Frauen betrifft, kann nicht geleugnet werden, weil sich die Ras-
sendiskriminierung im Leben der Frauen mit anderen Formen der Unter-
driickung verbindet. In allen Gesellschaften sind die aus rassischen Griin-
den an den Rand Gedridngten am meisten von der wirtschaftlichen Unge-
rechtigkeit betroffen. Hinzu kommt die Tatsache, dafl Frauen in besonderer
Weise unter Unterdriickung leiden, nur weil sie Frauen sind. Frauen, die
einer solchen Bevolkerungsgruppe angehoren, haben hart um das Uber-
leben zu ringen in einer Welt, die ihnen den freien Zugang zu Ausbildungs-
moglichkeiten und anderen Chancen verwehrt hat. Um das Mal voll zu
machen, miissen sie auch noch mit der Gewalt leben, die sie von den Mén-
nern in ihrer eigenen Gemeinschaft erfahren.

Wanderarbeiterinnen und Fliichtlingsfrauen, die in einer feindlichen
Umwelt leben, miissen ihre Familien und Gemeinschaften zusammenhalten
und haben dabei oft die alleinige Verantwortung fiir ihr Uberleben. In
einem solchen Kontext haben Frauen, die in das Gast- und Prostitutionsge-
werbe hereingezogen worden sind, ein besonders hartes Leben.

Von besonderer Bedeutung fiir den indischen Kontext ist ein Gesell-
schafts- oder Kastensystem, das die institutionelle Diskriminierung von
breiten Bevolkerungsgruppen aufgrund ihres Status als Kastenlose oder

344



ihrer Zugehorigkeit zu den Dalits (Unterdriickten) legitimiert hat. Das
Kastensystem hat den Frauen, die zu den Dalits gehoren, eine besondere
Last auferlegt. Die Okumenische Dekade mufB auch auf die Note dieses
Teiles der indischen Gemeinschaft eingehen.

Die Hoffnung

Frauen in aller Welt sind durch ihren kdmpferischen Einsatz in Kirche
und Gesellschaft fiir eine Verdnderung der traditionellen Auffassung von
der Ordnung menschlicher Beziehungen sowohl in der Kirche als auch in
der Gesellschaft eingetreten. Frauen haben neue theologische Visionen ent-
wickelt, die eine Herausforderung an die Kirche darstellen, eine wirklich
umfassende und prophetische Gemeinschaft zu werden. Diese Stimmen, die
iberall in der Welt laut werden, finden nicht immer Anklang oder Zustim-
mung. Die Auseinandersetzung um den Beitrag der feministischen Theolo-
gin Hyung Kyun Chung in Canberra zum Thema der Vollversammlung
erinnert daran. Die Okumenische Dekade bietet den Kirchen die Gelegen-
heit, die theologischen und geistlichen Gaben zu erkennen, die die Frauen
mitbringen, so daB die Kirchen ,,Gott ergreifen konnen*, wie es die sambi-
sche Predigerin bei der Er6ffnung der Dekade in diesem Land so stark zum
Ausdruck gebracht hat.

Die Hoffnung liegt darin, daB} diese Dekade Friichte tragt. Die Frauen
kénnen nicht ldnger am Rande bleiben, wenn sie eine schopferische und kri-
tische Rolle bei der Verwandlung der Kirche in eine neue und lebendige
Gemeinschaft in Jesus Christus spielen sollen. Die Hoffnung liegt darin,
dall wir im Laufe dieser Dekade erkennen, dafl Midnner und Frauen in der
Kirche das Salz der Erde sein kénnen und das Licht, das die Finsternis in
eine neue Morgenddmmerung verwandelt.

Aus dem Englischen iibersetzt von Helga Voigt

345



Verdriangen, vergelten oder versohnen?
Uber den Umgang mit der Wahrheit

VON HEINO FALCKE
1. Unsere Schwierigkeiten beim Umgang mit unserer Vergangenheit

L. In der Gesellschaft

Wie gehen wir mit den Machthabern und Kollaborateuren von gestern
und unseren eigenen Verwicklungen in die Unrechtsstrukturen um? Dies ist
eine entscheidende Frage nach jeder, besonders aber nach einer gewaltfreien
Revolution. Wesentlich an ihrer Beantwortung hdngt der Gewinn an Huma-
nitit, den die Revolution bringt. Dieser Gewinn ist z. Zt. — wie wir tédglich
erleben — bedroht. Er ist bedroht durch das, was man Schalck-Syndrom
nennen konnte. Aktuelle politisch-6konomische Interessen verdecken wei-
terwirkendes Unrecht und bringen Funktionire von gestern in neue Macht-
positionen. Er ist bedroht durch das fehlende oder verdrangte Unrechtsbe-
wubBtsein der Titer, wie sich bei Medienauftritten und in vielen Opfer-
Tater-Gesprachen zeigt. Er ist bedroht dadurch, dafi Aktenmaterial und
Vergangenheitswissen als Herrschaftswissen miflbraucht und politisch
instrumentalisiert werden. Er ist weiter bedroht durch den Siindenbock-
mechanismus, durch den Schuld auf einzelne Tatergruppen projiziert wird
und damit andere Tatergruppen — wie z.B. die Blockparteien — entlastet
werden. Diese Siindenbockfunktion wird aber auch von westlicher Seite
kollektiv der fritheren DDR-Bevilkerung zugemutet, indem der héBliche
Deutsche auf sie projiziert wird, die somit die Nachfolge des entfallenden
Feindbildes des Kommunismus antritt. Diese Herabwiirdigung treibt in die
Selbstrechtfertigung und macht eine selbstkritische, differenzierte Aufarbei-
tung unserer Vergangenheit durch uns selbst fast unmaoglich.

Zum Gewinn an Humanitit gehort der Gewinn an Rechtsstaatlichkeit,
die ein hohes Gut ist. Aber die Unfihigkeit der Rechtsprechung, politische
Vergehen und Verbrechen zu erfassen, gefahrdet die Autoritit des Rechts
und das Vertrauen in den Rechtsstaat. Fordert man aber von Gesetz und
Rechtsprechung ,,Vergangenheitsbewzltigung, so iiberfordert man sie und
verdirbt sie moglicherweise. Sie sind unerldBliche und dringlich weiterzuent-
wickelnde Instrumente, um in einer Gesellschaft mit unbewiltigter Vergan-
genheit Fortsetzung von Unrecht zu verhindern, teilweise Wiedergut-

346



machungen durchzusetzen und ein gerechteres Zusammenleben zu ermog-
lichen, nicht mehr.

Uberhaupt der Begriff ,,Vergangenheitsbewiltigung*! Er ist in sich irrig
und irrefithrend. Er suggeriert, Vergangenheit sei ein mogliches Objekt von
Machbarkeit wie konomische und technische Projekte. Die Sprache verrit
es in Worten wie ,,Entstalinisierung‘‘ oder ,,Sduberung‘ oder ,,Selbstreini-
gung*., Wer Vergangenheit bewéiltigen will, wird gewaltsam. Was wir suchen
und wovon wir sprechen sollten, ist der freie und befreiende Umgang mit
Vergangenheit. Nach biblischer und reformatorischer Erkenntnis aber kom-
men wir zu diesem befreienden Umgang mit Vergangenheit nicht durch das
Gesetz, sondern nur durch das Evangelium, nicht durch unsere Werke, son-
dern durch Schuldvergebung, die allein empfangen werden kann. So kom-
men wir zum Auftrag der Kirche.

2. In der Kirche

Der Kirche ist dieses Evangelium aufgegeben und zwar als der Kern ihrer
Botschaft. Die Reformatoren haben die Rechtfertigung des Siinders allein
aus Gnade durch den Glauben als den Glaubensartikel bezeichnet, mit dem
die Kirche steht und fillt (articulus stantis et cadentis ecclesiae). Wir haben
diesen Lebenskern der Kirche heute zugleich in seiner gesellschaftlichen
Relevanz zu begreifen. Diejenigen, die immer betonen, daf} Kirche Kirche
bleiben miisse, konnen schlechterdings nicht passen, wenn die Kirche an
dieser zentralen Stelle nach politischer Diakonie, nach Hilfe zum befreiten
Umgang mit der Vergangenheit aus dem Evangelium gefragt wird. Aber
auch unsere Kirchen haben und machen hier einige Schwierigkeiten. Werner
Krusche hat 1984 einen Vortrag ,,Schuld und Vergebung — der Grund
christlichen Friedenshandelns‘‘ gehalten.! Er hat dabei den Umgang unse-
rer Kirche mit der Schuldfrage und speziell mit dem Stuttgarter Schuld-
bekenntnis kritisch beleuchtet. Es lohnt, diesen Vortrag wieder zu lesen. Ich
versuche — z. T. im Anschlufl an Werner Krusche — einige Gefahren und
Versuchungen beim Umgang mit der Vergangenheit in unseren Kirchen zu
benennen:

1I. Gefahren und Versuchungen

1. Schuld wird vor Gott im Angesicht Jesu Christi erkannt und bekannt.
In dieser Relation vor Gott — coram deo sagte Luther — wird Schulder-
kenntnis zugleich zwingend und befreiend. Hier ist sie jeder taktischen Dis-

347



position, jeder Opportunititskalkulation schlechterdings entzogen. Diese
Relation ,,vor Gott* hat fiir die Kirche absoluten Vorrang, der unbedingt
festzuhalten ist.

Unsere Kirchen sind jetzt in der Gefahr, der Relation ,,vor den Men-
schen faktisch und taktisch den Vorrang zu geben. Das ist angesichts der
gegenwirtigen Medienkampagnen nur zu verstdndlich und darum so ver-
fiihrerisch.

Die Diffamierungskampagne gegen die ,,Kirche im Sozialismus* will
deren Autoritidt und kritisch-innovative Potenz zerschlagen. So pendelt die
Kirche hin und her zwischen ,,bosen Geriichten und guten Geriichten*
(2Kor 6,8), zwischen dem Buch von Gerhard Besier und dem FR-Artikel
von Reinhard Henkys. Es liegt so nahe, aus Sorge um das Image der Kirche
die Aufdeckung und Offentlichmachung von Schuld in der Kirche dem
Kalkiil publizistischer Wirkung zu unterziehen und dementsprechend zu
dosieren. Paulus, den ich eben bereits zitierte, hat sich gegen ,,bose
Gertichte® durchaus verteidigt. Aber er hat darauf geachtet, da} die Rela-
tionen stimmen. Er sagt: ,,Mir ist es ein Geringes, daf} ich von euch oder
einem menschlichen Gericht gerichtet werde ... Der Herr ist’s, der mich
richtet** (1Kor 4,3f). Wenn die Kirche Kirche bleibt,-lebt sie vor Gott und
da ist Schulderkenntnis und -bekenntnis kirchenpolitischen Kalkulationen
schlechterdings entzogen.

2. Privatisierung oder kirchliche Internalisierung nennt Werner Krusche
eine Abkehr vom Stuttgarter Schuldbekenntnis. Namentlich von lutheri-
scher Seite wurde betont, man habe in Stuttgart ein Schuldbekenntnis vor
Gott und vor christlichen Briidern abgelegt, nicht aber vor der Offentlich-
keit.? Ist Schuld und Vergebung also eine innerkirchliche Angelegenheit?
Gewil} insofern, als wir zuerst und vor allem in der Kirche dariiber mitein-
ander sprechen miissen und innerkirchliche Konflikte nicht iiber die Medien
austragen konnen. ,,Siindigt aber dein Bruder, so gehe hin und halte es ihm
vor zwischen dir und ihm allein.. . (Mt 18,15) heiBt es im Matthius-
evangelium, und das wiire hier zu bedenken. Aber so wahr Schuld vor Gott
erkannt und bekannt wird, so wahr ist sie vor den Menschen zu bekennen.
,»ochuld ist immer zugleich Schuld gegeniiber Gott und gegeniiber den
Menschen, ist zugleich personliche und politische Schuld* (W. Krusche,
219). Das gilt um so mehr, wenn es sich um Schuld im Bereich des 6ffent-
lichen Zeugnisses und Dienstes der Kirche handelt, also beim publice
docere! Nur indem unsere Kirche ehrlich und offen — und das heift eben
auch offentlich — mit ihrer eigenen Schuld umgeht, kann sie der Offent-
lichkeit zu einem befreit-befreienden Umgang mit der Vergangenheit helfen.

348



3. Noch einmal Werner Krusche: ,,Zur Erkenntnis der Schuld gehort
auch die Erkenntnis des geschichtlichen Irrweges, der dahin gefiihrt hat.‘?

Es gibt in der Kirche auch eine falsche Personalisierung von Schuld, die
dem Siindenbock-Syndrom mindestens nahekommt. Ein thiiringischer Kir-
chenrat sagte in der ,,Thiiringer Allgemeinen‘’, man wiirde die Stasi-Mitar-
beiter unter den kirchlichen Mitarbeitern nun ermitteln und sich dann ,,von
ihnen trennen®. Gut, disziplinar-rechtliche Schritte sind in einigen Fillen
notig, aber steht die Kirche nach solcher Trennung sauber da? Selbstreini-
gung der Kirche durch Ausgrenzung der Unrechtstiter? Statt dessen ist die
kritische Aufarbeitung z. B. des sogenannten Thiiringer Weges fillig, der als
solcher mindestens die Hemmschwelle fiir die Kollaboration mit dem Staat
und dem Staatssicherheitsdienst betrdchtlich herabgesetzt hat. Endlich hat
jetzt Gotz Planer-Friedrich in seinem Aufsatz in den ,,Evangelischen Kom-
mentaren‘‘* mit dieser kritischen Analyse des Thiiringer Weges begonnen.

Keineswegs haben die Kirchen des Kirchenbundes ein Schuldbekenntnis
abzulegen, weil sie den Weg der Kirche in der sozialistischen Gesellschaft
beschritten haben. Dieses Schuldbekenntnis fordern uns gerade diejenigen
ab, die durch Antikommunismus die deutsche Schuld gegeniiber den Men-
schen Osteuropas verdringt haben und die jetzt ihr Feindbild auf die Kirche
im Sozialismus iibertragen. Nein, die bewullte Annahme der sozialistischen
Gesellschaft als Auftragsfeld und Dienstchance war der uns gebotene Nach-
folgeweg. Neben der Aufdeckung von Stasi-Mitarbeiterschaften wire es an
der Zeit, die Spurensicherung dieses Nachfolgeweges zu betreiben, also den
vielen, vielen Gewissensentscheidungen von Christen nachzugehen bei Kon-
firmation oder Jugendweihe, Wehrdienst oder Waffendienst- bzw. Wehr-
dienstverweigerung, bei stindigem Fragen im Berufsalltag, welche Risiken
und welche Kompromisse verantwortlich einzugehen sind. Wer den Weg der
Kirche im Sozialismus so gegangen ist, der hat eine Trainingsstrecke des
Gewissens hinter sich, und solche Leute brauchen wir in der neuen Gesell-
schaft.

Kritisch aufzuarbeiten aber sind theologische Positionen, die uns auf die-
sem Weg beirrt und behindert haben. So die Rolle der Zwei-Reiche-Lehre
als konfliktverdringende Anpassungsideologie’. So der Miflbrauch, den
Hanfried Miiller mit der Barmer Theologischen Erklidrung getrieben hat®.
Hatte aber auch Bischof Hempel in jenem Fernsehgesprach mit Gerhard
Besier geniigend vor Augen, dafl unter den essentials, die er fiir den Weg
des Kirchenbundes nannte, die Formeln ,,Kirche muf3 Kirche bleiben* und
,,Kirche ist fiir alle, aber nicht fiir alles da‘“ die beiden Losungen waren, die
standig als ,,staatliche Erwartungshaltung® an die Kirche herangetragen

349



wurden und mit denen die Kirche gegen die Gruppen politisch instrumen-
talisiert werden sollte? Wenn in demselben Fernsehgesprich der Bruder
Zimmermann, Theologe und IM in Leipzig, seine Stasi-Mitarbeiterschaft
mit seiner Uberzeugung motivierte, es miisse Kirche in diesem sozialis-
tischen Staat geben, dann ist er doch durch diese Motivation nicht gerecht-
fertigt, sondern das dahinterstehende Kirchenverstindnis mul} kritisch
befragt werden, weil es die Kirche korrumpiert — wie iibrigens auch die
funktionale Religionstheorie, die in Leipzig als Grundlage fiir die ,,Kirche
im Sozialismus‘ gelehrt wurde’.

Welche Rolle hat bei diesen Positionen der nichttheologische Faktor eines
Strukturkonservativismus gespielt? Er bezeichnet ein politisches Grundver-
haltensmuster, das sich mit Konfessionen und Ideologien legitimieren kann
und sich unter verschiedenen konfessionellen und ideologischen Vorzeichen
durchhilt. Aus diesem Verhaltensmuster erklért sich, daB nicht selten dieje-
nigen, die ,,Volkskirche* und kirchliche Strukturen stabilisieren wollten,
auch zur Stabilisierung des DDR-Staates beitrugen, und daf3 eben dieselben
nach der Wende sogleich zu den Stabilisatoren des westlichen Systems und
seiner Kirchenstrukturen gehorten. Strukturkonservativismus stand auch
hinter den Vorbehalten und Aversionen einiger Kirchenleitender gegeniiber
den Gruppen und der Gefidhrdung kirchlicher und staatlicher Ordnung
durch sie. Auch Verdnderungen erwartet strukturkonservatives Denken nur
,von oben®, von ausgewiesener fachlicher und politischer Kompetenz und
auf geordnetem Weg. Das wertkonservative Denken, das sich in den Grup-
pen sammelte, erschien nicht ,,realistisch*, sondern utopisch, idealistisch,
nicht ,,politikfahig*. Werden diese Verhaltensmuster nicht durchschaut und
aufgearbeitet, so wird sich auch am Verhéltnis von Kirche und Gruppen
trotz der Erfahrung des Herbstes 89 nichts dndern.

Weiter: Wenn Manfred Stolpe jetzt stindig wegen seiner Staats- und
Stasi-Kontakte als Konsistorialprasident angegriffen wird, dann ist es an
der Zeit, die kirchenpolitische Konzeption anzufragen, die dahinterstand
und die er doch nur als einer unter mehreren mitzuverantworten hatte. Wer-
ner Krusche hat einmal gesagt: ,,Eine Kirche, die nur iiberleben will, ist
iiberlebt‘. Welche problematische Rolle hat in dieser Kirchenpolitik das
Selbstinteresse der Kirche an ihrem Uberleben gespielt? Wo hat die Strategie
der Konfliktvermeidung und Konfliktminimierung unser Zeugnis verkiirzt,
das uns — weniger moderiert und moderat vorgebracht — in Konflikte
gebracht hitte?

Ubrigens war auch die Wagenburgmentalitit und -strategie der katho-
lischen Kirche eine Strategie des Selbstiiberlebens und keineswegs die

350



Bekennerkonfrontation, als die sie jetzt gern in katholischen Selbstdarstel-
lungen vorkommt. Zur Sendung der Kirche in die Welt steht sie mindestens
in Spannung.

Aber auch meine Formel vom ,,verbesserlichen Sozialismus‘ muf} im
Riickblick kritisch analysiert werden. Gewil3: Sie war theologisch (nicht
empirisch) begriindet und sie wurde staatlicherseits als extrem sozialismus-
feindlich eingestuft. Aber war das theologische Offenhalten der Verbesse-
rungsmoglichkeit nicht doch auch die offene Tiir, um den real eben so exi-
stierenden Sozialismus zu akzeptieren und mit ihm leben zu kénnen? Haben
wir uns damit nicht eine empirisch-sozialwissenschaftliche Analyse vom
Leibe gehalten, die strukturelle Unverbesserlichkeiten dieses Sozialismus
aufgedeckt und radikalere Kritik notwendig gemacht hitte?

4. Siindenvergebung und Versohnung sind schlielich gefihrdet durch
billige Gnade auf der einen und die Forderung nach Schuldaufdeckung und
Bekenntnis als Vorbedingung fiir Vergebung auf der anderen Seite. So
jedenfalls scheint sich die Diskussion gegenwirtig zu polarisieren. Die einen
diagnostizieren in Gesellschaft und Kirche billige Gnade, die den Titern die
Aufdeckung ihrer Schuld erspart, die Uberpriifung der Akten lax handhabt
und die Unfahigkeit zu trauern erneut beweist. Die anderen berufen sich auf
die bedingungslos annehmende Gnade Gottes und sehen im Enthiillungs-
und Aufdeckungseifer den zwar ,verstindlichen Zorn®, der die anderen erst
offentlich ,,zu Kreuze kriechen sehen will*, der aber kein Zeuge der Gnade
Christi ist. So Christoph Demke in der ,,Kirche vom 16. Februar.

III. Schulderkenntnis und Schuldvergebung

Es wire verhangnisvoll, wenn sich die Positionen weiter so polarisierten.
Wir miissen hier theologisch tiefer graben und zwar in zwei Richtungen:

1. DaB3 Schulderkenntnis und -bekenntnis und Schuldvergebung untrenn-
bar zusammengehoren, ist unbestreitbar. Aber wie gehoéren sie zusammen?
Die Reformatoren sprachen hier von Gesetz und Evangelium oder Evange-
lium und Gesetz und hielten ihre Unterscheidung in der Zusammengehorig-
keit fiir die wichtigste und hochste Kunst der Theologie und Seelsorge. Wie
ist diese Kunst heute zu iiben?

2. Wir miissen der Nivellierung des Gegensatzes von Téitern und Opfern
widerstehen. Ich schlieBe mich hier an Jiirgen Moltmann an®. Seit den
Briefen des Apostels Paulus ist die christliche Lehre von der Siinde dadurch
gepragt, dall sie die Universalitit der Siinde aufzeigen will. Sie bezeugt

351



damit sozusagen als Kehrseite die Universalitit der Verséhnung, die Chri-
stus am Kreuz vollbracht hat. Weil Christus fiir alle gestorben ist, miissen
wir alle begreifen, Juden und Griechen, Christen und Heiden, dal} wir all-
zumal Siinder sind und der Versohnung bediirfen. Die gesellschaftlich-poli-
tische Relevanz dieser Erkenntnis leuchtet unmittelbar ein, wenn wir uns
des Wortes erinnern, das Gustav Heinemann im Bundestag gegen die
Selbstgerechtigkeit des Antikommunismus priagte: Christus ist nicht gegen
Karl Marx, sondern fiir uns alle gestorben.

Die Schwiche dieses universalen Siindenbegriffs liegt darin, dal} er die
konkrete Schuld und insbesondere den geschichtlichen Gegensatz zwischen
Tatern und Opfern zu nivellieren droht. Das erregt mit Recht den Protest
der Opfer.

Das AT redet von Unrecht und Schuld konkret. Die rettende Gerechtig-
keit schafft den Unterdriickten Recht und ruft die Unterdriicker zur
Umkehr. Auch der Jesus der Evangelien redet konkret von der Schuld der
Reichen und Michtigen. Er stellt sich selbst zu den Armen und Ausgegrenz-
ten und steht als Opfer an ihrer Seite. Die Befreiungstheologie unserer Tage
reflektiert, wie Opfer und Téter miteinander von ihrer durch Schuld und
Leiden gezeichneten Vergangenheit freikommen kénnen zu einem neuen
Miteinander. Wir miissen diesen befreiungstheologischen Aspekt in unsere
protestantische Schuld- und Vergebungstheologie einbeziehen. Dazu gehort
die Frage: Wo ist der Ort unseres theologischen Redens? Wo stehen wir,
wenn wir von Schuld und Vergebung sprechen? Bei den Opfern, bei den
Tétern, oder meinen wir von einem dritten Ort aus reden zu kénnen? Wenn
heute vor allem die Vertreter der Gruppen und also die — das sicher zu
pathetische Wort stellt sich immer wieder ein — Opfer darauf bestehen,
daB das Unrecht von gestern aufgedeckt wird, dann ist das nicht nur psy-
chologisch verstindlich und verzeihlich, sondern dann sind sie in dem
Recht, in das Gott sie setzt. Und wenn andere demgegeniiber die
bedingungs- und voraussetzungslose Gnade Gottes fiir alle geltend machen,
dann miissen sie schon deutlich an den Ort der Opfer von gestern treten,
statt ihre Motive zu verdidchtigen, in ihrem Drédngen auf Wahrheit zu
bedringen, zu behindern oder gar einzuschiichtern und sie erneut als die
Storenfriede des allgemeinen Versohnungsfriedens hin- und blofzustellen.
Ich will nun diesen beiden theologischen Kernfragen noch etwas genauer
nachgehen.

352



IV. Die teure Gnade und die Trauerarbeit

Jesus vergibt Siinde bedingungslos, ohne nach Voraussetzungen dafiir bei
den Siindern zu fragen. Ein Geldhmter wird zu ihm gebracht, um geheilt
zu werden. Jesus spricht ihm die Vergebung seiner Siinden zu, ohne ihm
vorher klarzumachen, das sei es, was er eigentlich brauche, und sein Schuld-
bewufBitsein zu testen (Mt 9,1-8). Bei seiner Erstbegegnung mit Petrus ver-
hilft Jesus ihm zu einem wunderbar erfolgreichen Fischzug. Petrus
erschrickt vor dem gottlichen Geheimnis dieses Menschen und fillt ihm zu
Fiilen: Gehe von mir hinaus, ich bin ein siindiger Mensch! Jesus tut nichts,
um dieses Siindenbewulitsein zu vertiefen, eher ist es, als tiberginge er es,
indem er antwortet: ,,Fiirchte dich nicht! Denn von nun an wirst du (mit
mir) Menschen fangen* (Lk 5,1-11). Die Vergebung liegt implizit in diesem
Wort: Ich will dich, ich kann etwas mit dir anfangen. Ein disqualifizieren-
des Schimpfwort, das iiber Jesus kursierte, zeigt, daf} seine bedingungslose
Annahme der Unannehmbaren seine 6ffentliche Wirksamkeit charakteri-
sierte: ,,Dieser nimmt die Siinder an und hilt mit ihnen Tischgemein-
schaft!* (Lk 15,2) Paulus hat das nach Ostern in der Auslegung des Kreu-
zestodes Jesu auf den Begriff gebracht: Gott rechtfertigt die Gottlosen ohne
die Vorbedingung guter Werke allein aus Gnaden. Er hat uns mit sich ver-
sohnt am Kreuz Jesu, als wir noch Feinde waren.

Wo liegt die Relevanz dieser bedingungslosen Schuldvergebung fiir unsere
Situation? Paul Tillich hat sie auf die Erfahrung der Psychotherapie bezo-
gen. Die Annahme, die dem Patienten durch den Therapeuten widerfédhrt,
befreit ihn zur Auseinandersetzung mit seiner Vergangenheit. Tillich hat die
Siindenvergebung als bedingungslose Annahme der Unannehmbaren ausge-
legt. Wir haben heute das Zeugnis eines inoffiziellen Mitarbeiters des
Staatssicherheitsdienstes gehort, das die Relevanz dieser Auslegung unmit-
telbar einleuchtend macht.®

Ich mochte auf eine andere Seite dieses Geschehens aufmerksam
machen. Jesus verzichtet radikal und konsequent darauf, die Schuld der
Menschen zum Instrument der Machtausiibung iiber sie zu machen. Er
widersteht der géngigen Praxis, Wissen um die Schuld anderer als Herr-
schaftswissen zu miBbrauchen. Eben dies ist unsere gegenwirtige gesell-
schaftlich-politische Erfahrung: Informationen iiber schuldhafte Ver-
strickungen anderer werden als Machtinstrument eingesetzt und gebraucht.
Wir sprechen von der Macht der Medien. Ihr Enthiillungsjournalismus ver-
breitet Angst bis zum Suizid und treibt die Belasteten in das Dickicht und
die Deckung der Schuldverleugnung, in die verzweifelte Kunst ,,zu leugnen

353



ohne zu liigen® (Fr. Schorlemmer). Wissen um die Schuld anderer verleiht
Macht iiber sie, und sie wird nicht nur in Form von Strafe, sondern auch
als Begnadigung ausgeiibt. Begnadigung ist das Ausnahmerecht, das allein
dem Staatsoberhaupt zusteht. Pipste haben mit der Macht, Vergebung zu
gewihren oder in Form des Bannes zu verweigern, Kaiser auf die Knie
gezwungen. Beichtstiihle am Hof waren bisweilen Instrumente politischer
EinfluBnahme. Mit der Macht zu vergeben, kann man Schuldige zur Selbst-
demiitigung zwingen, man kann sie zu Kreuze kriechen lassen, um sich
selbst in dem GroBmut des Verzeihenden zu sonnen.

Jesus verzichtet auf diese Macht, obwohl er als einziger zu ihr berechtigt
ist. Er bringt die Siinde nur als schon vergebene zur Sprache und verzichtet
damit von vornherein, Schuld repressiv als Druckmittel zu gebrauchen. Er
nimmt die Siinder an, nicht als begnadigte Untertanen im Gestus des gnadi-
gen Herrschers, sondern ,,er isset mit ihnen®, nimmt ihnen jede Angst und
feiert mit ihnen als seinen Freunden. Da freilich, wo Menschen iiber Schul-
dige Macht ausiiben, weist er sie aggressiv auf ihre eigene Siinde hin. Als
ihm eine Gruppe von Ménnern eine Ehebrecherin zur Steinigung vorfiihrt,
sagt er: ,Wer von euch ohne Siinde ist, der werfe den ersten Stein!®
(Joh 8,1-11) Jesus kommt nicht als der Herrscher, der unter gewissen Bedin-
gungen von seinem Begnadigungsrecht Gebrauch macht, er kommt als der
Dienende, als der Knecht, der Sklavenarbeit macht, indem er den Freunden
symbolisch die Fiile wischt (Joh 13). Er stellt seinen Dienst der Befreiung
von der Schuld ausdriicklich in Gegensatz zu den weltlichen Herrschern,
die ihre Volker durch Herrschaft niederhalten (Mk 10,42.45). Er tritt damit
ein in die alttestamentlichen VerheiBungen des Gottesknechtes, der die
Schuld des Volkes auf sich nimmt und tridgt. Der Prophet nennt ihn den
., Knecht Gottes*, der in den Augen der Menschen der Allerverachtetste und
Unwerteste ist (Jes 53). Das erfiillt sich am Kreuz Jesu.

Ich habe dies so ausfiihrlich dargestellt, weil ich meine, daB} es uns viel
zu denken gibt und geben muB. Sind wir frei davon, die Aufdeckung der
Schuld anderer als Machtinstrument zu gebrauchen? Miissen sich diese
Frage nicht gerade Biirgerrechtler und Gruppenleute stellen, die friiher Kri-
tiker der Macht waren und sich jetzt wieder in der Opposition finden? Wir
miissen uns selbst diese Frage stellen, wenn wir der Funktionalisierung der
Schuld anderer zur Herrschaft iiber sie in unserer Gesellschaft widerstehen
wollen. Schuldvergebung ist die bedingungslose herrschaftsfreie Annahme
der Unannehmbaren. Ebenso gilt aber das andere: Schuldvergebung kann
nur angenommen werden in Erkenntnis und Bekenntnis der Schuld. Die
Vergebung der Stinden ist, indem sie ergeht, das Gericht iiber die Stinde und

354



der Ruf zur Umkehr aus ihr. In der Annahme der Siinder vollzieht sich die
Verwerfung der Siinde. In der Versohnung, die Gott mit uns vollzieht, wird
der Konflikt zwischen Gott und Mensch nicht zugedeckt, er reifit vielmehr
am Kreuz Jesu in seiner duBlersten Schirfe auf. Die Schuldvergebung setzt
einen Prozel3 der Erneuerung, der katharsis in Gang. In der ersten Christen-
heit war das zentrale Symbol dieser katharsis die Taufe. Sie wurde als Reini-
gung, als von neuem Geborenwerden gedeutet und Paulus verstand sie als
ein Begrabenwerden, indem Gemeinde und T#ufling miteinander bezeu-
gen, daB sie durch den Kreuzestod Christi der Siinde abgestorben sind
(Rém 6,1ff). Zur Taufe gehorte sehr friih die ausdriickliche Absage an den
Teufel und alle seine Werke.

Ich méchte in diesem Zusammenhang an eine Ostergeschichte erinnern,
weil sich in ihr die katharsis in einem Gespriach vollzieht. Der Auferstan-
dene fragt nach einem Mahl mit den Jiingern den Petrus: ,,Hast du mich
lieber als mich diese haben?* Mit diesem Komperativ erinnert er Petrus,
den Verleugner, daran, daf er vor der Nacht des Verrates gesagt hatte: Wenn
auch alle anderen an dir Argernis nehmen, werde ich das nicht tun. Jesus
wiederholt diese Frage insgesamt dreimal und erinnert damit an das drei-
malige Krihen des Hahns nach der Verleugnung des Petrus. Der Evangelist
berichtet: Petrus ward traurig, daf er zum dritten Mal zu ihm sagte: ,,Hast
du mich lieb?** und sprach zu ihm: ,,Herr, du weiB3t, daf ich dich liebhabe.*
Er gibt es auf, ein SelbstbewuBtsein zu haben und vertraut sich dem Wissen
Jesu um ihn an. Darauf erfolgt die neue Beauftragung: Weide meine Schafe
(Joh 21,15-17). In dieser Ostergeschichte hat das schone Wort der Mitscher-
lichs von der ,Trauerarbeit* seinen biblischen Anhalt und Ort. In dullerster
Verdichtung der Sprache und gréBter Zuriickhaltung wird hier katharsis im
Prozel3 der Trauerarbeit angedeutet.

Wie konnen wir diesen Vorgang der katharsis heute wiedergewinnen? In
der Unfihigkeit zu trauern sind wir schon wieder oder immer noch tief
gefangen. Die Selbstentschuldigungsmechanismen haben Hochkonjunktur,
ich will sie nicht alle aufzdhlen. Wie konnen wir uns gegenseitig zur Trauer-
arbeit freisprechen? Wie kénnen wir so miteinander reden, dalB} die Gewis-
sen, deren Stimme totgeredet und totgeschwiegen wird, wieder Stimme
gewinnen und wir also reale, nicht nur gesetzliche Gewissensfreiheit, Frei-
heit der Gewissen bekommen? Ob aus Friedrich Schorlemmers Tribunal-
Anregung bei der Zusammenkunft in Leipzig vielleicht ein Vorschlag wird,
der einer gesellschaftlichen katharsis den Weg bereiten konnte?

Man kann sich auf verschiedensten Wegen um die Trauerarbeit driicken.
In einem Gesprich mit einem IM, der auf mich angesetzt war, wurde mir

355



klar, daB schnelle verbale Vergebung Driickebergerei vor dem schmerzlichen
ProzeB der katharsis sein kann. Ich habe selber Angst davor, noch einmal
den Weg durch die schmerzlichen Konflikte und Zersetzungsversuche von
gestern zu gehen. Verbalisierte oder ritualisierte Vergebung, die von Trauer-
arbeit dispensiert, hilft weder dem Absolvierenden noch dem zu Absolvie-
renden und 16st den Schuldzusammenhang, in dem sie lebten, nicht auf.
Nur eine Vergebung, die zur Trauerarbeit freisetzt, statt sie zu ersparen, hilft
wirklich.

In der gemeinsamen Trauerarbeit wird beides zusammenwirken miissen,
die Annahme des Schuldigen und der Zorn iiber sein Tun, oder — wie die
Reformatoren sagten — das Evangelium der Gnade und das verklagende
Gesetz. Durch Evangelium und Gesetz ringt Gott um das Herz des Men-
schen, daB er die Gnade als Gnade annehme und durch sie erneuert werde.
Das Zusammenwirken beider im zwischenmenschlichen Gesprach ist nicht
methodisierbar. Sei es so, daB erst Zerknirschung zu erzeugen und dann
Vergebung zuzusprechen wire, oder so, daB erst die Annahme signalisiert
wird und dann das ,,Aber* der Kritik folgt. In zornigen Vorhaltungen und
aggressiven Vorwiirfen kann sich das Werben um den anderen aussprechen.
Umgekehrt kann der Start mit der Vergebung blofle Geste und Vorleistung
des protestantischen Uber-Ichs sein, wihrend mit dem ,,Aber* die Emotio-
nen unverarbeiteter Vergangenheit voll zuschlagen. Alles hingt daran, dal}
Annahme und Anklage Flemente im ProzeB der katharsis sind, der zur Ver-
sohnung und Erneuerung fiithrt und nicht Instrumente des Teufelskreises
von Herrschaft und Selbstbehauptung, Angst und Vergeltung. Wie wir in
den Prozel der katharsis hineinkommen, ist situativ verschieden. Entschei-
dend ist, daB wir in ihn hineinkommen.

V. Opfer und Titer

1. Zum SchluB méchte ich das iiber ,,Opfer und Téter‘‘ bereits Angespro-
chene noch etwas vertiefen. Ich sagte bereits: Die Bibel nivelliert den Gegen-
satz zwischen Opfern und Téatern nicht. Gegen eine allgemeine Ver-
gebungsideologie, die iiber das himmelschreiende Unrecht der Welt das
Spray einer allgemeinen Amnestie verspriiht, protestieren die Opfer mit
Recht. Unrechtstiter verstecken sich gerne hinter einer Kollektivschuld, in
der doch alle mehr oder weniger das totalitdre System gestiitzt haben und
auch die Tater Opfer des Systems waren. So entschwindet konkrete Schuld
im Nebel eines tragischen Verhidngnisses'.

356



Dies kann die Einsicht gemeinsamer Trauerarbeit sein und zur Solidaritit
in der Schuld fithren. Als Argument zur Selbstentschuldigung aber scheitert
dieses Argument an denen, die ,,operativ behandelt®, ,,zersetzt®, ihrer
Entfaltungsmoglichkeiten beraubt, inhaftiert, diskriminiert, ausgegrenzt
wurden.

Die Befreiungstheologie spricht von Gottes ,,vorrangiger Option‘* fiir die
Armen, und in der Okumenischen Versammlung haben wir uns das zu eigen
gemacht. Dahinter steht das Alte Testament und die evangelische Jesusiiber-
lieferung. Die rettende Gerechtigkeit Gottes schafft Recht denen, die Gewalt
leiden (Ps 146,7;103,6). Jesus solidarisiert sich mit den Armen und Unter-
driickten. Die Gewalt leiden, finden ihre Erfahrung im Geschick Jesu wie-
der. Der leidende Christus steht auf der Seite der Opfer, nicht der Téter. Er
bringt ,,die ewige Gottesgemeinschaft und die lebenschaffende Gottesge-
rechtigkeit durch seine Passion in die Passionsgeschichte dieser Welt*
(Moltmann 145).

Als der Auferstandene ist der Gekreuzigte der Richter der Gewalttéter.
Sie werden mit ihrem Opfer, ihren Opfern konfrontiert, das ist fiir sie das
Gericht. Nach der Offenbarung des Johannes sitzt das Lamm, das
geschlachtet wurde, auf dem Thron des Richters. (Offb 5,6ff;6,16;14,1).
Himmler lieB die Vergasten verbrennen, argentinische Todeskommandos
brachten die Opfer zum Verschwinden, damit sie nicht wiederkehren und
gegen ihre Morder zeugen. Auferstehung bedeutet: Die Gewalttéiter werden
nicht die Sieger der Geschichte sein, sie werden in dem Gekreuzigten ihren
Opfern begegnen.

2. Gibt es Hoffnung fiir die Tdter?

Die messianische Hoffnung Israels verheifit, der Heilskonig werde den
Elenden Recht schaffen, indem er die Bedridnger zermalmt (Ps 73,4), sie mit
dem Stab seines Mundes schlidgt und die Frevler totet (Jes 11). In Jesaja 11,6
bis 10 aber erfdhrt diese messianische Hoffnung eine iiberraschende Kor-
rektur. Hier folgt das Gleichnis vom Tierfrieden, wo Wolf, Léwe und
Schlange friedlich mit denen zusammenleben, ja bei denen zu Gast sind, die
frither ihre Opfer waren. Ausleger wie M. Buber, J. Ebach und Chr. Hinz
haben gezeigt, dal hier im Gleichnis eine politische Prophetie ergeht. Die
raubtierhaften Frevler werden nicht unschidlich gemacht oder vernichtet,
sie werden verwandelt. Gottes Gerechtigkeit schafft den Elenden Recht und
bringt die Unrechtstiter zurecht. So, als die Verwandelten und Zurechtge-
brachten, als aus ihrer Unmenschlichkeit zur Menschlichkeit Befreite

357



schlieBt die messianische Hoffnung die Gewalttiter ein in die neue mensch-
liche Gemeinschaft unter der Herrschaft Gottes.

Jesus betet am Kreuz: ,Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie
tun!® (Lk 23,34) Damit halt er diese Hoffnung fiir die Folterer und Henker
offen. Sie wissen nicht, was sie tun, denn sie sind in Verblendung, Unsensi-
bilitat, Gleichgiiltigkeit oder HaB gefangen. Die Bitte um Vergebung fiir sie
hiilt ihnen die Chance der Wandlung offen, in der ihnen die Augen aufge-
hen werden fiir das, was sie getan haben. Ein Beispiel dafiir erzihlt das NT.
Der Christenverfolger Saulus wird durch die Begegnung mit dem, den er
verfolgt, radikal gewandelt (Apg 9). Er wird zum Zeugen fiir die Rechtferti-
gung des Gottlosen durch die Gnade Gottes, die ihre Feinde entfeindet und
wandelt.

3. Welche Konsequenzen haben wir daraus fiir die Beziehung
von Opfern und Titern in unserer Gesellschaft zu ziehen?

3.1. Es gibt keine Vergebung fiir die Titer an den Opfern vorbei. Die Bitte
um Vergebung geht von dem einzigen Ort aus, der dafiir in Frage kommt,
dem Kreuz, an dem das Opfer hingt. Jiirgen Moltmann sagte in einer Dis-
kussion, die protestantische Rechtfertigungslehre sei taterorientiert. Ihr
fehle die Orientierung an den Opfern. Vergebung an den Opfern vorbei ist
zynisch und leugnet Christus, den Bruder der Leidenden.

Wie aber, wenn die Titer sich weigern, ihre Opfer tiberhaupt wahrzuneh-
men? Das zeigte sich z.B., als kiirzlich die Mielke-Generile fernsehinter-
viewt wurden. Sie erschienen weiterhin als die typischen Schreibtischtiter,
fiir die es nur operative Vorgiange und biirokratische Mafinahmen gibt, die
mit der Sachgesetzlichkeit von Geheimdiensten gerechtfertigt werden. Die
wirklich davon betroffenen Menschen konnen in diesem Weltbild aus
Abstraktionen und Sachzwingen iiberhaupt nicht in den Blick kommen,
um von der Fihigkeit der Empathie mit ihnen gar nicht zu reden. Und ganz
zu schweigen von der Bereitschaft wenigstens zu Siihnezeichen, da eine
Sithne des geschehenen Unrechts ja keine Menschenmdglichkeit ist.

Wie kann erreicht werden, daB die Titer ihren Opfern begegnen, sie
erzdhlen horen, sich ihren Fragen und Anklagen stellen? Ob bei der Erorte-
rung von Friedrich Schorlemmers Vorschlag eines Tribunals in Leipzig jetzt
Vorschlige zur Inszenierung solcher Opfer-Tater-Begegnungen heraus-
kommen?

3.2. Die Hoffnung auf die Verwandlung der Titer ist eine messianische
Hoffnung. Wir kénnen ihre Realisierung nicht erzwingen. Sie erzwingen

358



wollen — ,,Umerzichung* kénnte das bedeuten — hiefie sie verfehlen. Im
Zeichen dieser Hoffnung ist eines entschieden zu unterlassen: namlich der
Versuch, das Jiingste Gericht vorwegzunehmen. ,,Richtet nicht vor der Zeit,
bis der Herr kommt*, warnt Paulus (IKor 4,5). Ich weil von ehemaligen
KZ-Hiftlingen, die iiber Jahrzehnte hinweg das Gesprich mit ihren Bewa-
chern und Peinigern gesucht und versucht haben.

Die Hoffnung auf die Verwandlung der Té4ter kann aber so etwas wie ein
Regulativ im Gewissen sein, das unseren Umgang mit ihnen leitet, unsere
Sprache priigt — auch im Zorn, erfinderisch macht, Wege zu ihrem Denken
und Fiihlen zu suchen und uns immer wieder zdgern 146t, den Stab iiber
sie zu brechen.

Was kénnen wir wirklich tun fiir die Versohnung und den Neuanfang von
Opfern und Titern miteinander? Ich denke sehr wenig! Dieses Eingestdand-
nis sollten wir offen und ehrlich der AnmafBung entgegensetzen, die sich im
Begriff der ,,Vergangenheitsbewiltigung* ausspricht. Dieses Eingestdndnis
,,sehr wenig*‘ heifit aber auch: wir kénnen in dieser Sache nie genug tun und
wir kénnen trotz dieses Defizits leben, weil da einer ist, der ,,ein fiir alle-
mal‘ genug getan hat.

ANMERKUNGEN

I Werner Krusche, Schuld und Vergebung — der Grund christlichen Friedenshandelns.
In: Ders., VerheiBung und Verantwortung, Orientierungen auf dem Weg der Kirche,
Berlin 1990, S. 214ff.

2 Hanns Lilie: ,,Die erwihnte Erkldrung ist keine politische, sondern eine kirchliche Erkli-
rung. Sie ist ... niemals fiir die Offentlichkeit bestimmt gewesen.

Landesbischof Marahrens zum BuBtag 1945: ,,Das Bekennen unserer Schuld ... ist ...
ein Bekenntnis vor Gott und nicht vor Menschen ... Es kann nicht die Aufgabe unserer
Kirche sein, Fragen der politischen Entwicklung des Volkerrechts zu klidren. Sie vermag
nicht die Verflechtung von Schuld und Verhingnis im Hintergrunde des furchtbaren
Geschehens dieser letzten Jahre und Jahrzehnte zu durchschauen.”

Die Kirchenleitung von Schleswig-Holstein: ,,Von hieraus wird klar, daff hier keine
politische Schuld festgestellt wird. Feststellung solcher Schuld ist ein politisch-historisches
Urteil . .. sondern es handelt sich um streng religiéses Schuldbekenntnis vor Gott, das als
solches unanfechtbar ist.

Zitate nach Werner Krusche, a.a.0. 218f.

3  Werner Krusche, a.a.0. S. 215.

4 Evangelische Kommentare 2/92, S. 75, Der Fall der Thiiringischen Landeskirche.

5 Vgl. dazu Heino Falcke, Bemerkungen zur Funktion der Zwei-Reiche-Lehre fiir den Weg
der Evangelischen Kirchen in der Deutschen Demokratischen Republik, 1976. In: Zwei Rei-
che und Regimente, Ulrich Duchrow (Hg.), Giitersloh 1977, S. 65 und Giinther Jacob,
Wider eine falsche Zwei-Reiche-Lehre, Stuttgart 1977.

359



6 Hanfried Miiller, Der Christ in Kirche und Staat, Hefte aus Burgscheidungen Nr. 4, 1956.
Vgl. dazu meinen Aufsatz Anm. 35, S. 71.

7 H. Moritz, Religion und Gesellschaft in der DDR, Theologische Literaturzeitung 1985, 8,

S. 573-587.

Ich schliefe mich hier und im Teil 3 weitgehend an Jiirgen Moltmann, Der Geist des

Lebens, eine ganzheitliche Pneumatologie, Miinchen 1991, S. 137ff, an. Ebenso habe ich

herangezogen J. Moltmann, Gefolterte — Folterer — christliche Hoffnung? Vortrag bei der

Konferenz der christlichen Aktion gegen die Folter 1990 in Basel.

9 Vortrag in der Evang. Akademie Berlin am 22.2.92.

10 J, Moltmann, a.a.O. S. 139.

360



Dokumente und Berichte

Einheit — Versohnung — Solidaritét:
Eine orthodoxe Reaktion auf die Probleme der Zeit

=
Bemerkungen zur Botschaft der Vorsteher
der orthodoxen Kirchen vom 15. Mérz 1992

An Gipfeltreffen werden gewohnlich bestimmte Erwartungen gekniipft, die
anschlieBend auch den MaBstab fiir die Wiirdigung ihrer Ergebnisse bilden. Hatten
die einen den Abbruch des Dialogs zwischen der orthodoxen und der rémisch-
katholischen Kirche befiirchtet, so begriiBen sie die vermeintliche Durchsetzung des
dkumenisch gesinnten Fliigels in der Orthodoxie, wihrend die anderen, die eine ent-
schiedene Zuriickweisung der Politik Roms in den traditionell orthodoxen Lindern
auf dem Territorium des zusammengebrochenen ,,real existierenden Sozialismus*
erhofften, die entschiedene Verurteilung des Proselytismus und der Neubelebung
des Uniatentums herausstellen.

Eine solche Wiirdigung geht gewifl zu Lasten der Fakten, entstellt den Sinn der
Botschaft und verkennt das Anliegen, das zu dieser auflergewohnlichen innerortho-
doxen Beratung gefiihrt hat.

Unter vollig anderen Bedingungen, wenn auch aus derselben Sorge um die inner-
orthodoxe Zusammenarbeit und die schméhliche Spaltung der Kirchen, die dem
Gebot Christi widerspricht (vgl. Joh 17,21) und der Bewiltigung zeitgendssischer
Probleme im Wege steht, ergriff zu Beginn unseres Jahrhunderts das Okumenische
Patriarchat die Initiative und versuchte 1902 mit einer Enzyklika an die orthodoxen
Ortskirchen diese aus der Isolation, in die sie durch das politische Schicksal ihrer
Linder geraten waren, herauszufithren und den Dialog mit den anderen Kirchen
anzubahnen. Auch die spiteren Versuche der zwanziger — vgl. den Panorthodoxen
KongreB von Konstantinopel (1923) — und dreiliger Jahre — vgl. den Préliminaren
Interorthodoxen Ausschufl in Vatopedi (1930) — haben infolge der politischen
Ereignisse nicht zum Erfolg gefiihrt, bis es dem Okumenischen Patriarchen Athena-
goras in den sechziger Jahren trotz der babylonischen Gefangenschaft des grofiten
Teils der orthodoxen Kirchen unter der Diktatur des Kommunismus gelang, die
Panorthodoxen Konferenzen einzuberufen, die die erste Etappe der orthodoxen
Kirche auf dem Weg zu ihrem ,,Heiligen und GrofB3en Konzil* darstellen.

Die Anliegen, die sich auch im Themenkatalog des Konzils widerspiegeln, sind im
Prinzip dieselben geblieben; die Situation jedoch hat sich in den letzten Jahren, vil-
lig unerwartet, grundsitzlich gedndert. Ein Treffen aller Vorsteher der orthodoxen
Kirchen wire vor wenigen Jahren kaum vorstellbar gewesen. Isoliert durch die politi-
sche Situation konnten sich die meisten orthodoxen Kirchen weder frei entfalten,
noch auf die Herausforderung der Zeit angemessen reagieren und auf Weltebene als
eine Kirche unbefangen auftreten.

Das 20. Jahrhundert war fiir die orthodoxe Kirche eine Epoche schwerer Priifun-
gen und Demiitigungen. Das Okumenische Patriarchat, durch dessen geistliche Fiir-

361



sorge das Ostrémische Reich geistesgeschichtlich bis in die zwanziger Jahre fort-
lebte, wurde in der Tiirkei auf Konstantinopel und seine Umgebung eingeengt, nach-
dem infolge des griechisch-tiirkischen Krieges (1919—1922) anderthalb Millionen
Griechen Kleinasien, die einstige Stitte der Bliite der Patristik und des Monchtums,
verlassen muBten. Selbst Konstantinopel, das von 330 bis zum Oktober 1923 un-
unterbrochen eine wahrhaft dkumenische Metropole war, in der damals 364 000
Griechen lebten, entwickelte sich als Istanbul zu einer muslimischen Grofstadt, in
der heute kaum 3 000 Griechen leben. Die bolschewistische Revolution von 1917 ver-
wandelte die einzige orthodoxe GroBmacht, Rufiland, auf das die orthodoxen
Volker ihre Hoffnungen richteten, in einen atheistischen Staat, der auf die Vernich-
tung der Kirche aus war. Der Zweite Weltkrieg, der das Vordringen der Sowjetunion
nach Mittel- und Siidosteuropa verursachte, dehnte die kommunistische Herrschaft
auf vier Fiinftel der Orthodoxie aus. Die politische Entwicklung im Nahen Osten
und in Agypten brachte auch die anderen alten Patriarchate in Bedrangnis. Die Liste
der Ersthierarchen der Orthodoxie, die vom 13. bis 15. Mérz 1992 in Phanar, am
Sitz des Okumenischen Patriarchen, zur Beratung zusammengekommen sind, weist
auch darauf hin, daB noch nicht alle orthodoxen Kirchen sorgen- und handlungsfrei
sind. So lieBen sich der Katholikos Patriarch von Georgien durch den Okumeni-
schen Patriarchen und der Erzbischof von Zypern durch den Patriarchen von
Alexandrien vertreten, wihrend die orthodoxe Kirche Albaniens, die sich z.Zt. im
Wiederaufbau befindet, nicht offizell vertreten war.

An der Schwelle zum dritten christlichen Jahrtausend wird die orthodoxe Kirche
mit neuen, schwerwiegenden und dringenden Problemen konfrontiert, denen sie
,,als ein Leib begegnen will*“. Ekklesiologisch und ¢kumenisch relevant erscheinen
mir vorab das Vorgehen und die Art der Zusammenkunft, die einen liturgisch-
eucharistischen Charakter hatte. Der feierliche Abschluf8 der Beratungen am Sonn-
tag der Orthodoxie, den die orthodoxe Kirche seit dem 19. Februar des Jahres 842
zu Beginn der Grofen Fastenzeit alljahrlich als das Fest ihrer Identitdt begeht,
unterstreicht diesen Charakter. Zwar stellt das Treffen in seiner Form ein Novum in
der Geschichte der Orthodoxie dar, doch in der Sache entspricht es vollig ihrem
Kirchenverstindnis. Der nach dem altkirchlichen Rangordnungssystem Erste, der
primus inter pares im Liebesbund der orthodoxen Kirchen, ergreift die Initiative,
konsultiert die anderen Kirchen, ldadt zur Versammlung ein und steht ihr vor. In
ihrer Art kommt die Zusammenkunft einem Konzil der orthodoxen Kirchen gleich.
Die ,,im Heiligen Geist zusammengekommen(en)‘* Hierarchen beraten eingehend
und verabschieden revidiert einen Text, den zwei Wochen zuvor Vertreter ihrer
Kirchen im Kloster der ,,Menschenlicbenden Allheiligen* in Ormylia auf der
Halbinsel Chalkidike entworfen hatten, und lassen ihn bei der Festliturgie nach
der Lesung des Evangeliums (Joh 1,44—52) durch den Hauptsekretdr der Synode
des Okumenischen Patriarchats, den Metropoliten Meliton von Philadelphia, ver-
kiinden.

Unabhingig von den Bemiithungen um das geplante panorthodoxe Konzil, das in
der ,,Botschaft® nicht erwidhnt wird, reagieren die orthodoxen Kirchen mit diesem
neuen Modus der Synodalitit ad hoc, indem sie zu Beginn einer neuen Phase ihrer
Konsolidierung ,,die Zukunft der Menschheit und der ganzen Schépfung ins Auge*
fassen.

362



Riickblickend stellen sie fest, dafl der wissenschaftliche und technische Fort-
schritt, der im 20. Jahrhundert einen groBen Aufschwung erfuhr, nicht nur die
Macht, sondern auch die Ohnmacht des Menschen gezeigt hat, der dabei ist, in sei-
nem Frevel sich selbst und die Schépfung zu zerstéren. Das Scheitern der anthropo-
zentrischen Ideologien, die den Menschen in eine Existenzkrise gefiihrt haben,
empfinden die orthodoxen Kirchen als eine Herausforderung, in aller Demut, Liebe
und Zuversicht Rechenschaft iiber ihre Hoffnung abzulegen.

Diese Verantwortung, vor allem vor den jungen Menschen, fordert die ortho-
doxen Kirchen zunichst zu einer tieferen geistlichen Einheit und kanonischen Ord-
nung auf, die der orthodoxen Ekklesiologie entspricht. Die in der Vergangenheit bis-
weilen geduldete Sondersituation einiger Gruppen, die vor allem in der Zeit der
Bedringnis entstanden, verdient nach der Verinderung der politischen Lage in Ost-
europa keine Entschuldigung mehr. Separatistische Bewegungen werden scharf ver-
urteilt, der Héresie gleichgestellt, und daher fordern sie bei ihrer Begegnung die
Solidaritit aller orthodoxen Kirchen. Es liegt sicher in der Logik des 6kumenischen
Dialogs, daB diese Entscheidung nicht ohne Konsequenzen fiir die Haltung der
anderen Kirchen, die im Dialog mit der orthodoxen Kirche stehen, bleiben kann;
denn es verst6fit gegen den Geist des Dialogs und der Solidaritit, wenn sie zugleich
mit solchen Gruppen, die gegen die orthodoxe Kirche vorgehen, 6kumenische Kon-
takte pflegen oder sie auch finanziell unterstiitzen.

Dies um so mehr, als einige orthodoxe Kirchen die enttduschende Erfahrung
machen, daB Kirchen, mit denen sie im guten Glauben im 6kumenischen Dialog
stehen, weder Solidaritit noch briiderlichen Beistand, nicht einmal Verstdndnis fiir
ihre schwierige Lage zeigen, sondern den politischen Umsturz nutzen, um mit ihrer
iiberlegenen Finanzkapazitéit zu Lasten der orthodoxen Kirche zu missionieren. Es
geht gewil} nicht um die Teilung der Welt in Einflufisphéren bestimmter Kirchen, die
das Evangelisierungsmonopol hitten — orthodoxe Kirchen haben im 20. Jahrhun-
dert aus pastoralen Griinden mehrere Bistiimer in Westeuropa errichtet —, sondern
um die systematisch-progressive ,,Evangelisation* unter orthodoxen Christen, Pro-
selytismus und Uniatentum, die frither das Verhéltnis der Kirchen vergiftet haben,
erfahren anscheinend in einigen Gebieten eine neue Bliite. Dies hat dazu gefiihrt,
daB der ,,Dialog der Wahrheit*, den die orthodoxe und die katholische Kirche 1980
aufgenommen haben, zum Erliegen gekommen ist bzw. seine Fortfithrung von der
Klirung der Streitfrage des Uniatentums abhédngt. Dennoch 148t die Botschaft in-
direkt eine Hoffnung fiir die Okumene erkennen, wenn die Kirchen, die hier ange-
sprochen werden, nicht allgemein genannt werden, sondern ,,bestimmte Kreise im
SchoBe der romisch-katholischen Kirche* und ,,bestimmte Fundamentalisten und
Protestanten®.

Der Bezug schlieBlich auf die Entwicklung des ORK unterstreicht die ,,Uber-
legungen®, die die orthodoxen Teilnehmer gemeinsam mit den orientalischen ortho-
doxen Delegierten an die Siebte Vollversammlung des ORK im vergangenen Jahr in
Canberra gerichtet haben. Wie schwerwiegend fiir die orthodoxe Kirche die Frage
der Frauenordination ist, 148t sich auch daraus entnehmen, daf}, wihrend der Dia-
log mit den ,,Nichtchalkedoniern* positiv gewiirdigt wird, der theologisch positiv
abgeschlossene Dialog mit der altkatholischen Kirche unerwihnt bleibt.

363



Von dieser innerorthodoxen bzw. innerkirchlichen Betrachtung ausgehend, wen-
det sich die Botschaft einer Reihe von ,,allgemeinen Problemen der gegenwértigen
Welt“ zu, die den Menschen und die Schopfung betreffen.

Zwar wird grundsitzlich der Fortschritt der Technologie und der Wissenschaften
begriifit, zugleich jedoch auf das Fehlen der ethischen Dimension im Umgang mit
den neuen Erkenntnissen und Moglichkeiten hingewiesen, das dazu fiithrt, dafl die
Wiirde des Menschen als Person, die soziale Gerechtigkeit, der Frieden und die Inte-
gritdt der Schopfung in Gefahr geraten. Die Versammlung nimmt eine frithere
Initiative des Okumenischen Patriarchen auf und empfiehlt allen Orthodoxen, den
Beginn des Kirchenjahres, den ersten September, als ein Fest der Schépfung zu
begehen.

In Anbetracht dieser Lage begriiit die orthodoxe Kirche jede Initiative, die zur
Verséhnung und Einheit fiihrt, konkret insbesondere die Bemithungen um die Ein-
heit Europas, und erinnert an die 6stliche Dimension Europas und die Bedeutung
der Orthodoxie fiir das Vereinte Europa, zu dem eine grofie Anzahl orthodoxer
Volker gehort. Als ein trauriges Gegenbeispiel wird der Jugoslawienkonflikt ange-
fithrt, der von den betroffenen Kirchen ,,besondere Vorsicht‘ verlangt, damit reli-
giose Empfindungen der Volker nicht national-politisch mifibraucht werden.

Nach einem Hinweis auf den berechtigten Kampf der Volker auf anderen Konti-
nenten fiir ihre Menschenwiirde und Gerechtigkeit sowie die erwiinschte Versbhnung
und den langersehnten Frieden im Mutterland des christlichen Glaubens schlieft die
Botschaft mit einem eindringlichen Aufruf zur innerorthodoxen kanonischen Ein-
heit und zur 6kumenischen Verséhnung und Solidaritit, verstanden als grundsétz-
liche Reaktion der Kirchen auf die Gefahren, die heute die Welt bedrohen.

Es ist zu wiinschen, daB diese auBergewshnliche Versammlung, die der Okumeni-
sche Patriarch Bartholomaios in seiner Osterbotschaft als ,,historisch* und ,,beson-
ders niitzlich und erbaulich* bezeichnet (Ekklesia 69 [1992] 212), und die der Erz-
bischof von Athen, Seraphim, in seinem Bericht an die Stidndige Heilige Synode der
Kirche von Hellas (vgl. ebd. 218) als ,,Pfingsttag* empfunden hat, das gewiinschte
Echo findet und sich dem angesprochenen existentiellen Anliegen als dienlich
erweist. Thr Erfolg hingt jedoch nicht zuletzt davon ab, ob die orthodoxen Kirchen
selbst ihre gemeinsamen Beschliisse, denen eine deutliche selbstkritische Reflexion
fehlt, akribisch einhalten werden. Die Versammlung, die in beeindruckender Weise
die Einheit der orthodoxen Kirche demonstriert hat, bedeutet zugleich eine Bewdh-
rungsprobe fiir die Orthodoxie und ihren Dialog mit den anderen Kirchen.

Anastasios Kallis

364



II.
Botschaft der Vorsteher der Heiligen Orthodoxen Kirchen

Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.

1. Zusammengekommen im Heiligen Geist zur Beratung im Phanar, heute, am
15. Miérz 1992, dem Sonntag der Orthodoxie, auf Initiative und Einladung des
Ersten unter uns, des Okumenischen Patriarchen, Herrn Bartholomaios, auf aus-
driicklichen Wunsch auch anderer Briider-Vorsteher, und unter seinem Vorsitz, wir,
die durch Gottes Barmherzigkeit und Gnaden Vorsteher der Heiligen Patriarchate,
der lokalen Autokephalen und Autonomen Orthodoxen Kirchen:
der Erzbischof von Konstantinopel, dem Neuen Rom, und Okumenischer Patriarch
Bartholomaios,
der Papst und Patriarch von Alexandrien und ganz Afrika Parthenios,
der Patriarch von Antiochien und dem ganzen Osten Ignatios,
der Patriarch der Heiligen Stadt Jerusalem und ganz Paldstinas Diodoros,
der Patriarch von Moskau und ganz RuBland Aleksij,
der Patriarch von Belgrad und ganz Serbien Pavle,
der Patriarch von Bukarest und ganz Ruménien Theoctist,
der Patriarch von Sofia und ganz Bulgarien Maxim,
der Erzbischof von Mtskheta und Thilisi und Katholikos, Patriarch von ganz Geor-
gien Ilia (vertreten durch den Okumenischen Patriarchen),
der Erzbischof von Nea Iustiniana und ganz Zypern Chrysostomos (vertreten durch
den Patriarchen von Alexandrien),
der Erzbischof von Athen und ganz Griechenland Seraphim,
der Metropolit von Warschau und ganz Polen Bazyli,
der Metropolit von Prag und der ganzen Tschechoslowakei Dorothej und
der Erzbischof von Karelien und ganz Finnland Johannes.

Nachdem wir in briiderlicher Liebe iiber die die Eine, Heilige, Katholische und

Apostolische Orthodoxe Kirche betreffenden Themen beratschlagt und an diesem
seit Jahrhunderten der Orthodoxie geweihten Sonntag in der Patriarchatskirche des
Okumenischen Patriarchats gemeinsam die gottliche Eucharistie gefeiert haben,
erklidren wir folgendes:
Indem wir dem Dreieinigen Gott, der uns gewiirdigt hat, einander von Angesicht
zu Angesicht zu sehen, den Kuf3 der Liebe und des Friedens zu tauschen, teilzuhaben
am Kelche des Lebens und die géttliche Gabe der panorthodoxen Einheit zu ver-
kosten, aus tiefstem Herzen den Lobpreis emporsenden, aber auch im BewuBtsein
der Verantwortung, die die Vorsehung des Herrn uns als Hirten der Kirche und geist-
lichen Fiihrern auferlegt hat, entbieten wir in Demut und Liebe jedem Menschen
guten Willens, insbesondere aber unseren Briidern, Mitbischéfen und dem ganzen
frommen Pleroma der Orthodoxen Kirche den Segen Gottes, den KuB des Friedens
und das Wort der Trostung (Hebr 13,22).

Freuet Euch, unsere Briider im Herrn, allezeit! (Phil 3,1)

»werdet stark im Herrn und in der Kraft seiner Stirke* (Eph 6,10).

2. Die tiber die ganze Welt verbreitete Heilige Orthodoxe Kirche, die in der Welt
weilt und dem Einfluf} ihrer geschichtlichen Wandlungen unentrinnbar ausgesetzt

365



ist, befindet sich heute vor besonders schwerwiegenden und dringenden Problemen,
denen sie, folgend dem Wort des heiligen Paulus: ,,Wenn ein Glied leidet, so leiden
alle Glieder mit* (1 Kor 12,26), als ein Leib begegnen will. Dariiber hinaus mochte
sie, angesichts unseres Eintritts in das dritte Jahrtausend der Geschichte nach
Christi Geburt die Zukunft der Menschheit und der ganzen Schopfung Gottes ins
Auge fassend, in einer Zeit stiirmischer geistiger und gesellschaftlicher Umschich-
tungen und Wandlungen ihre heilige Pflicht erfiillen und ihr Zeugnis geben, indem
sie in Demut, Liebe und Zuversicht Rechenschaft ablegt ,,iiber die Hoffnung, die
in uns ist*“ (1 Petr 3,15).

Das zwanzigste Jahrhundert war das Jahrhundert der groBen Errungenschaften
auf dem Felde der Erforschung des Weltalls und in der Bemithung des Menschen,
die Natur seinem Willen zu unterwerfen. In diesem Jahrhundert wurde die Macht
des Menschen offenbar, aber auch seine Ohnmacht. Trotz so vieler Errungenschaf-
ten bezweifelt niemand mehr, daB die Herrschaft des Menschen iiber die Umwelt
nicht zum Gliick und zur Fille des Lebens fiihrt. Angesichts dessen muf} der
Mensch einsehen, daB der wissenschaftliche und technologische Fortschritt ohne
Gott zu einem Mittel der Zerstorung der Natur ebenso wie des gesellschaftlichen
Lebens wird. Das ist nach dem Zusammenbruch des kommunistischen Systems
deutlich geworden.

Mit diesem Zusammenbruch zugleich miissen wir auch das Scheitern aller anthro-
pozentrischen Ideologien zugeben, die den Menschen unseres Jahrhunderts in ein
geistiges Vakuum und existentielle Unsicherheit versetzt und zahllose Menschen
unserer Zeit dazu verfiithrt haben, ihr Heil in neuen religitsen und parareligiosen
Bewegungen und in einer fast abgéttischen Hingabe an die materiellen Werte dieser
Welt zu suchen. Alle Arten von Proselytismus, wie er heute getibt wird, offenbaren
eher die tiefe Krise der gegenwartigen Welt als deren Uberwindung. Die jungen
Menschen unserer Zeit haben das Recht zu erfahren, dal das Evangelium Christi
und der orthodoxe Glaube statt des Hasses die Liebe, statt des Konflikts die
Zusammenarbeit, statt des Zerwiirfnisses zwischen Menschen und Volkern die
Gemeinschaft bieten.

3. All das fordert die Orthodoxen zu einer tieferen geistlichen, aber auch kanoni-
schen Einheit auf. Ungliicklicherweise wird diese Einheit hdufig von schismatischen
Gruppen bedroht, dic neben der kanonischen Struktur der Orthodoxen Kirche
bestehen. Indem wir auch dieses bedachten, haben wir uns von der Notwendigkeit
iberzeugt, daB alle Heiligen Orthodoxen Ortskirchen in vollkommener Solidaritit
solche schismatischen Gruppen verurteilen und sich jeder Gemeinschaft mit ihnen,
wo immer sie sich auch befinden mogen, enthalten, ,,bis sie zuriickkehren®, damit
der Leib der Orthodoxen Kirche in dieser Hinsicht nicht als geteilt erscheint, denn
,.nicht einmal Mirtyrerblut kann die Siinde der Spaltung tilgen®, und ,,die Kirche
zu spalten ist kein geringeres Ubel, als der Irrlehre zu verfallen* (HI. Johannes
Chrysostomos).

4. Mit demselben Geiste des Interesses fiir die Einheit aller, die an Christus glau-
ben, haben wir auch an der 6kumenischen Bewegung unserer Tage teilgenommen.
Diese Beteiligung stiitzte sich auf die Uberzeugung, daff wir Orthodoxe nach Kraf-
ten zur Wiedererlangung der Einheit beizutragen verpflichtet sind, indem wir das
Zeugnis der einen, ungeteilten Kirche der Apostel, der Vater und der Okumenischen

366



Konzilien ablegen. In der Zeit der groBBen Schwierigkeiten hegten wir die Erwartung,
daf} die Orthodoxe Kirche auf die Solidaritit seitens aller an Christus Glaubenden
rechnen kénne, zumal sie immer als das mafBgebliche Ideal dieser Bewegung propa-
giert worden war.

Mit groflem Kummer und Herzensschmerz stellen wir fest, daf} einige Kreise im
SchoBe der rémisch-katholischen Kirche Aktionen unternehmen, die dem Geist des
Dialogs der Liebe und der Wahrheit diametral entgegengesetzt sind. Bei den 6kume-
nischen Begegnungen und den bilateralen theologischen Dialogen hatten wir von
Anfang an stets mit allen aufrichtige Beziehungen und erwarteten nach dem Zusam-
menbruch der atheistischen kommunistischen Regime, von denen viele Orthodoxe
Kirchen so grausam gequélt und verfolgt worden waren, briiderlichen Beistand oder
wenigstens Verstdndnis fiir die nach 50 oder sogar 70 Jahren harter Verfolgungen
schwierige, in 6konomischer und pastoraler Hinsicht oft auch tragische Situation
dieser Orthodoxen Kirchen.

Statt dessen wurden die traditionell orthodoxen Linder als ,,Missionsgebiete*
angesehen, und so wird in ihnen eine missionarische Organisation aufgebaut und
ein Proselytismus geiibt, der sich — zum Schaden des ersehnten Weges zur christ-
lichen Einheit — all jener Methoden bedient, die seit Jahrzehnten in der gesamten
Christenheit verurteilt und verworfen wurden. Insbesondere erwiihnen und verurtei-
len wir das zu Lasten unserer Kirchen erfolgende Wirken der zur Kirche Roms geho-
renden Unierten in der Ukraine, in Ruménien, in der Ostslowakei, im Mittleren
Osten und anderswo. Dadurch ist eine Situation entstanden, die mit dem Geist des
Dialogs der Liebe und der Wahrheit, den die Fiihrer der Christenheit ewigen Ange-
denkens, Papst Johannes XXIII. und der Okumenische Patriarch Athenagoras I.,
begonnen und vorangetrieben haben, gédnzlich unvereinbar ist und ihm eine sehr
ernste und schwer zu heilende Wunde zugefiigt hat. In der Praxis hat sich dieser Dia-
log schon auf die Diskussion iiber das Thema des Uniatentums beschrinkt, bis ein
Einvernehmen in dieser Frage erreicht wird.

Dasselbe gilt auch fiir bestimmte Fundamentalisten und Protestanten, die bereit
sind, in jenen orthodoxen Lindern, die unter kommunistischem Regime gestanden
haben, ,,zu predigen*. Wir halten es fiir unannehmbar, diese Linder als ,,Missions-
gebiet* zu betrachten, denn das Evangelium ist dort vor vielen Jahrhunderten ver-
kiindet worden, und die Gldubigen dieser Linder haben oft sogar ihr Leben fiir den
Glauben an Christus geopfert.

Was dieses Thema anbelangt, so erinnern wir daran, daB wir Orthodoxe jede
Form des Proselytismus, der klar von Evangelisation und Mission unterschieden
werden mulf}, uneingeschrankt verurteilen. Der Proselytismus, der sich gegen schon
christianisierte und in vielen Fillen eben orthodoxe Vélker richtet, teils durch mate-
rielle Verlockungen, teils durch verschiedene Formen von Gewalt, vergiftet die Bezie-
hungen der Christen und beschédigt den Weg zu ihrer Einheit. Die Mission dagegen,
die in nichtchristlichen Lindern und unter nichtchristlichen Vélkern ausgeiibt wird,
stellt eine heilige Pflicht der Kirche dar, die jede Unterstiitzung verdient. Ein solches
Werk orthodoxer Mission geschieht heute in Asien und Afrika und ist jeder Forde-
rung wert, und zwar sowohl auf gesamtorthodoxer wie auch auf gesamtchristlicher
Ebene.

367



5. Bewogen vom Geist der Verséhnung nimmt die Orthodoxe Kirche schon seit
vielen Jahrzehnten aktiv teil an dem Bemiihen zur Wiederherstellung der christ-
lichen Einheit, die ein ausdriickliches und unumgéngliches Gebot des Herrn dar-
stellt (Joh 17,21). Die Mitgliedschaft der Orthodoxen Kirche in ihrer Gesamtheit am
Okumenischen Rat der Kirchen hat ausschlieBlich dieses Motiv; darum miBbilligt
sie jede Tendenz zur Unterordnung dieses erstrangigen Zieles unter andere Interes-
sen und Bestrebungen. Aus diesem Grunde lehnen die Orthodoxen bestimmte
gegenwirtige Stromungen im Rahmen des Okumenismus wie z. B. die Weihe von
Frauen zum Priesteramt oder den Gebrauch einer inklusiven Sprache in bezug auf
Gott ab, die ernste Hindernisse fiir die Wiederherstellung der Einheit verursachen.

In demselben Geiste der Verséhnung wiinschen wir, dafl der erreichte Fortschritt
in einigen Dialogen, wie der mit den Orientalischen Orthodoxen Kirchen (Nicht-
chalkedonier), nachdem alle noch vorhandenen Hindernisse beseitigt sein werden,
zu einem gliicklichen Ergebnis fiihrt.

6. Und nun, indem wir unsere Uberlegungen angesichts des Endes des zweiten
Jahrtausends nach Christi Geburt und der auch von uns geteilten Hoffnungen und
Angste der ganzen Menschheit insbesondere den allgemeineren Problemen der
gegenwirtigen Welt zuwenden, stellen wir folgendes fest:

Der rapide Fortschritt der Technologie und der Wissenschaften, welche die Mittel
sind, das Leben der Menschen zu bessern und Leid, Elend und Krankheiten zu lin-
dern, wird leider nicht immer von einer entsprechenden geistigen und ethischen
Grundlage begleitet. Infolgedessen ist der erwdhnte Fortschritt nicht ohne ernste
Gefahren.

So verstirkt im gesellschaftlichen Zusammenleben der Menschen die Anhdufung
der Privilegien dieses Fortschritts und die daraus sich ergebende Macht fiir nur
einen Teil der Menschheit das Elend der iibrigen Menschen und schafft Herde des
Aufruhrs oder auch von Kriegen. Die Koexistenz dieses Fortschritts mit der Gerech-
tigkeit, der Liebe und dem Frieden ist der einzig sichere und zuverldssige Weg, damit
dieser Fortschritt nicht von Segen in Fluch fiir das kommende Jahrtausend
umschldgt.

Gewaltig sind aber auch die Probleme, die sich ergeben aus diesem Fortschritt fiir
das Uberleben des Menschen als einer freien Person, geschaffen ,,nach dem Bild
und Gleichnis* Gottes. Der Fortschritt der Genetik schafft, obwohl er einen grof3-
artigen Beitrag zur Bekidimpfung vieler Krankheiten leisten kann, die Mdoglichkeit,
daf der Mensch von denjenigen, die dazu in der Lage sind, aus einer freien Person
in ein gelenktes und kontrolliertes Objekt verwandelt wird.

Ahnlich sind auch die Gefahren fiir das Uberleben der natiirlichen Umwelt. Die
uniiberlegte und euddmonistische Ausbeutung der materiellen Schopfung durch den
Menschen mit Hilfe des wissenschaftlichen und technologischen Fortschritts hat
schon begonnen, eine irreversible Zerstérung an der natiirlichen Umwelt zu verur-
sachen. Die Orthodoxe Kirche, die angesichts einer solchen Zerstérung nicht indiffe-
rent bleiben kann, ruft durch uns alle Orthodoxen dazu auf, den ersten September
eines jeden Jahres, den Tag des Anfangs des Kirchenjahres, dem Gebet und dem
Flehen fiir die Rettung der Schépfung Gottes und der Aneignung jener Haltung zur
Natur zu widmen, welche die Gottliche Eucharistie und die asketische Tradition der
Kirche gebieten.

368



7. Inmitten solch groBer Moglichkeiten, aber auch Gefidhrdungen der heutigen
Menschheit begriiit die Orthodoxe Kirche jeden Fortschritt zur Verséhnung und
Einheit. Insbesondere begriiit sie den Weg Europas zu seiner Einheif und erinnert
daran, daB innerhalb Europas eine grofle Anzahl von Orthodoxen lebt, wihrend sie
zugleich erwartet, da Europa in Zukunft noch mehr Orthodoxe aufnehmen wird.
Es darf nicht in Vergessenheit geraten, dafl die Lander Siidosteuropas mehrheitlich
von orthodoxen Vélkern bewohnt werden, die entscheidend zur Gestaltung der euro-
paischen Kultur und des europdischen Geistes beigetragen haben. Diese Tatsache
macht unsere Kirche zu einem bedeutungsvollen Faktor in der Gestaltung des verein-
ten Europa und mehrt ihre Verantwortung.

Wir sind zutiefst betriibt iiber den brudermordenden Konflikt zwischen den Ser-
ben und den Kroaten in Jugoslawien und alle seine Opfer. Wir sind der Auffassung,
daB er von den Leitern der rémisch-katholischen Kirche und von uns allen beson-
dere Vorsicht, pastorale Verantwortung und gottgegebene Weisheit verlangt, wenn
der Mifibrauch der religiésen Empfindungen durch politische und nationale Anlie-
gen verhindert werden soll.

Unsere Herzen begegnen auch mit besonderem Verstdndnis allen Vélkern, die in
den anderen Kontinenten fiir ihre Wiirde, ihre Freiheit und ihre Entwicklung in
Gerechtigkeit kimpfen. Wir beten besonders fiir den Frieden und die Versohnung
in der Region des Mittleren Ostens, dort, wo der christliche Glaube geboren wurde
und Volker verschiedener Religionen zusammenleben.

8. Indem wir all das in der Liebe des Herrn an diesem heiligen und groBen Sonn-
tag der Orthodoxie verlautbaren, rufen wir alle frommen orthodoxen Glaubigen in
der ganzen Welt zur Einheit um ihren kanonischen Hirten und diejenigen, die an
Christus glauben, zu Verséhnung und Solidaritdt angesichts der heute die Welt
bedrohenden Gefahren auf.

Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes des Vaters und die
Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit Euch allen (2 Kor 13,13). Amen.

Im Phanar, im Patriarchat, am Sonntag der Orthodoxie, dem 15. Méarz 1992.

Ubersetzt aus dem griechischen Original

369



Eine 6kumenische Achse Prag — Berlin

Die Beziehungen des Okumenisches Rates Berlin
zum Tschechoslowakischen Okumenischen Rat in Prag

Unweit der Neukollner Karl-Marx-Allee in Berlin erreicht man tiber den Herrnhu-
ter Weg und den Jan-Hus-Weg die Kirchgasse, an deren Ende ein dkumenisch inter-
essantes Denkmal steht. Friedrich Wilhelm I. empfangt im Jahre 1737 Exulanten,
die ,,dem (Gemeinschafts-)Kelch zuliebe** aus ihrer bohmischen Heimat gefliichtet
waren. Als nach dem Prager Blutgericht (1621) und der erneuerten Landesordnung
Kaiser Ferdinands II. (1627) nur noch die Konfession des Landesherrn geduldet
wurde, begann die Massenflucht. Johann Amos Comenius (1592-1670) war der
letzte Bischof der ,,Unitas fratrum*‘. Wer noch einige Zeit im Untergrund ausgeharrt
hatte, verlieB im 18. Jahrhundert schlieBlich die Heimat. 17 000 Bohmen kamen
nach Brandenburg-Preuflen, einige hundert Exulanten kamen nach Rixdorf am
Rande Berlins und siedelten dort unter der Gunst von Friedrich Wilhelm I. Er hatte
ihnen das sprichwortlich gewordene ,,Béhmische Dorf* erbaut, in dem sie ihre Hei-
matsprache in eigenen Schulen bewahrten, aus der mitgebrachten ,,Kralitzer Bibel“
lasen, mit dem ,,Labyrinth der Welt* des J. A. Comenius ihre ,,B6hmische Konfes-
sion* tradierten und das Symbol des Kelches als Zeichen des Abendmahls in beider-
lei Gestalt mitfithrten, das bis heute im Neukéllner Stadtwappen an diese historische
Tatsache erinnert. Auch das kulturelle Erbe lebt fort. An die béhmischen Musikan-
ten erinnert das in Berlin gebrauchliche Sprichwort: ,,In Rixdorf is’ Musike!*

In konfessioneller Hinsicht entschieden sich etwa je ein Drittel der bohmischen
Einwanderer in Berlin fiir die lutherische, fiir die reformierte und die Herrnhutische
Tradition. In Rixdorf, der geschlossenen Siedlung des ,,Bshmischen Dorfes, schlof3
man sich mehrheitlich der durch den Grafen Nikolaus von Zinzendorf ,,Erneuerten
Briiderkirche* an. Man erklarte gegeniiber Konig Friedrich II. im Jahre 1747: ,,Wir
haben gegen die reformierte und die lutherische Kirche hier eigentlich nichts zu
sagen, wir selbst aber sind viel zu universelle Leute, als dal wir uns fiir reformierte
oder lutherische ausgeben konnten, denn wir verstehen’s nicht, um was diese zwei
Parteien miteinander streiten . ..

Dieser historische Hintergrund erklirt die besonderen Beziehungen, die seit 1983
zwischen dem Okumenischen Rat Berlin (West) (ORB) und dem zunéchst ,,Tsche-
chischen®, dann ,Tschechoslowakischen Okumenischen Rat* (heute: Ekumenickd
Rada Cirkvi v CSFR ,, ERC*) bestehen, dem elf Mitgliedskirchen angehéren, die
durch ihre kirchenleitenden Personlichkeiten im Plenum der Vollversammlung ver-
treten werden. Unter den 18 Mitgliedskirchen des ORB war es die Herrnhuter Brii-
dergemeine in Neukélln, die aufgrund ihrer traditionsreichen Beziehungen die ande-
ren Mitgliedskirchen des Rates in eine permanente Verpflichtung gegeniiber den Kir-
chen der damaligen CSSR genommen hat. Die Beziehungen der Tschechen zu den
Deutschen sind nicht erst seit der Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg (,,300 Jahre Dun-
kelheit*) schwersten Belastungen ausgesetzt. Stichwortartige Hinweise auf die
schreckliche Zeit der Gegenreformation, auf das ,,Miinchner Abkommen* von
1938, die Besetzung der Tschechoslowakei durch die deutsche Armee und die Aus-
l6schung zB. des Dorfes Lidice geniigen, um die Last der Geschichte in Erinnerung

370



zu rufen. Im Nachkriegs-Deutschland kam es bald zu einer neuen Einstellung
gegeniiber dem westlichen Nachbarn Frankreich; verhéltnismaBig spdt fand der
Gedanke der Vers6hnung mit den Vélkern der fritheren Sowjetunion mehr Re-
sonanz. Das Verhiltnis der Deutschen zu den Tschechen wurde ein halbes Jahrhun-
dert fest verdriangt. Darum sah sich der ORB verpflichtet, Kontakte — im Grunde
immer noch zu verhalten — vorzugsweise mit den Kirchen in der damaligen CSSR
zu pflegen.

Konkret richtete er 1985 eine ,,éSSR—Kommission“ ein, die sich permanent den
dringenden Fragen stellte. Daraus entstanden zunéchst kumenische Einzelkon-
takte; es folgten Besuche hin und her. Daneben wurden Informationen iiber das viel-
faltige kirchliche Leben der Tschechen und Slowaken gesammelt. Einige der Kirchen
stehen in der Tradition der durch Jan Hus (um 1370 bis 1415) begriindeten ,,ersten
Reformation*, andere weisen in ihrem Kirchennamen auf die Augsburgische Konfes-
sion hin, wieder andere sind altkatholisch und orthodox und wieder andere — als
Ergebnis der Missionsarbeit angelsdchsischer Kirchen im 19. und 20. Jahrhundert
— baptistisch oder methodistisch. Alle gemeinsam sind Minderheitskirchen neben
einer michtigen rémisch-katholischen Kirche, die nach der politischen Wende auch
zum ERC in eine neue Beziehung getreten ist.

Im Hinblick auf die Kontakte zwischen Berlin und Prag waren die gegenseitigen
Besuche von Repriisentanten der Kirchen von besonderer Bedeutung. Im Mai 1983
besuchte eine Delegation aus Prag Berlin. 1984 bekam erstmals eine Berliner Dele-
gation eine Einreisegenehmigung. Sie fuhr unter der Leitung des damaligen Vorsit-
zenden des ORB, Bischof Dr. Martin Kruse, nach Prag. Es folgte ein weiterer
Gegenbesuch 1987. Bei dieser Gelegenheit hielten u. a. Prof. Dr. Friedrich-Wilhelm
Marquardt (Berlin) und Generalbischof Jan Michalko (Bratislava) die Hauptrefe-
rate. Die Gemeinschaft wurde vertieft. Eine weitere Delegation konnte 1988 nach
Prag fahren. Neben dem damaligen Vorsitzenden des ORB nahmen u.a. Prof.
Gestrich von der Kirchlichen Hochschule und Direktor Pfarrer Dr. Manfred Kar-
netzki vom Evangelischen Bildungswerk an den Gesprichen teil. Auf tschechischer
Seite gehorte Prof. Amedeo Molnér zu den Referenten, durch die wir mit der véllig
anderen kirchengeschichtlichen Entwicklung dieses mitteleuropdischen Landes
niher vertraut wurden. Es verdient erwiihnt zu werden, daB eigens fiir dieses dreiti-
gige Seminar sowohl tschechische wie slowakische Kirchenfiihrer angereist waren.

AnliBlich dieser Begegnung wurden u.a. Fragen des Austauschs von Theologie-
studenten erortert. Junge Theologen von der Berliner Kirchlichen Hochschule hat-
ten bereits an der Prager Comenius-Fakult#t ihre Studien aufgenommen. Bald nach
unserem Besuch kam der erste tschechische Student zur Ausbildung nach Berlin. Es
war nicht ganz ohne Brisanz, daB die rémisch-katholische Kirche — milde gesagt —
dem ERC fernstand, wihrend der Berliner Delegation ein Vertreter der rémisch-
katholischen Kirche angehérte. Nach sorgfiltiger Absprache mit Mitgliedern des
ERC besuchten damals der Vorsitzende des ORB als Delegationsleiter und Monsi-
gnore Michael Topel den altehrwiirdigen Kardinal Tomasek, der der Prager Burg
gegeniiber residierte. Wir haben einen weiteren (erfolglosen) Versuch unternommen,
die romisch-katholische Kirche der damaligen CSSR fiir eine Teilnahme an der
.-Buropiischen Okumenischen Versammlung Frieden in Gerechtigkeit* in Basel, die
gerade lebhaft vorbereitet wurde, zu gewinnen.

371



Insgesamt gab es zunehmend mehr Kontakte: Ein Gedenken am 100. Geburtstag
von Josef L. Hromadka 1989 im Zusammenwirken mit der Ev. Akademie Berlin,
die Begegnung von Frauen verschiedener Kirchen aus der CSFR zur Vorbereitung
des Weltgebetstags 1990, den Besuch und das iiberzeugende GruBwort von Pfarrer
Smetana, dem Vorsitzenden des ERC, anliBlich der symbolischen Grundsteinlegung
auf dem Potsdamer Platz in Berlin, durch welche innerhalb des entstehenden 6ko-
nomischen Machtzentrums weltweit wirkender Konzerne ein Institut fiir Friedens-
forschung angemahnt wurde. Erst kiirzlich war in Berlin-Neukolln die Enthiillung
eines Denkmals fiir Johann Amos Comenius in Anwesenheit des Prasidenten der
Foderalen Versammlung, Dr. Alexandr Dubcek, mit einer parlamentarischen und
Regierungsdelegation ein herausragendes Ereignis. Zwar war dieses, wie auch eine
Reihe anderer Comenius-Gedenkveranstaltungen, nicht vom ORB initiiert und ver-
antwortet, aber die Evangelische Briidergemeine und ihr Pfarrer Albert Schonleber,
der jetzt hauptamtlich im Okumenisch-Missionarischen Institut des ORB titig ist,
bildeten doch eine institutionelle und personelle Verzahnung.

Die okumenische Gemeinschaft muf immer damit leben, daB} die Erfahrungen
der Kirchen in der Geschichte und im konfessionellen wie denominationellen Selbst-
verstandnis sehr unterschiedlich sein kénnen, ebenso wie die Arbeitsstrukturen und
die gesellschaftliche Position ihrer Mitgliedskirchen. Der Gottesdienst fir das
Gedenken der Schreckenstat von Lidice vor gerade 50 Jahren ist ein Beispiel dafiir.
In der CSFR wurde er zunichst von der romisch-katholischen Kirche allein vorbe-
reitet. Das machte es fiir die anderen Mitgliedskirchen des ERC nicht ganz einfach,
wenn ausldndische evangelische Kirchen wie z. B. der ORB einen Delegierten zu die-
sem Gottesdienst entsenden méchten. Unsere Anfrage hat den protestantischen Kir-
chen im ERC noch einmal eine Gelegenheit gegeben, die Frage nach einem 6kume-
nisch verantworteten Gottesdienst aufzuwerfen mit dem Ergebnis, dafl nun auch ein
okumenischer Gebetsgottesdienst stattfand. Fiir nationalkirchliches Denken ist es
nicht immer leicht, sich auf ein okumenisches Handeln einzustellen, in dem die
Partner Minderheitskirchen sind. In Berlin selber fand am 10. Juni 1992, dem Tag
der barbarischen Vernichtung von Lidice, mit Vertretern des ORB ein Gebetsgottes-
dienst in der Gedenkstitte Plotzensee statt, um der Tschechen zu gedenken, die
ihren Widerstand in Berlin mit dem Leben bezahlen mufiten.

FaBt man einige Erfahrungen der wachsenden Gemeinschaft zwischen dem ERC
und dem inzwischen fiir Ost- und Westberlin gemeinsam konstituierten ORB
zusammen, so kann man aus deutscher Sicht von notwendigen ékumenischen Lern-
erfahrungen sprechen. Auf dem Hintergrund der vielschichtigen historischen Erfah-
rungen kann man lernen, wie einer den anderen hoher achtet als sich selbst. Dabei
erscheint mir der Austausch durch den véllig unterschiedlichen Verlauf der Kirchen-
geschichte im iiberwiegend gleichen Kulturraum und mit mehrheitlich protestanti-
schen Kirchen als eine weiterfithrende Herausforderung fiir die kirchliche Zukunft
in Mitteleuropa. Bemerkenswert ist, wie die verhéltnismiBig kleine erneuerte ,,Uni-
tas fratrum®* mit ihrer 6kumenischen (,,universellen*‘) Weite zu dem Briickenschlag
Berlin — Prag geholfen hat und damit einen wichtigen Beitrag auch zur Arbeit des
ORB geleistet hat. Der bisher im Westteil der Stadt téitige ORB hat dieses Erbe, das
weiter gepflegt werden soll, mit in den neuen, gemeinsamen ORB eingebracht. Die
neue Generalsekretirin des ERC, Dr. Nadeje Mandysova, hat kiirzlich in der neuen

372



Berliner Geschiiftsstelle des Okumenisch-Missionarischen Instituts einen offiziellen
Besuch gemacht und damit zum Ausdruck gebracht, dal man in der traditions-
reichen mitteleuropdischen Metropole Prag weiterhin an den besonderen Kontakten
zum ORB interessiert ist.

Bei einer Besprechung im Mai dieses Jahres in Prag brachten Vertreter des dorti-
gen ERC zum Ausdruck, wie sehr sie sich freuen, in diesem Jahr Gastgeber fiir die
10. Vollversammlung der Konferenz Européischer Kirchen zu sein. Bei dieser Gele-
genheit betonte Frau Dr. Mandysova: ,,Besonders die kleinen Kirchen werden diese
Gelegenheit schitzen, zusammenzukommen und miteinander zu reden.” Vielleicht
spiegelt sich in dieser Feststellung auch etwas von den Wiinschen der Minderheits-
kirchen in der CSFR wider. Es ist durchaus denkbar, daB der Okumenische Rat
Berlivn gerade unter diesem Gesichtspunkt fiir den ,,Ecumenickd Rada Cirkvi* in
der CSFR in seiner tiberschaubaren Gréf3e und der trotzdem vorhandenen Vielfalt
der Mitgliedskirchen kein iiberméchtiger Partner ist. Eine durchaus bedenkenswerte

dkumenische Beobachtung. Karl Heinz Voigt
|

Zwischenruf: Kein Proselytismus?

Die amerikanische Zeitschrift ,,The Christian Century* bringt in ihrer Ausgabe
vom 4. Mirz 1992 einen Aufsatz von Peter E. Gillquist zum Thema ,,Evangelikale,
die orthodox wurden‘. Der Verfasser, Erzpriester der Antiochenischen Orthodoxen
Christlichen Kirche von Nordamerika und Vorsitzender der Abteilung fiir Mission
und Evangelisation dieser Kirche, schildert darin den Weg, der ihn und eine grofie
Zahl von Gleichgesinnten (er spricht von etwa 2 000) aus der evangelikal geprigten
missionarischen Studentenarbeit (Campus Crusade u.a.) in die orthodoxe Kirche
fithrte. 1987 erhielt die Gruppe von Metropolit Philip Saliba von der Antiocheni-
schen Erzdidzese den Namen ,,Antiochenische Evangelikale Orthodoxe Mission‘
(AEOM).

U.a. schreibt Gillquist: ,,Wir versuchen, die Nicht-Orthodoxen — und zwar
sowohl Christen wie Ungldubige — durch Predigt, Lehre und Literatur anzuspre-
chen. Wir haben entdeckt, daB3 wir schon bestehenden christlichen Gemeinden in
der orthodoxen Kirche eine Heimat bieten kdnnen. Was letzteres angeht, so sind in
jedem Fall der Pastor und die Gemeindeglieder auf uns zugekommen und haben den
Kontakt aufgenommen. Eine erstaunliche Zahl von Protestanten und einige
romisch-katholische Pfarrer haben um Information dariiber gebeten, wie man der
Kirche beitreten kann ... Seit unserem Beitritt 1987 sind 15 neue Missionsgemein-
den entstanden und haben so die Anzahl der ,,Konvertiten‘‘-Gemeinden nahezu ver-

doppelt.” WM

373



Chronik

Unter dem Thema ,,Christliche Ver-
antwortung in Europa‘* trafen sich vom
24. bis 30. Mérz erstmals rund 200 Dele-
gierte aus protestantischen Kirchen des
Kontinents zu einer Europdischen
Evangelischen Versammlung (siche
S. 294ff).

Vom 12. bis 15. Mérz kamen die Vor-
steher der 14 autokephalen ortho-
doxen Kirchen auf Einladung des
Okumenischen Patriarchen, Bartholo-
maéus I., im Phanar in Istanbul zusam-
men (s.S. 361ff).

Bei einem Treffen in Kairo im April
haben der koptisch-orthodoxe Papst
Shenouda III., der griechisch-orthodoxe
Patriarch Parthenios III. von Alexan-
drien und Ganz-Afrika sowie der ser-
bisch-orthodoxe Patriarch Pavle die ,,be-
vorstehende Wiedervereinigung*
zwischen der chalkedonensischen Ortho-
doxie und den altorientalischen Kirchen
erortert. Es geht dabei um die Uberwin-
dung der Kirchenspaltung, die durch
das 4. Okumenische Konzil von Chalke-
don (451) im Bekenntnis zu Christus
ausgeldst wurde.

‘Eine Delegation des Lutherischen
Weltbundes mit dessen Présidenten
und Generalsekretir besuchte vom 1. bis
5. Juni das Okumenische Patriarchat in
Konstantinopel, wurde vom Patriarchen
empfangen und hatte Gespriache mit der
Synodalkommission fiir zwischenkirch-
liche Beziehungen. Aus Deutschland
war Landesbischof Stier/Schwerin betei-
ligt. Zuvor hatte die LZWB-Delegation den
Vatikan besucht. Im Blick auf 25 Jahre
Dialog zwischen der roémisch-katho-
lischen Kirche und dem Lutherischen
Weltbund und auf das hohe Mal} an
Ubereinstimmung, das dabei erreicht
wurde, bat Prisident Brakelmeier den
Papst um deutlichere konkrete Schritte

374

zur Einheit, z. B. die Erlaubnis zur ge-
meinsamen Kommunion von Katholiken
und Lutheranern im Rahmen eucharisti-
scher Gastfreundschaft.

Sowohl der Heilige Synod des Mos-
kauer Patriarchats als auch das Oku-
menische Patriarchat Konstantinopel
haben die einseitige Unabhédngig-
keitserkldrung (Autokephalie)
der Orthodoxen Kirche in der
Ukraine zuriickgewiesen. Erzbischof
Filaret von Kiew, der sich an die Spitze
einer entsprechenden Bewegung ,,Los
von Moskau* gestellt hatte, wurde in-
zwischen von einer Synode abgewihlt,
die an seiner Stelle Metropolit Wladimir
von Rostow und Nowotscherkrask, den
bisherigen Verwaltungschef des Mos-
kauer Patriarchats, zum Oberhaupt der
Ukrainisch-Orthodoxen Kirche wihlte.

,,Kirche und Zeit* (Cerkov i vremja)
ist der Titel einer neuen Vierteljahres-
schrift, die das Aullenamt des Mos-
kauer Patriarchats herausgibt. Die
orthodoxe Radiostation ,,Radonez*, die
tiaglich zwei Stunden religiose Themen
behandelt, ist jetzt auch in Sibirien zu
empfangen.

Anfang Mai fand im Marienwallfahrts-
ort Altotting die 3. Begegnung zwi-
schen Vertretern des Moskauer
Patriarchats und der Deutschen
Bischofskonferenz statt. An ihr
nahm auch der roémisch-katholische
Administrator von Moskau teil.

Durch die mit Mehrheit erfolgte Wahl
des Metropoliten von Nevrokop, Pimen,
zum Patriarchen der Orthodoxen Kirche
Bulgariens hat sich die Lage in dieser
Kirche gefahrlich zugespitzt. Eine Min-
derheit hdlt an dem belasteten Patriar-
chen Maxim fest, der bisher den Riick-
tritt verweigert.



AnliBlich eines Deutschlandbesuchs
wurde der armenische Patriarch von
Istanbul, Erzbischof Karekin II.,
vom Ratsvorsitzenden der EKD
empfangen. Die gemeinsame Erkldrung
gegen Gewalt und Terrorismus hatte
u.a. die Situation der mehrheitlich von
armenischen Christen bewohnten Ex-
klave Nagorny-Karabach im Blick, die
einer Konfoderation zwischen den bei-
den national-islamisch geprigten Staa-
ten Aserbeidschan und Tiirkei im Wege
liegt.

Um ihre jiingste Zusammenkunft in
Santiago de Compostela und die auBer-
ordentliche européische Bischofssynode
in Rom sowie die bevorstehende Evan-
gelische Europiische Zusammenkunft
in Budapest und die Vollversammlung
in Prag zu bewerten, trafen sich vom
18. bis 21. Mirz in Wiirzburg Vertreter
der Konferenz Europidischer Kir-
chen (KEK) und des Rates Européi-
scher Bischofskonferenz (CCEE).
Nach Einschdtzung des CCEE-Vorsit-
zenden, Kardinal Martini/Mailand,
machen die aktuellen Schwierigkeiten
der Okumene jeder Kirche den Preis
bewullt, den sie fiir die Einheit entrich-
ten mub.

AnldBlich eines einwochigen Besuchs
der Kirchen in Italien, bei dem er neben
Rom Palermo, Venedig und Mailand
aufsuchte, wurde Erzbischof George
Carey von Canterbury am 25. Mai
auch von Papst Johannes Paul I1. in
Privataudienz empfangen.

Auf der Generalsynode der Kirche
von England stimmten im Februar 38
der 44 Dibzesen fiir die Frauenordi-
nation, 6 gegen sie.

Zum Zeichen der Dankbarkeit fiir das
Wirken von Johann Amos Come-
nius (s. H. 2, 160ff) und fiir nicht abge-
schlossene Trauerarbeit wegen des deut-
schen Massakers in Lidice (10. Juni

1942) hat der Vorsitzende der Arbeits-
gemeinschaft Christlicher Kirchen in
Deutschland, Bischof Dr. Heinz Jo-
achim Held, an die im Okumenischen
Rat zusammengeschlossenen Kirchen
der Tschechoslowakei einen Brief des
Gedenkens gerichtet. Die ACK und der
Okumenische Rat Berlin waren bei dem
Gedenken in Lidice vertreten.

An die wihrend der kommunistischen
Herrschaft geheim geweihten Unter-
grundpriesterund -bischéfe, unter
ersteren auch Frauen, wandten sich
im Mairz die Bischdofe Béhmens und
Mihrens. Die geheim Geweihten sollen
sich bei den Ditzesanbischéfen melden.
Thre Tatigkeit miisse Teil der offent-
lichen Seelsorge werden. Zur Giiltigkeit
der Weihen werde die romische Glau-
benskongregation Entscheidungsricht-
linien vorlegen.

Unter Beteiligung auch der rémisch-
katholischen Kirche ist in Bratislava
die wurspriinglich rein protestantische
Slowakische Bibelgesellschaft
nach jahrzehntelangem Verbot wieder
gegriindet worden.

Vertreter der Freikirchen haben bei
einer Zusammenkunft der Mitglieds-
kirchen der bisherigen AGCK/Ost am
21. Mai in Berlin dem Bund Evangeli-
scher Kirchen und seinen Gliedkirchen
fiir die beharrlichen Verhandlungen mit
dem Staat um Freirdume fiir die Kirchen
in der DDR und zur Linderung des
Loses vieler Menschen im geteilten
Deutschland gedankt. Wenn auf diese
Weise Erleichterungen erreicht worden
seien, sei das jedes Mal auch den Frei-
kirchen zugute gekommen.

Der Bund Evangelisch-Freikirch-
licher Gemeinden hat mit Mehrheit
entschieden, daf} die bisherigen ,,theo-
logischen Mitarbeiterinnen‘‘ dort, wo
die Gemeinden zustimmen, kiinftig
,,Pastorinnen‘ heiflen diirfen, eine

375



Funktion, die viele von ihnen bereits
ausfiillen.

Die ost- und westdeutschen Bon-
hoeffer-Komitees haben sich verei-
nigt. Vorsitzender der Sektion Bundes-
republik Deutschland der Internatio-
nalen Bonhoeffer-Gesellschaft ,,von
Sektion bis Gesellschaft wurde Prof.
Dr. Christian Gremmels/Kassel.

Enttduscht iiber die bisherige Hal-
tung westlicher Regierungen bei der
Vorbereitung des Umweltgipfels in

Rio de Janeiro hat sich der Leiter des
Vorbereitungsausschusses fiir diese Kon-
ferenz im ORK, der US-Amerikaner Wes-
ley Granberg-Michaelson geduflert. An
der Konferenz nimmt auch der General-
sekretar des ORK, Emilio Castro, teil.
Vom 12. bis 14. Juni fand auf Einla-
dung der Vereinigung ,,Pro Civitate
Christiana® in Assisi ein Pilgertreffen
statt, bei dem Vergebung fiir den Geno-
zid der europdischen Eroberer nach der
Entdeckung Amerikas erbeten wurde.

Von Personen

Berufungen/Wahlen:

Erik Norman Svendsen, bisher
Propst in Dragor, ist als Nachfolger des
in den Ruhestand tretenden Bischofs
Ole Bertelsen zum lutherischen
Bischof in Kopenhagen gewihlt worden.
Mit dem Amt ist in der Rolle eines ,,pri-
mus inter pares‘ die interkonfessionelle,
internationale und nationale Reprisen-
tanz der didnischen Volkskirche und die
Weihe ihrer Bischéfe verbunden.

In der Mitgliederversammlung der
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kir-
chen in Deutschland ist die EKD kiinf-
tig durch sieben Delegierte vertreten,
ndmlich Bischof Dr. Heinz Joachim
Held/Hannover, Kirchenprisident
D. Eberhard Natho/Dessau, Landes-
superintendent Walter Herrenbriick/
Leer, Landespastorin Christa Goebel /
Greifswald, Bischofin Maria Jep-
sen/Hamburg, Oberkirchenrat Claus-
Jirgen Roepke/Miinchen und Rats-
mitglied Brunhilde Fabricius/Kassel.
Die Evangelisch-methodistische Kirche
ist durch Bischof Dr. Walter Klaiber/
Frankfurt a.M., Superintendent Giinter

376

Demmler/Aue in Sachsen und Super-
intendent Karl Heinz Voigt/Berlin,
der Bund Evangelisch-Freikirchlicher
Gemeinden durch Pastor Uwe Kiithne/
Hannover, Bundesdirektor Manfred
Sult/Berlin und Dozent Dr. Uwe
Swarat/Hamburg, die Alt-Katholische
Kirche durch Bischofsvikar Hans-
Werner Schlenzig/Andernach, die
Arbeitsgemeinschaft Mennonitischer
Gemeinden durch Pastor Daniel Gei-
ser/Neuwied und die Evangelisch-alt-
reformierte Kirche in Niedersachsen
durch Pastor Heinrich Liichtenborg/
Wuppertal vertreten (Fortsetzung im
nichsten Heft).

Zum Leiter des Ostkircheninstituts an
der Evangelisch-theologischen Fakultét
Miinster wurde der bisherige Professor
fiir Kirchengeschichte am katecheti-
schen Oberseminar in Naumburg,
Giinter Schulz, berufen.

Pfarrer Dr. Giinter Reese in Mayen
wurde zum Rektor des Predigerseminars
in Eisenach berufen.

Gudrun Althausen/Berlin, bisher
Leiterin des Arbeitsausschusses der



Frauenhilfe Ost, wurde Vorsitzende des
vereinigten Gesamtverbands der Evange-
lischen Frauenhilfe. Hildegard Haar-
beck/Detmold und Ute Kiinhaupt/
Essen sind Stellvertreterinnen. Dem Ge-
samtverband gehoren 19 Frauenhilfe-
Verbénde und kirchliche Frauenwerke an.

Pfarrer Dr. Heinrich Vokkert, der
Umweltbeauftragte der westfélischen
Kirche, wird als Nachfolger von Prof.
Oeser neuer Umweltbeauftragter der
EKD.

Ehrungen/Jubilden:

Der griechisch-orthodoxe Metropo-
lit Augoustinos, Exarch des Okume-
nischen Patriarchats fiir Zentraleuropa
mit Sitz in Bonn, feierte am 10. Mai sein
20jahriges Bischofsjubildum. Metropo-
lit Augoustinos gehort seit langem dem
Vorstand der Arbeitsgemeinschaft Christ-
licher Kirchen an und ist Ko-Vorsitzen-
der der Dialogkommission zwischen
dem Okumenischen Patriarchat und der
EKD.

Professor Dr. Theodor Nikolaou,
Direktor des Instituts fiir Orthodoxe
Theologie an der Universitdt Miinchen,
wurde vom Griechisch-Orthodoxen Pa-
triarchat von Alexandrien mit der Ehren-
medaille des Apostels Markus ausge-
zeichnet.

Den 50. Jahrestag seiner Priester-
weihe beging am 31. Mai Monsignore
Dr. Josef Schiitt, 1968-1990, Oku-
menereferent des Bistums Aachen und

einer der Griinderviter der ACK Nord-
rhein-Westfalen.

Es wurden:

80 Jahre alt der Atomphysiker und
Philosoph Professor Dr. Carl-Fried-
rich von Weizsidcker/Solling bei
Starnberg, malgeblicher Forderer des
konziliaren Prozesses von Diisseldorf
bis Seoul, auch in dessen Okumenizitit,
am 29. Juni. Professor Dr. Gerhard
Ebeling/Ziirich, am 6. Juli;

70 Jahre alt Professor Josef Smolik,
seit 1950 an der Comenius-Fakultét in
Prag, die jetzt als Protestantisch-Theo-
logische Fakultidt Teil der Karlsuniver-
sitédt ist, als Lehrer fiir Systematische
und Praktische Theologie titig, a
27. Mirz; 3

65 Jahre alt Kardinal Joseph Ratzin-
ger, Prifekt der Glaubenskongregation
in Rom am 14. April;

60 Jahre alt Kirchenpriisident D. Eber-
hard Natho/Dessau, bis Ende 1991
Vorsitzender der AGCK/Ost am 24. Juni.

Verstorben sind:

Johannes Karmiris, Dogmatiker
und bedeutender Okumeniker der Ortho-
doxen Kirche von Griechenland, 89jidhrig
in Athen.

Karl Heinrich Rengstorf, Profes-
sor fiir NT und Judaistik, Mitglied der
EKD-Kammer fiir Kirche und Juden-
tum, 88jdhrig am 24. Mirz in Miinster.

377



Zeitschriftenschau

(abgeschlossen am 5. Juni 1992)

I. Okumenische Grundsatzfragen

Marga Biihrig, Die Verpflichtungen
des konziliaren Prozesses, Concilium
April 1992, 189—194; David Tracy, Jen-
seits von Relativismus und Fundamen-
talismus, ebd. 183—188; Armin Kreiner,
,,Hierarchia veritatum‘ — Deutungs-
maoglichkeiten und 6kumenische Rele-
vanz, Catholica 1/92, 61—69; llona Rie-
del-Spangenberger, Die ,,Hierarchie der
Wahrheiten* als Rechtsprinzip der Oku-
mene, KNA-OKI 12/92, 5-11; Wolf-
gang Huber, Okumenische Situation
und protestantisches Prinzip. Eine Pro-
blemanzeige, ZThK 1/92, 98—120; Mar-
tin Petzoldf, Schriftprinzip und Bekennt-
nishermeneutik. Uberlegungen zur Con-
fessio Augustana, ThLitZ 3/92, 54—77;
Alfons Nossol, Okumene in Bedring-
nis? Theologische Hindernisse auf dem
Weg zur Einheit heute, Catholica 1/92,
61—69; Perry Schmidt-Leukel, Neue
Dokumente zur theologischen Grund-
legung des interreligiosen Dialogs, UnSa
1/92, 65-77; Friedrich Wilhelm Graf,
Ist biirgerlich-protestantische Freiheit
6kumenisch verallgemeinerbar? Zum
Streit um das protestantische Verstind-
nis von Freiheit, ZThK 1/92, 121—138;
Raimund Liilsdorff, Moglichkeiten und
Grenzen eines ,,0kumenischen Religions-
unterrichts“ — theologische Aspekte,
KNA-OKI 14/92, 5-13; S. Mark Heim,
Montreal to Compostela: Pilgrimage
in Ecumenical Winter, The Christian
Century 1. April 1992, 333-335.

II. Dialog der Konfessionen

Gerhard Sauter, Einig in der Hoff-
nung? Uberlegungen zum Verhiltnis
von evangelischer und romisch-katho-
lischer Eschatologie heute, MdKonfInst

378

2/92, 27-33; vgl. dazu das Dokument
der Internationalen Theologen-Kom-
mission, verdffentlicht La Civilta Catto-
lica, 7. Mérz 1992 und Inhaltsangabe
HerKorr 5/92, 241; Kurt Koch, Tragik
oder Befreiung der Reformation,
StimdZ 4/92, 234-246; E. G. Hinson,
Baptistische Grundsédtze und Funda-
mentalismus, UnSa 1/92, 12—18; Bern-
hard Hiring, Christliche Ethik im 6ku-
menischen Dialog (I und II), KNA-OKI
18 bzw. 19/92, 5—10 bzw. 5—15; Peter
Paul Maurer, Die Einheit ist nicht
schnell zu erreichen. Anmerkungen zum
anglikanisch—katholischen Dialog, ebd.
16/17/92, 17-19; Jean-M. R. Tillard,
The Contribution of the Disciple of
Christ. Roman Catholic Dialogue for
the Ecclesiology of the Ecumenical
Movement, Mid-Stream Vol. 31/1, Jan.
92, 14-25; John A. Radano, The Pente-
costal Roman Catholic International
Dialogue, 1972—1991, ebd. 26—31; Dia-
logue in the WCC, The Interfaite
agenda, One World No. 173, 9-11.

HI. Ekklesiologie

Manfred Spieker, Der Weltauftrag der
Laien. Neue Thesen, IntkathZ 3/92,
176—186; Werner Krusche, Kirchen-
leitendes Handeln im Spannungsfeld
zwischen Auftrag und Sachzwingen,
ZeichdZ 2/92, 50-57; Libero Gerosa,
Die Bischofsbestellung in ékumenischer
und kirchenrechtlicher Sicht, Catholica
1/92, 70—86; Ulrich Ruh, Hirtenbrief
der niederldndischen Bischofe iiber
Armut und Sakrament, HerKorr 5/92,
203—204; Klaus Nientiedt, Wieviel
Macht hat die Kirche?, ebd. 197—199;
Alexander Foiizik, Neuer Impuls. Deut-
sche Bischéfinnenwahl im 6kumeni-



schen Kontext, ebd. 201f; Horst Georg
Pohlmann, Gemeinschaft der Gleichen.
Ordination und geistliches Amt der Frau,
EvKom 4/92, 219-221; Marlin Van
Elderen, Roman Synod. A new evangeli-
zation? One World No. 173, May 92, 6-—8.

1IV. Orthodoxie

Johannes Panagopoulos, Christologie
und Schriftauslegung bei den griechi-
schen Kirchenvitern, ZThK 1/92,
41-58; Ernst Chr. Suttner, Der christo-
logische Konsens mit den Nicht-Chalke-
donensern, Ostkirchl. Studie 1/92m
3-21; Syndesmos: 1Vth International
Orthodox Youth Festival, EcRev 2/92,
197—208; Reinhard Rusam, Die Erneue-
rung der Russisch-orthodoxen Kirche,
LuthMon 4/92, 151f; Claus-Jiirgen
Roepke, Die Russisch-orthodoxe Kirche
vor ihrer Vergangenheit, ebd. 153f.

V. Europdische Versammiungen
a) Budapest

Europédische Evangelische Versamm-
lung Budapest ,,Christliche Verantwor-
tung fiir Buropa®. Folge 1: Botschaft,
Gruppenberichte, Referat Eberhard
Jiingel, epd-Dok 17/92; Folge 2: Refe-
rate B. Goudzwaard/Amsterdam, Jakob
Trojan/Prag, Hans Gammeltoft-Hansen/
Dédnemark, Bischof Kdlmari Csiha/
Ruménien, Dorothea Wendebourg/Got-
tingen, Paolo Ricca/Rom und Bibel-
arbeiten von Pefer Beier/Diisseldorf
und Frances M. Young/Birmingham,
epd-Dok 23/92; Ulrich Ruh, Selbstver-
gewisserung im neuen Europa. Die Euro-
pdische Evangelische Versammlung,
HerKorr 5/92, 226—230; Rudolf Lin-
Ben, Von Budapest nach Prag, EvKom
5/92, 267f; Helmut Kremers, Die euro-
piische Kirchenversammlung in Buda-
pest, LuthMon 5/92, 219-221; Hartmut
Loewe, Europas Mitte liegt im Osten.

Protestanten im Einigungsprozel3, ebd.
4/92, 154—156; Udo Hahn, Christlicher
Glaube ist ohne Weltverantwortung
undenkbar, KNA-OKI, 15/92, 3f.

b) Phanar

Alexander Foitzik, Der Dialog mit
Rom soll weitergehen, HerKorr 5/92;
206—208; Johannes Diising, Versam-
melt in Eintracht und Glauben, KNA-
OKI 14/92, 3f.

¢) Rom

Josef Homeyer, Kirche im kiinftigen
Europa. Eindriicke von der Sonderbi-
schofssynode, KNA—OKI 15/92, 5-10.

VI. Mission und Evangelisation

Themenheft Women in Mission, Int-
RevMis, April 92; Erklarung des ,,Gath-
ering of Mission Training Personel®,
London 1991, ZfMiss 1/92, 43—47;
Mariano Delgado, Die ,Franziskani-
sierung der Indios Neu-Spaniens im
16. Jahrhundert, StimdZ 6/92, 363—376.

VII. Weitere interessante Beitrdge

Yacob Tesfai, Afrikanische Reflexio-
nen zum Kreuz, ZfMiss 1/92, 263—266;
Ernst Feil, Aspekte der Bonhoeffer-
Interpretation Teil 1 und 2, ThLitZ
1/92, Sp. 1-16 und 2/92, Sp. 81-100;
Gina Schibler, Elemente einer feministi-
schen Auseinandersetzung mit dem
Fundamentalismus, UnSa 1/92, 43—53;
Walter Eykmann, 25 Jahre pépstliche
Friedensbotschaften, StimdZ 6/92,
417—-428; Hans Waldenfels, Zwischen
Dialog und Protest. Religionstheologi-
sche Anndherungen zu den neuen reli-
giosen Bewegungen, ebd. Mirz 92,
183—198; Abelino Martinez Rocha, Die
Pfingstbewegung im mittelamerikani-
schen Volk. Eine soziologische Annihe-
rung, Evlheol 6/91, 550—565.

379



Neue Biicher

GEDIEGENE INFORMATIONEN

Dokumente wachsender Ubereinstim-
mung. Samtliche Berichte und Konsens-
texte interkonfessioneller Gespriche auf
Weltebene. Bd. 2: 1982-1990. Herausge-
geben und eingeleitet von Harding
Meyer, Damoskinos Papandreou, Hans
Jorg Urban, Lukas Vischer. Bonifatius-
Verlag, Paderborn/Verlag Otto Lem-
beck, Frankfurt a. M. 1992. 769 Seiten.
Geb. DM 108,—.

Neun Jahre nach Band 1 folgt, von
vielen Okumenikern als wichtiges Hand-
werkszeug dringend erwartet, Band 2
der zwischenkirchlichen Dialoge, soweit
sie von und fiir eine weltweite Konfes-
sionsfamilie gefiihrt werden. Die verhal-
tene Scheu, mit der man/frau sich dem
Band nihert, wird in mehrfacher Rich-
tung zur Freude, wenn sie sich in ihm zu
orientieren beginnen.

Zunichst, welch musterhafte Edition!
Das Ubersetzerteam, mit Ausnahme von
Maria Brun/Chambésy, ganz dem Jo-
hann-Adam-Mohler-Institut in Pader-
born zugehorig, hat akurat und doch
fliissig lesbar iibersetzt, vor allem aber
hat die Redakteurin, Frau Ursula Sie-
vers, ebenfalls Paderborn, eine Sorgfalt
und eine Hingabe walten lassen, die nur
bewundernswert genannt werden kénnen.

Aber dann zum Inhalt: DaB eine statt-
liche Anzahl Dialoge des ersten Bandes
einfach weitergehen, war dem Kenner
bewuBt, der Leser erwartet es. Dal alt-
katholisch-anglikanisch, baptistisch-refor-
miert und zwischen der romisch-katho-
lischen Kirche und den Disciples of
Christ 1982—1990 weltweit keine Dialoge
abgeschlossen werden konnten und der
im ersten Band enthaltene Doppeldialog
des Lutherischen und Reformierten Welt-

380

bunds mit Rom nicht weitergefithrt wurde,
nehmen wir zur Kenntnis. Erstaunt sein
werden wir iiber die Fiille neu im Welt-
malstab aufgenommener Gespriche.
Waren in Band 1 fiir 1931—1982 in Teil
A (die Dialoge ohne romisch-katholische
Beteiligung) 5 Dialoge zu publizieren, so
sind es zwischen 1982 und 1990 bereits
13. Neu hinzugekommen sind 3 bei den
Anglikanern (mit den Orthodoxen, den
Vorchalkedonensern, den Reformierten),
3 bei den Lutheranern (mit den Metho-
disten — ,,Die Kirche: Gemeinschaft der
Gnade”“ —, den Orthodoxen und den
Reformierten), 2 bei den Orthodoxen
(mit den Vorchalkedonensern und den
Reformierten) und je 1 bei den Bapti-
sten (mit den Lutheranern) sowie bei
den Disciples of Christ und den Metho-
disten (mit den Reformierten). Neu sind
in Teil B (Dialoge mit Rom) die Gespra-
che der Baptisten und der Evangelikalen
mit der romisch-katholischen Weltkirche.
Dieser Teil registriert wie im 1. Band
9 Dialoge. Teil C (den Gesprichsergeb-
nissen zwischen Vatikan und ORK ge-
widmet) bringt den 5. und 6. Bericht der
Gemeinsamen Arbeitsgruppe sowie deren
wichtige Texte ,,Die Kirche: lokal und
universal® und ,,Der Begriff der ,Hier-
archie der Wahrheiten‘ — eine kumeni-
sche Interpretation‘ (s. dazu auch die
Besprechung von Lothar Coenen, hier
S. 392ff). Neu ins Sachregister aufgenom-
men wurden folgende Begriffe: Bilder-
verehrung, Eschatologie, Firmung/Kon-
firmation, Gerechtigkeit — Frieden —
Bewahrung der Schopfung, Heilung,
Kirche und Sakrament, Kirchenriite, Kran-
kensalbung, Lehrverurteilungen, oku-
menisches Lernen, Rassismus, Religio-
nen (nichtchristliche), Religionsfreiheit,
Werke (gute) und Zungenreden. Wegge-
fallen sind aus Band 1 die Stichworte



Euthanasie, Gewissen, Kirchenrecht,
religiose Orden. Mag letzteres auch
sachlich bedingt sein, so wire es hilf-
reich gewesen, die Unterteilung der Stich-
worte aus Band 1 beizubehalten oder wo
notig zu erweitern. Daf die Unterteilung
vielfach reduziert wurde, erschwert das
Weiterverfolgen von Entwicklungen aus
den Jahren 1931—1982 in den neuen
Zeitraum hinein.

So sehr auch hier noch einmal zu
bedauern ist, dafl die Auswahlkriterien
eine Reihe iiberaus wichtiger Dialoge
von vornherein ausschlielen — das
Volumen des 2. Bandes (769 Seiten gegen-
iiber 709 Seiten in Band 1) lie keine
andere Entscheidung zu, sollte das Hand-
werkszeug noch einigermaflen handlich
bleiben. Allerdings unterstiitzt das Aus-
wahlprinzip ungewollt eine gewisse, all-
gemein menschliche Bequemlichkeit und
iibersieht eine Tendenz, die dem unbe-
streitbaren Wunsch aller Beteiligten, die
Dialoge und das kirchliche Leben zu
verbinden, nicht eben férderlich ist.

Ich meine, sich mit den Entscheidun-
gen ,,oben* bzw. auf Weltebene zufrie-
den zu geben oder sie, eben weil sie von
dort kommen, zu ignorieren. Dem war
vom Material her zugegebenermalien
nicht abzuhelfen. Um jenen Bequem-
lichkeiten entgegenzuwirken und den
universal-lokalen Blutaustausch zu fér-
dern, wire es aber sinnvoll gewesen,
wenigstens in einem Vorspann bzw. in
Anmerkungen erkennbar zu machen, in
welches lebendige Geflecht die doku-
mentierten Dialoge eingebettet sind.
Und einen kriftigen Appell der Her-
ausgeber an das Gewissen von uns Be-
nutzern, daB} wir uns an der 6kumeni-
schen Partizipation versiindigen, wenn
wir die Dokumente isoliert nutzen, hétte
sich der Rezensent schon gewiinscht;
denn einen vollen Wahrheitsanspruch
konnen sie im Sinn der Communio-

Ekklesiologie nur erheben, wenn sie sich
auf die Verkiindigung des Evangeliums,
die Verwaltung der Sakramente sowie
den Dienst von Gemeinde und Amt an
jedem Ort der Christenheit riickbezie-
hen bzw. ihm dienen. Vo

Theologische Realenzyklopidie (TRE).
In Gemeinschaft mit vielen anderen
herausgegeben von Gerhard Miiller.
Band XXI (Leonardo da Vinci —
Malachias von Armagh). Walter de
Gruyter Verlag, Berlin — New York
1991. [II11/806 Seiten. Halbleder,
DM 396,—.

Der 21. Band der Theologischen Real-
enzyklopddie (TRE) bestitigt die
Grundkonzeption des Werkes: religions-
wissenschaftliche und theologische
Schliisselbegriffe, kirchengeschichtliche
Vorgédnge und Schwerpunkte, Orte und
Personlichkeiten in wissenschaftlicher
VerliBlichkeit und dkumenischer Weite
durch in- und auslidndische Fachleute
objektiv und doch nicht unkritisch dar-
zustellen. Daf} daraus manchmal mono-
graphische Abhandlungen erwachsen,
beweist im vorliegenden Band z.B. das
Stichwort ,,Liebe*, das in 10 Unterglie-
derungen auf 70 Seiten entfaltet wird.
Hervorgehoben seien auch die Stich-
worter ,,Licht und Feuer*, ,,Logos®,
,,Literatur und Religion*, ergdnzt durch
,,Biblische Literaturgeschichte*. Der
Artikel ,,Liturgie ist in Verbindung
mit den Stichwortern ,,Liturgiewissen-
schaft/Liturgik und ,,Liturgische Be-
wegungen‘‘ zu lesen, um ein abgerunde-
tes Bild zu gewinnen. Der Lohngedanke
im Neuen Testament findet seine Fort-
setzung in einer Analyse des ethischen
Wertgehalts dieses Begriffs. Das philo-
sophische und ethische Verstindnis der
,,Macht* wird in zwei Beitrigen um-

381



rissen (die neuere intensive Diskussion
innerhalb der 6kumenischen Bewegung
wird dabeinicht beriicksichtigt). Der Be-
deutung von ,,Méirchen* und ,,Magie*
im religitsen Bereich ist eigens nachge-
gangen.

Okumenische und kirchengeschicht-
liche Zusammenhédnge werden sichtbar
in Artikeln wie ,,Lutherische Kirchen‘
bzw. ,,Lutherischer Weltbund®, ,,Leuen-
berger Konkordie, ,,Liberale Theo-
logie“ (auf dem Hintergrund der zu-
sammenfassenden Skizze des ,,Libera-
lismus*), ,Liberaler Katholizismus®,
,, Los-von-Rom-Bewegung*. Auf die
dkumenische Zusammenarbeit in der
Gegenwart nimmt der Artikel ,,Kirch-
liche Méannerarbeit* ausfiihrlicher Bezug.

Neben Linder- und Regionalberich-
ten (Libanon, Luxemburg; Lippe) findet
sich eine Vielzahl von Orten, die als
Brennpunkte kirchlichen Geschehens
oder durch ihre Universititen erwih-
nenswert geworden sind. Genannt seien
Léwen, London, Litbeck, Lund, Luzern,
Lyon, Mainz, Magdeburg und Mailand.

Daf unter den zahlreichen Kurzbio-
graphien dieses Bandes Martin Luther
die erste Stelle einnimmt, liegt auf der
Hand. Neben Persénlichkeiten aus der
Kirchengeschichte (aus der neueren Zeit
seien Lodscher, Lessing und Lohe er-
wihnt) finden sich viele Namen aus der
Kirchen- und Theologiegeschichte unse-
res Jahrhunderts, manche von ihnen
auch dkumenisch bekannt und wirksam
geworden: Lietzmann, Lilje, L@gstrup,
Lohmeyer, Loisy, Loofs, Lortz, Lubac,
Liitgert.

Gerne hitte man in dieser Reihe noch
zwel weitere Namen gesehen, die in der
Weltokumene eine grofle Rolle gespielt
haben: Vladimir Lossky (1903—1958),
der einer der bedeutendsten Reprisen-
tanten und Interpreten der Orthodoxie
in der 6kumenischen Bewegung war,

382

und John A. Mackay (1889—1983), der
als Prisident des Reformierten Welt-
bundes und einer der hervorragendsten
Theologen seiner Zeit in den USA zu
den idltesten und einfluBreichsten Pio-
nieren der Okumene zihlte.

Hanfried Kriiger

Religionen, Religiositit und christlicher
Glaube. Eine Studie. Giitersloher Ver-
lagshaus, Giitersloh 1991. 139 Seiten.
Pb. DM 14,80.

Mit diesem Taschenbuch liegt eine
Studie vor, die im Auftrag der Vereinig-
ten Evangelisch-Lutherischen Kirche
Deutschlands (VELKD) und der Ar-
noldshainer Konferenz herausgegeben
wurde.

In Kapitel 1 gehen die Verfasser der
Studie davon aus, daB es keine zurei-
chende Definition von Religion gibt
bzw. geben kann. Sie verstindigen sich
daher iiber das, was uns in den Religio-
nen selbst entgegentritt, ohne Definitio-
nen zu suchen. Religionen, so die Ver-
fasser, werden von ihrem Ursprung her
in der Erfahrung einer Gotteszuwen-
dung gesehen. Diese Zuwendung am
Anfang der Religionen greift in Welt-
und Selbstverstindnis des Menschen
verdndernd ein und fiihrt in der Wieder-
holung zu Institutionalisierung. Die gott-
liche Zuwendung 148t sich in einen kul-
turellen Horizont ein und wird dadurch
geschichtsméchtig. ,,Die Religionen ge-
schehen als heilswirksames, kultisches,
frommes wie eschatologisches Gelingen
im Bezug auf das Selbst wie im Bezug
auf die Welt* (Seite 17). Die Religiositit
wird demgegeniiber als anthropologisch
im Zusammenspiel von radikaler Nega-
tivitdtserfahrung und Transzendenzver-
wiesenheit bestehend gesehen. Dabei
gilt 1. methodisch: Die Religion gibt es
nur in den Religionen; 2. formal: Die



Religionen sind alle institutionell einge-
bunden und in intersubjektiven Lebens-
vollziigen wirklich. Religiositédt ist nur
innersubjektiv bestimmbar und 3. in-
haltlich: In der Positivitit Gottes wird
die Negativitdt des Menschen erst sicht-
bar. In der Religiositdt bleibt mensch-
liche Nichtigkeit in ihrer Selbstreflexion
mit sich allein und erlebt sich als gewor-
fen auf eine undefinierbare Ganzheit
(Seite 18f).

Im 2. Kapitel werden als Beispiele
neureligioser Bewegungen in der zweiten
Hiélfte des 20. Jahrhunderts (nach einer
Typologie dieser Bewegungen) exempla-
risch dargestellt: die Mun-Bewegung,
Scientology, Transzendentale Meditation
und New Age.

Im Kapitel 3, iiberschrieben ,,Die
Begegnung der Religionen am Ende des
20. Jahrhunderts‘‘ geht es um die asia-
tischen Religionen, die in den letzten
Jahrzehnten im Westen dieser Welt mis-
sionierend aufgetreten sind und zwar
um 1. die Erwartungen der Religionen
an das Christentum, ihre Absage an den
westlichen Kulturimperialismus und
ihre Forderung einer Anerkennung des
religiosen Pluralismus sowie des Ver-
zichts auf Mission, ihre gemeinsame
Front gegen den Sdkularismus und ihre
Kritik eines Christentums ohne Spiri-
tualitat, 2. um die in Europa missionie-
renden Religionen im Sinne einer Begeg-
nung mit dem Islam als Frage nach der
Einheit von Religion und Politik, einer
Begegnung mit dem Hinduismus als
Frage nach dem Monotheismus und
einer Begegnung mit dem Buddhismus
als Frage nach der Leidensaufhebung
und selbstlosen Existenz sowie einer
Begegnung mit dem Lamaismus als
Frage nach der Inkarnation. In einem
dritten Abschnitt des 3. Kapitels geht es
um Beispiele interreligitser Existenz,
und zwar 1. um Pandipeddi Chenchiah

(1886—1959), 2. um Katsumi Takizawa
(1909 —1983), 3. um John S. Pobee (geb.
1937). Hilfreich ist dann auch der 4.
Abschnitt des 3. Kapitels, in dem das
vorher theoretisch bzw. theologisch
Erorterte exemplarisch am Beispiel
christlich-islamischer Begegnung in der
Bundesrepublik im Sinne einer interreli-
gitsen Praxis dargelegt wird.

Im 4. abschlieBenden Kapitel geht es
um grundsitzliche Erwidgungen zur
Begegnung des Christentums mit den
religivsen Bewegungen der Gegenwart.
In einem ersten Abschnitt geht es um
den Jahwe-Glauben und die Fremdreli-
gionen im Alten Testament und das
Urchristentum und die Religionen. In
einem zweiten Abschnitt setzen sich die
Verfasser der Studie mit den Anfragen
des Judentums an die Kirche auseinan-
der. In einem dritten Abschnitt ge-
schieht eine Standortbegriindung fiir
das Verhiltnis der christlichen Kirchen
zu den auBerchristlichen Religionen, das
bei dem zu jedem Glauben gehorigen
Absolutheitsanspruch doch nie ein
iiberlegenes WahrheitsbewuBtsein sein
darf. Neben aller Sakralisierung des
christlichen Glaubens darf der Ernst der
Menschwerdung Gottes in Jesus von
Nazareth als israelitischem Mann nicht
iibersehen werden. Die Wahrheit des
christlichen Glaubens ist nur bekennt-
nismafig aussagbar und wird sich ande-
ren Religionen erst eschatologisch erwei-
sen kénnen. In einem vierten und letzten
Abschnitt schlieBlich geht es um die
Handlungsbegriindung fiir die Begeg-
nung der christlichen Kirchen mit den
auBerchristlichen Religionen. Trotz aller
Demut gegeniiber den in Gottes Schop-
fungshandeln begriindeten anderen
Heilswegen und Religionen hat die Kir-
che als Geistgemeinschaft Jesu Wort,
Werk und Person zu verkiindigen, d.h.
missionierende Kirche zu sein. In Jesu

383



Wort aber wird der Vater-Gott verkiin-
digt, der der Schopfer und Regierer des
Kosmos und damit auch der anderen
Religionen ist. Die hieraus sich erge-
bende Sicht der Religionen lduft auf den
von Th. Sundermeier in die Erorterung
des Verhaltens des Christentums zu den
auBerchristlichen Religionen ins Spiel
gebrachten Begriff ,,Konvivenz* zu. Er
stammt aus der lateinamerikanischen
Befreiungstheologie und bezeichnet die
Handlungsweise gegeniiber der von
Gottes Welthandeln umgriffenen oder
auch erfillten Wirklichkeit. Sunder-
meier definiert Konvivenz 1. als gegen-
seitige Hilfeleistung, 2. als wechselseiti-
ges Lernen und 3. als gemeinsames
Feiern. ,,Die Grundlage dieser Gegen-
seitigkeit oder Wechselseitigkeit ist die
humilitas gegeniiber einer Wirklichkeit,
die Gottes Handeln oder Gottes Nihe
erfiillt* (Seite 129). Somit wird abschlie-
Bend das Handeln der christlichen Kir-
chen gegeniiber den auBerchristlichen
Religionen als ,,Mission, Dialog und
Konvivenz‘‘ bestimmt. Eine Studie
gleichzeitig mit einem Aufruf zu ihrem
Weiterdenken und Weiterleben.

Sybille Fritsch-Oppermann

Ulrich Middeke, Lehre und Praxis der
Quiker. Ausgewzhlte Fragen in 6kume-
nischer Absicht. Telos-Verlag, Alten-
berge 1989. 149 Seiten. Kt. DM 24,80.

Wer nach den geistigen Ahnen der
Quiker, der Gesellschaft der Freunde,
fragte, ist schon immer auf die Mystiker
gestoflen, und zwar wegen offenbar
gleichartiger Erfahrungen und der
Weise, sie sprachlich auszudriicken. Das
gilt vor allem fiir den zentralen theolo-
gischen Topos vom ,inneren Licht‘.
Verdienst der vorliegenden Arbeit ist es,
die traditionsgeschichtlichen Wurzeln

384

gerade dieses Begriffs namhaft gemacht
zu haben. Beim Areopagiten beginnend
wird eine Linie iiber Meister Eckhart,
Sebastian Franck und Jacob Béhme bis
hin zu den grofien Quikergestalten
George Fox, Robert Barclay und Wil-
liam Penn aufgezeigt. Freilich bietet die
Arbeit im ganzen mehr referierende
Gesamturteile, die sich weitgehend auf
die Sekundérliteratur verlassen, als eine
eigene Analyse im Vergleich von Origi-
naltexten.

V{. ist zuzustimmen, wenn er im Ver-
stindnis vom ,,inneren Licht* sowohl
die Grundlage fiir alle theologischen
Aussagen als auch fiir den sozialethi-
schen Ansatz und das sozialpolitische
Engagement der Quiker sieht und got-
tesdienstliches Leben ebenso wie den
besonderen Gemeinschaftsgeist, der
durch die Stille des Gebets befordert
wird, hier verankert sein 1dft. Und zu
Recht weist er auf gefdhrliche Tenden-
zen hin, die aus einem Subjektivismus
und einem dogmatischen Pluralismus
entstehen kénnen. Er selbst ist jedoch
erkennbar in einem bestimmten Vorver-
stdndnis gefangen. Nach dem legitimen
Ort zu fragen, wo das Verhiltnis von
Gott und Mensch nicht von kirchlicher
Vermittlung abhingt, sondern sich
unmittelbar in der Begegnung mit Got-
tes Geist vollzieht, kommt ihm schwer in
den Sinn. DaB der mystische Ansatz
einen Quiker wie W. Penn nicht nur
iiber die traditionelle Christologie hin-
aus, sondern in einen Universalismus
hineinfiihrt, so daff auch ein Hindu
davon erfafBt sein kann, ist ihm hochst
suspekt und nicht mit dem Christus
Pantokrator zusammenzudenken.

So dringt sich nach der Lektiire der
Eindruck auf, der am Ende leise ange-
deutete Vorwurf, wegen ihres Tradi-
tionsverlustes fiele es vielen Quikern
schwer, im dkumenischen Gesprich ,,die



Anliegen des anderen zu begreifen und
ernst zu nehmen‘, miifite eigentlich an
Vf. zuriickgegeben werden. Wer sich wie
er in ,,6kumenischer Absicht* bemiiht,
die Quiker zu Wort kommen zu lassen
— und das ist gerade ein Vorzug der
Arbeit — muB sich gleichwohl auch sel-
ber von ihnen fragen lassen, damit das
,,Gesprach* nicht den Charakter einer
Einbahnstrafle hat.

Irmgard Kindt-Siegwalt

UMKEHR DER KIRCHEN

Pour la conversion des Eglises. 1dentité
est changeable dans la dynamique
de communion. Herausgegeben von
Groupe des Dombes. Editions du Cen-
turion, 1991. FF 85,—.

Die Groupe des Dombes ist in Deutsch-
land nur unter Eingeweihten bekannt.
Noch kleiner ist vermutlich der Kreis
derer, die die wichtigen Beitrdge dieser
seit iiber 50 Jahren bestehenden ¢kume-
nischen Studiengruppe in Frankreich zur
Kenntnis genommen hat. Im Geist ihres
Griinders, Abbé P. Couturier und seines
Mottos, fiir die Einheit zu arbeiten, ,,wie
Christus sie will und mit den Mitteln,
die er will*‘, bemiiht sich die Groupe des
Dombes seit 1937 um die Uberwindung
der geistlichen und theologischen Ent-
fremdung, insbesondere zwischen der
rémisch-katholischen Kirche und den
Kirchen der Reformation. Aus Anlaf
des 50jahrigen Bestehens der Gruppe
sind 1988 die bisher ausgearbeiteten Texte,
die den 6kumenischen Dialog weit iiber
Frankreich hinaus befruchtet haben, in
einem Sammelband unter dem Titel ,,Pour
la communion des Eglises. L'apport du
Groupe des Dombes ““ vorgelegt worden.

In ihrer neuesten Verdffentlichung,
die hier vorgestellt wird, wendet sich die

Groupe des Dombes einem Motiv zu,
das ihre Arbeit von Anfang an begleitet
hat: der Hoffnung auf eine Bekehrung
der Kirchen, um sie fiir die Einheit zu
offnen. Angeregt durch die Impulse von
Abbé Couturier hatte das Okumenismus-
dekret des II. Vatikanischen Konzils den
geistlichen Okumenismus, d. h. die innere
Bekehrung des Herzens als die ,,Seele
der ganzen Okumenischen Bewegung*
bezeichnet (U.R. 7 f). Die Groupe des
Dombes hatte dieses Motiv in fritheren
Berichten mehrfach aufgenommen, ohne
es jedoch ausfiihrlicher zu entfalten.
Das geschieht nun in diesem bemerkens-
werten Text. Er geht aus von der Uber-
zeugung, dal} eine wirkliche Konvergenz
zwischen den Kirchen nur zustande kom-
men kann, wenn alle Kirchen sich ein-
zeln und gemeinsam immer neu ihrem
Herrn Jesus Christus zuwenden und so
eine Konversion, eine Bekehrung voll-
ziehen. Man ist erinnert an die Aussage
der Weltkirchenkonferenz in Stockholm
1925: Je ndher wir dem gekreuzigten
Christus kommen, desto ndher kommen
wir einander. Freilich, dieser Ruf zur
Bekehrung der Kirchen ist immer wieder
auf die Sorge gestofien, damit werde den
Kirchen eine Verleugnung ihrer gewach-
senen Identitit zugemutet. Der iiberzeu-
gende Ansatz dieses Textes besteht in
dem Nachweis, daf} christliche und
kirchliche Identitdt letztlich in dieser
Bewegung der Umkehr, der Hinwen-
dung auf die gemeinsame Mitte wurzelt.
,,Christliche Identitit ist Umkehr zu
Gott* (8). Nur in dieser stindigen Bewe-
gung bleibt die Identitit lebendig und
authentisch. Der Weg zur Einheit fiihrt
daher iiber die Bekehrung der Kirchen,
und zwar gerade dort, wo sie sich stark
und ihrer Uberzeugung sicher fiihlen.

Diese Grundthese wird in vier Schrit-
ten entfaltet. Im ersfen Schritt
(Nr. 10—55) entwickelt die Studie ein

385



differenziertes Verstdndnis von Identitat
und Bekehrung in ihrer Wechselwir-
kung, und zwar auf der personalen, der
kirchlichen und der konfessionellen
Ebene. Der zweite Schritt (Nr. 56—154)
umfaBt einen ausfiihrlichen Versuch der
geschichtlichen  Verifikation, wobei
einige Schliisselpunkte der kirchenge-
schichtlichen Entwicklung herausgegrif-
fen werden bis hin zur Entstehung der
dkumenischen Bewegung in diesem
Jahrhundert. In einem dritfen Schritt
(Nr. 155—178) geht die Studie auf den
vielschichtigen biblischen Sprachge-
brauch im Blick auf die Prozesse von
BuBe, Umkehr, Bekehrung (metanoia)
ein. Den abschlieBenden vierfen Schritt
(179—221) bilden Impulse fiir die oku-
menische Praxis, wobei die Berufung
auf das gemeinsame Bekenntnis zur
,.einen, heiligen, katholischen und apo-
stolischen Kirche* als Malfistab dient.
Die Studie enthilt in jedem ihrer vier
Kapitel eine Fiille von wertvollen An-
regungen, denen weiter nachgegangen
werden sollte. Was diesen Text jedoch
so bedeutsam macht, ist der Versuch,
iiber die letztlich moralisierende Beschrei-
bung der zwischenkirchlichen 6kumeni-
schen Situation im Sinne der Klage iiber
den ,,Skandal* der Trennung und den
leidenschaftlichen Aufruf an die Kir-
chen zur Umkehr hinauszukommen und
zu einer theologischen Interpretation des
Wechselverhéltnisses von Identitdt und
Bekehrung als konstitutiven Polen im
Lebensvollzug christlicher und kirch-
licher Existenz vorzustofen. Fiir die
anlaufende okumenische Diskussion
iiber gemeinsame Grundlagen des Kir-
chenverstdndnisses ist dieser Ansatz von
entscheidender Bedeutung. Es ist daher
zu hoffen, dall dieser neueste Text der
Groupe des Dombes auch im deutsch-
sprachigen Bereich aufmerksame Beach-

tung findet. Konrad Raiser

386

Heinz Schiitte, Kirche im 6kumenischen
Verstindnis. Kirche des dreieinigen
Gottes. Bonifatius-Verlag, Paderborn/
Verlag Otto Lembeck, Frankfurt a. M.
1991, 203 Seiten. Kt. DM 19,80.

Der bekannte katholische Okumeni-
ker legt hier ein Arbeitsbuch vor, das
jedem, der sich mit dem Thema Kirche
befaBt, gute Dienste leisten wird. Im
Telegrammstil wird der Leser an Hand
eines wohldurchdachten inhaltlichen
Rasters durch die 6kumenischen Doku-
mente hindurchgefiihrt, so dafl er sowohl
iiber deren wichtigste ekklesiologischen
Positionen informiert wird als auch ein
Verzeichnis ihrer Fundorte in Hédnden
hilt.

In neun Kapiteln werden die verschie-
denen Aspekte der Ekklesiologie behan-
delt. Nach der Kirche als Gegenstand
des Glaubens (1) folgt die neutestament-
liche und trinitarische Begriindung (2.3),
die Kirche als communio (4) und die
Kirche als Instrument des Heils (5). Den
vier Wesenseigenschaften ist ein eigenes
Kapitel gewidmet (6), ebenso dem Ver-
hiltnis zum Reich Gottes (7) und der
evangelischen Frage nach Rechtfertigung
und Kirche (8). Zum SchluB} wird die
Frage gestellt: ,,Warum noch getrennte
Kirchen?** und mit der Vision voller
Kirchengemeinschaft beantwortet (9).
Ein umfangreiches Literaturverzeichnis
(S. 179—190) macht die breite Grund-
lage romisch-katholischer, orthodoxer
und evangelischer Werke bzw. Doku-
mente sichtbar, auf denen die Darlegun-
gen aufbauen. Ein Personen- und ein
Sachregister erschlieBen das Buch und
erhohen seinen Gebrauchswert.

Vergleicht man den knappen Text des
Buches (158 Seiten) mit den umfangrei-
chen Primérquellen, die Schiitte auswer-
tet, dann beeindruckt einerseits die Lei-
stung des Auswihlens, Komprimierens,
Ordnens und Kommentierens. Anderer-



seits wird man von dem Buch nicht ver-
langen, daB} es iiber den Konsens der
Fachskumeniker wesentlich hinausgeht.
Die gliicklichen Formulierungen, die
sich zu diesem oder jenem Problem ein-
gestellt haben, werden wiederholt. St6-
rende Zwischenfragen bleiben beiseite;
bei der Behandlung kritischer Fragen
aus der evangelischen Theologie kommt
der Eindruck auf, es handle sich um
wenige unverbesserliche Protestanten,
die auf verlorenem Posten stehen.

Hier zeigen sich freilich dieselben
Grenzen wie bei den 6kumenischen Doku-
menten. Die meisten Konsens- oder Kon-
vergenztexte, an die Schiitte sich anlehnt
und die er irenisch weiterkombiniert,
sind von den beteiligten Kirchen entweder
gar nicht oder nur mit schwerwiegenden
Vorbehalten rezipiert. Aullerhalb des
kleinen Kreises der Okumeniker vom
Fach sind sie wenig bekannt; die Begeg-
nung der Konfessionen in den Familien
und Kirchengemeinden richtet sich nach
anderen Prinzipien.

Die Bibel als Basistext aller ékume-
nischen Theologie kommt zwar nicht
zu kurz, wird aber iiberall dort durch
altkirchliche Lehr- und Verfassungsele-
mente ergdnzt, wo es um romisch-katho-
lische Grundpositionen geht. Dafiir ein
Beispiel. Schiitte rdumt ein, daf} sich
die heutige Gestalt des Papstamtes nicht
in der Heiligen Schrift finde. Trotzdem
wird sie gegen orthodoxe und evange-
lische Einwinde als okumenisch not-
wendig hingestellt. Entgegenkommende
Aussagen einzelner orthodoxer und lu-
therischer Theologen werden als Signale
der Zustimmung gewertet. Bei den bib-
lischen Anhaltspunkten bleibt uner-
wihnt, dafl Gal 2,12 das erste Beispiel
fiir das Gegenteil liefert und daf3 1Kor
1-3 das Einheitsamt gerade nicht
Petrus, sondern Christus allein zuge-
schrieben wird.

Eine ,,Riickkehrékumene* wird ver-
worfen. In der Tat hat sich bei Schiitte
die Ekklesiologie in vielen Punkten be-
wegt und biblische Positionen rezipiert.
Trotzdem bleiben die Kernforderungen
der rémisch-katholischen Kirche erhal-
ten (Papstamt, apostolische Sukzession,
Priesterweihe, Mariologie). Der néchste
Schritt der Okumene — daf diese Kern-
forderungen dem Malstab der Bibel
unterworfen und altkirchliche Verfas-
sungselemente nicht mehr als Hindernis
der Einheit angesehen werden — ist
zwar vorbereitet, aber noch nicht getan.

Rolf Schifer

Wolfgang Greive, Die Kirche als Ort der
Wahrheit. Das Verstdndnis der Kirche
in der Theologie Karl Barths. For-
schungen zur systematischen und 6ku-
menischen Theologie 61. Verlag Van-
denhoeck & Ruprecht, Gottingen
1991. 406 Seiten. Kt. DM 118,—.

Die Hamburger Habilitationsschrift
untersucht Barths Kirchenverstindnis in
den Werken zwischen 1909 und 1937,
d. h. von den frithesten Schriften — ins-
besondere der ersten Auflage des Romer-
briefs (1919) — iiber die Zwischenstation
mit der zweiten Auflage des Romerbriefs
(1922) bis zu den ersten Bédnden der
Kirchlichen Dogmatik (I, 1: 1932 und
I, 2: 1938). Zwei Fragestellungen leiten
den Blick. Zunichst wird der Kirchen-
begriff daraufhin gepriift, welche Rele-
vanz er fiir die Wahrheit der Theologie
besitzt. Sodann, ist diese Frage nicht
nur fiir Karl Barth als einzelnen Theolo-
gen bedeutsam, sondern zugleich fiir die
Theoriebildung des Protestantismus im
20. Jahrhundert.

Nach préludierenden Reflexionen iiber
Barths Ekklesiologie und iiber wichtige

387



Sekundérliteratur folgt die Untersuchung
schrittweise dem Denkweg Barths in
fiinf Kapiteln.

,,Die Kirche als Ort der erlebten und
gelebten Wahrheit* (I) bezeichnet als
Schlagwort die Position Barths vor dem
Ersten Weltkrieg, wo er noch Wilhelm
Herrmann nahesteht und vom Erleben
des Glaubens her das Verstindnis fir
die Kirche erschlieft. Im wesentlichen
bleibt diese Position bis zur ersten Auf-
lage des Romerbriefs erhalten. ,,Die
Kirche als Ort der biblischen Wahrheit*
(II) verschiebt dann den Schwerpunkt
vom Erleben auf das Leben, illustriert
dies am EinfluB der Blumhardtschen
Christus-Sieger-Frommigkeit und an der
Rezeption der heilsékonomischen Spe-
kulation Johann Tobias Becks.

Ein Bruch ereignet sich mit der zwei-
ten Auflage des Romerbriefs (1922), mit
der Barth seine bisherige Position einer
fundamentalen Kritik unterwirft. Die
Kirche wird nun ,,als Ort der existentiel-
len Wahrheit* (III) angesehen, wobei
die subjektive Verwirklichung des Glau-
bens nur in Negationen verldauft: Der
Mensch ist — auch als Glaubender —
ganz und gar Siinder, so daB auch die
Kirche nur Siinderkirche sein kann, Chri-
stus als Heil unanschaulich bleibt und
die Wahrheit deshalb die Form des Para-
doxen annehmen mulf.

In dieser Schwebe eines existentiellen
oder auch expressionistischen Ubergangs
hilt sich Barths Position nicht lange. Sie
schlédgt in ein neues ,,dogmatisches Ver-
stdndnis von Kirche* um, in welchem
,.Kirche als Ort der Wahrheit des Wortes
Gottes* (IV) verstanden wird (Die christ-
liche Dogmatik im Entwurf 1927). Von
romisch-katholischen Gesprachspartnern
(Peterson, Przywara) weitergedrangt,
kommt es schlieBlich zu der christologi-
schen N#herbestimmung: ,,Die Kirche als
Ort der Wirklichkeit Jesus Christus® (V).

388

Mit dem Kirchenbegriff verschiebt
sich der Ort der Wahrheit fiir den Glau-
ben und die Theologie. Zur ndheren
Kennzeichnung bedient sich der Verfas-
ser der Begriffe ,,Internitat* und , Exter-
nitdt*. ,,Gott muBl Wahrheit werden in
unserem Leben, in unserem dufleren und
inwendigen Leben® wird als Kernsatz
aus einer Predigt von 1914 zitiert. Dieses
,,Jiberal-pietistische* Verstdndnis weicht
der Verwerfung der HeilsgewiBBheit, wobei
die Wahrheit dem Menschen nicht mehr
,,gegeben‘* ist, und geht iiber in eine
Gestalt der Theologie, bei der das Exi-
stentielle ausdriicklich nicht mehr the-
matisiert wird. Die Wahrheit hat ihren
Ort deshalb auch nicht mehr in der posi-
tiven oder negativen Erfahrung, son-
dern in der ,Wirklichkeit der Verséhnung
auf Grund der Bejahung der Fleischwer-
dung Gottes in Jesus Christus. .., die
sich in der Existenz der Kirche wieder-
holt und die Objektivitit der subjektiven
Offenbarung bedeutet (361). Neben
groBen Vorziigen hat diese Position aber
den Nachteil, dal das neuzeitliche Pro-
blem der Wahrheitserfahrung im Selbst
— vom Verfasser beispielhaft am Narzif3-
mus-Thema aufgewiesen — nicht eigens
behandelt wird.

Unter den abschlieBenden Ergebnis-
sen fiihrt der Verfasser auch ,,Okumeni-
sche Konsequenzen‘ an, bei denen er
vorsichtig versucht, die Krise der Genfer
Okumene mit der Entwicklung von Barths
Kirchenbegriff und mit dessen Defiziten
in Zusammenhang zu bringen. Er weist
u.a. darauf hin, daB Barth bei seinem
christologischen Wahrheitsverstandnis
,,auf die Satzférmigkeit des Wesens des
christlichen Glaubens setzt* (378), und
fihrt auf diesen Umstand die Ausklam-
merung des Kontextes zuriick. Man
kénnte aber auch darauf hinweisen, daB
die ,,Satzformigkeit* die Neigung ver-
stirkt, die Einheit der Kirche — wie es



die rémisch-katholische Kirche zu tun
pflegt — auf die Einheit der Lehre zu
griinden.

Die subtile Barth-Interpretation er-
leichtert die Lektiire des Buches nicht
gerade, macht es aber zu einem willkom-
menen Fithrer durch das Barthsche
Schrifttum bis 1937. Eine Barth-Biblio-
graphie fiir den Zeitraum 1909—1937
und ein umfangreiches Verzeichnis der
Sekundarliteratur (387—406) schlielen

SR O Rolf Schafer

Theodor Schneider, Auf seiner Spur.

Ein Werkstattbuch. Patmos Verlag,
Diisseldorf 1990. 451 Seiten. Geb.
DM 54,80.

Er ist wahrhaftig ein engagierter Theo-
loge, Theodor Schneider, seit 1971 Pro-
fessor fiir Dogmatik und 6kumenische
Theologie am Fachbereich Katholische
Theologie der Johannes-Gutenberg-Uni-
versitdt in Mainz. Das spiirt man den
26 kiirzeren und ldngeren Texten aus
zwel Jahrzehnten ab, die in diesem Sam-
melband zu seinem 60. Geburtstag
zusammengetragen sind. Engagiert in
seiner Kirche, in der katholischen Dog-
matik und in der Okumene. Mit aller
Leidenschaft ist er ihm auf der Spur:
Jesus, der Spur, die Gott selbst uns
gelegt hat. Das Spektrum der Themen
und Bereiche, in denen er seine Spur
entdeckt, ist breit.

Nach Christus fragen die Texte, aus-
gehend von dem exegetisch erhebbaren
vielfaltigen Zeugnis des Neuen Testaments,
vergewissert im Horizont der aposto-
lischen Verkiindigung und der dogmati-
schen Reflexion der Kirche. Das Geheim-
nis Gottes entfalten sie trinitarisch.

Nach der Kirche fragen sie und den
Bedingungen ihrer Glaubwiirdigkeit,
nach ihrem sakramentalen Charakter

und ihrer Bestimmung als Eucharistie-
gemeinde, nach Maria als dem Urbild
der Kirche. Die Themen sind weit
gespannt, sie reichen bis zur Frage, wie
allgemeines Priestertum und kirchliches
Amt oder christliche Auferstehungshoff-
nung und die Vorstellung von Reinkar-
nation sich zueinander verhalten. Und
der Horizont ist offen. Das Sakramen-
tenverstdndnis ist im Wandel, die Frage
nach dem Verhiltnis von Mann und
Frau vermag die theologische Anthropo-
logie neu zu orientieren, auch um ,,sper-
rige Fakten der Glaubensgeschichte*
macht der Autor keinen Bogen.

SchlieBlich wird die Okumene in die-
sem Band ausdriicklich thematisiert.
Offene Worte zur aktuellen Lage werden
formuliert, insbesondere zur Ortsbe-
stimmung der katholischen Kirche und
Theologie innerhalb des 6kumenischen
Diskurses, zum Verhéltnis von Papstamt
und dem Zeugnis der Gesamtkirche und
zur Bedeutung einer Communio-Chri-
stologie. Das Buch schlieit ,,katho-
lisch* — mit einer Besinnung auf den
,wverdringte(n) Aufbruch des II. Vati-
kanischen Konzils und einer Einleitung
zum Bekenntnis der Wiirzburger
Synode 1974 , Unsere Hoffnung* und in
beidem mit der Suche nach dem Bild
einer dienenden Kirche.

Reizvoll an dem Band ist gerade die
Spannung zwischen theologischen Tex-
ten und Passagen, in denen Theodor
Schneider auf der Ebene der Theorie
argumentiert — abwigend, nachdenk-
lich und behutsam, und eher prakti-
schen Texten, in denen er Auditorien
und Gemeinden unterschiedlicher Pri-
gung geistlich anleitet, Glauben weckt
und in einer sehr offenen und erwachse-
nen Weise zu gestalten vermag.

So ist das Buch in doppelter Weise ein
Zeugnis: ein Zeugnis fiir gelebten und
vor dem Horizont der Gegenwart ver-

389



antworteten katholischen Glauben und
ein Zeugnis eines Theologen, der in
ungemein iiberzeugender Weise seine
theologische Existenz kirchlich lebt, fiir
Offenheit und Dialog eintritt und davon
viel erwartet, fiir sich und die andern,
und doch in seiner kirchlichen Tradition
fest beheimatet und verwurzelt ist und
es vermag, ihre positive Bedeutung auch
fir Menschen zu erschlieBen, die
anderswo ihre Heimat haben oder ein-
fach nach einer Beheimatung suchen.

Werner Schwartz

Reinhard Slenczka, Kirchliche Entschei-
dung in theologischer Verantwortung.
Grundlagen. Kriterien. Grenzen. Ver-
lag Vandenhoeck & Ruprecht, Gottin-
gen 1991. 280 Seiten. Kt. DM 48,—.

Wer Reinhard Slenczka noch nicht
kennt, kann weder dem Titel noch dem
Inhaltsverzeichnis viel iiber die Zielrich-
tung dieses Buches entnehmen, zumal
ein Vorwort fehlt. Die Gliederung in
zwolf Kapitel — jedes mit fiinf Unterab-
schnitten und jeweils drei zu einem Haupt-
teil des Buches zusammengefafit — 14Bt
ein sehr grundsitzliches Werk erwarten.
Und das ist es auch. Vom ,,Grund*,
namlich Christus, der gottesdienstlichen
Versammlung und dem Wort Gottes, lei-
tet Slenczka die ,,theologischen Aufga-
ben* der Dogmatik, Schriftauslegung
und Urteilsfindung ab, wendet dies auf
die ,,Erbauung der Gemeinde* — ethi-
sche Mafstibe, Gottesdienst und Ge-
meindeleitung — an und benennt schlief3-
lich Kriterien fiir die ,,Grenzen der Kir-
che® im Blick auf Irrlehren, kirchlichen
Offentlichkeitsauftrag und Unterschei-
dung zwischen wahrer und falscher
Kirche.

Wir stehen nach Slenczka ,,in der
Theologie vor der Entscheidung, ob wir

390

die Zufalligkeit und Wandelbarkeit des
menschlichen BewuBtseins in seiner
geschichtlichen Selbstbetrachtung und
Selbstbestitigung als Norm ansetzen,
oder ob wir von dem ausgehen, was
Gott ist und tut, der sich in seinem Wort
offenbart.“ Denn entweder bestimmt
die Geschichte das Wort Gottes oder das
Wort Gottes die Geschichte. ,,Ein Drit-
tes gibt es nicht. Wir haben uns in der
Theologie zu entscheiden, ,,0b wir vom
Sein des dreieinigen Gottes ausgehen
oder von einem wie auch immer bestimm-
ten GottesbewuBtsein des Menschen im
Horizont der jeweiligen Zeit®.

Weil dieses Entweder-Oder nicht be-
achtet wird, werden im Neuen Testament
verschiedene Theologien und Gemeinde-
bildungen gesucht, statt daB man sich
der Autoritit des Wortes Gottes stellt.
In der Predigt miissen Gefithle und Er-
fahrungen bemiiht werden, um den an-
geblich toten und iiberholten Buchstaben
des Textes lebendig werden zu lassen.
Die Gebote Gottes geraten unter die
Autonomie des Menschen, wobei ver-
kannt wird, daB dies gar keine wirkliche
Autonomie, sondern in Wahrheit die
Heteronomie der Siinde ist.

Also eine forsche Kampfansage gegen
vieles, was zweifellos zum Trend in Theo-
logie und Kirche zihlt. Slenczka will
eine , tiefgehende Vertauschung der Maf-
stibe** bewuBtmachen, um ihr wider-
stehen zu konnen. Nicht, daB} er nach
kirchlichen Instanzen ruft, die hier durch-
greifen, um die Dinge wieder ins Lot zu
bringen. ,,Allein dadurch, dafl das Wort
rein verkiindigt wird®, ist der Kirche
aufzuhelfen. Dafiir will Slenczka das
rechte theologische Riistzeug an die Hand
geben, wobei Luther als Kronzeuge dient.

Wer sich auf Slenczkas Alternative
einldBt, wird seiner Prioritdtensetzung
zustimmen und auch vielen seiner Kon-
sequenzen folgen. Als Einspruch gegen



eine gedankenlos iibernommene Fremd-
bestimmung unseres theologischen Den-
kens und kirchlichen Handelns ist das
Buch sehr ernst zu nehmen und wohl
auch notwendig.

Nur: ist wirklich so leicht festzuma-
chen, was Gottes Wort im Gegeniiber
zum geschichtlichen Wandel ist? Slenczka
liegt an der Gleichsetzung von Wort
Gottes und Heiliger Schrift. Was das im
Vollzug der Auslegung bedeutet, wird
freilich schon deshalb nicht deutlich
genug, weil er sein Schriftverstindnis
vornehmlich negativ abgrenzt und jen-
seits von Fundamentalismus und Kriti-
zismus bestimmt, die sich fiir ihn selt-
sam begegnen, weil sie die Autoritit der
Schrift je auf ihre Art begriinden wollen,
statt sie vorauszusetzen. Eine Feststellung
wie diese: ,,Der biblische Kanon ist
daher ein erstes Kriterium der Schriftge-
méBheit* ist unbefriedigend, und auch
das weitere Kriterium, das Christuszeug-
nis, hilft noch nicht entscheidend weiter.
Gehort dazu das Bekenntnis, dafl Jesus
der Christus sei — mit allen Konsequen-
zen, die das im Blick auf Israel hat —
daf} Jesus Gottes Sohn ist (einschliellich
der Aussage, dafl er keinen Menschen
zum Vater hatte), daB er (als Siihne-
opfer) am Kreuz fiir unsere Siinden da-
hingegeben wurde? Was besagen solche
Glaubenssitze? Wie weit sind sie tat-
sdchlich der Geschichtlichkeit entnom-
men? An welche Sprachform sind diese
Aussagen gebunden, um schriftgemaf
zu sein?

Slenczka setzt mit Bedacht neben den
Grund der Heiligen Schrift die (immer
wieder) um dieses Wort versammelte
Gemeinde. Hier mufl weiter gerungen
werden, gerade wenn dem Grundsatz
zuzustimmen ist, dafl Gottes Wort die
Geschichte bestimmt und nicht umge-
kehrt. Der ,,garstige breite Graben*, den
die Aufklirung bewulBtgemacht hat,

14Bt sich zwar mit theologischer Prinzi-
pienfestigkeit tapfer iiberspringen. Aber
woher kommt es, daB uns so viele Zeit-
genossen darin nicht zu folgen vermégen?
Ist das nur Verstocktheit? Die Diskus-
sion um Drewermann zeigt, auf welche
Gradwanderung wir uns begeben, wenn
wir unsere menschliche Erlebniswelt
gegen das Offenbarungswort Gottes ins
Spiel bringen. Das Wort ,,Gehorsam®,
das in unserem Denken zum ungeliebten
Fremdwort wird, 140t sich kaum folgen-
los aus der Sprache des Glaubens strei-
chen. Slenczka gebraucht es ohne Zoégern.

Wie aber finden wir zu einer Sprache
des Glaubens, die, ohne Entscheidendes
wegzulassen, von unseren Zeitgenossen
verstanden wird? Auch wenn Slenczka
uns dafiir einige Eckpfeiler in Erinne-
rung ruft — es ist zu befiirchten, daf
dieses Buch die einen nur bestitigt (,,Gut,
dal} das einmal so deutlich gesagt wird*),
andere aber eher ratlos 1iBt, weil sie alles
fiir so deutlich nicht halten und sich
auch von Slenczka nicht eines Besseren

belehrt sehen. Thomas Kiittler

Konrad Raiser, Matthias Sens (Hg.),
Canberra 91 (Beiheft 63 zur Okumeni-
schen Rundschau). Verlag Otto Lem-
beck, Frankfurt a. M. 1991. 144 Seiten.
Brosch. DM 19,80.

,,Eine unabgeschlossene, eine kriti-
sche und eine streitbare Vollversamm-
lung‘“ schiene es ihm gewesen zu sein,
was Canberra ausgemacht habe, schreibt
Heinz Joachim Held im Geleitwort —
der Vorsitzende des Zentralausschusses
weif, wovon er redet. Die Beitrige, die
in diesem Bindchen zusammengestellt
sind, erginzen den offiziellen Bericht
,.Im Zeichen des Heiligen Geistes* gerade
durch ihre Vielfalt und Farbigkeit.

Besonders die Einfithrungen in die
Arbeit der Sektionen sind zu nennen,

391



teils als Vortrége (so Julio de Santa Ana,
Brasilien, zum Thema ,,Geist der Wahr-
heit — mach uns frei*, Elizabeth Tem-
pleton, Schottland, zum Thema ,,Ver-
sohnungsauftrag der Kirche®, Bischof
Ambrosius, Finnland, zum Thema ,,Hei-
liger Geist — verwandle und heilige uns*),
teils als Bibelarbeiten (von Elsa Tamez,
Costa Rica und von Miroslav Heryan,
Tschechoslowakei) oder auch als Erfah-
rungsbericht (Giinter Krusche, Berlin-
Brandenburg). Es bleibt haften, wie Santa
Ana von Freiheit angesichts der globalen
Macht des Marktes spricht, wie Temple-
ton die Lehre von der Versohnung als
Infragestellung aller ihrer instinktiven
Biindnisse und parteiischen Zugehorig-
keiten — insbesondere derer, die sie fiir
redlich halt — empfindet, wie Krusche
im konziliaren ProzeB erfahren hat, daf3
der Geist lebendig macht.

Zum ,konziliaren Prozef3** trugen
Christen und Nichtchristen Erfahrun-
gen bei, z. B. von den unendlichen Miihen
der Menschen in Nicaragua, mit der
Hinterlassenschaft von Ausbeutung des
Siidens durch den Norden fertigzuwer-
den; vom Widerstand einer dkumeni-
schen Gruppe junger Erwachsener auf
den Marshallinseln gegen die Zerstérung
ihrer Kultur und ihres Lebensstils, von
Konfliktlosungen durch Griindung eines
,,Rates der Verstindigung® im Siiden
Indiens.

Dokumentiert sind Predigten, einige
Botschaften und Ansprachen, schlief3-
lich auch die beiden Plenarveranstaltun-
gen zur Okumenischen Dekade ,,Kir-
chen in Solidaritéit mit den Frauen‘ und
zum Schicksal der Aborigines ,,Land-
rechte und Identitdt*.

Auf einer Vollversammlung kommt
nicht nur Neues zu Wort — auch schon
Gesagtes einander richtig zuzuordnen
und so den Stand der 6kumenischen
Debatte festzuhalten, ist Sinn dieses

392

Treffens. Dazu gehort, was in diesem
Beiheft dokumentiert ist.

Jiirgen Schroer

HIERARCHIE DER WAHRHEITEN

Henk Witte, ,,Alnaargelang hun band
met het fundament van het christelijk
geloof verschillend is — Wording en
verwerking van de uitspraak over de
Jhierarchie’ van waahrheden van Vati-
canum II. Tilburg University Press
1986, Teil I bis S. 312 (+ [-XII), Teil IT
Seite 313—394.

Welche Lehraussagen fiir ein Zusam-
menwachsen der Kirchen oder doch den
Weg zu ihrer gegenseitigen Anerkennung
von grundlegender Bedeutung sind und
wer einen solchen ,,Kanon“ und die
Rangordnung innerhalb desselben fest-
legt, das sind die Fragen, mit denen sich
Witte, Dozent fiir Ekklesiologie und
Vorstandsmitglied des di6zesanen Pasto-
ralzentrums des Bistums s’Hertogen-
bosch, in seiner Dissertation beschaftigt.
Sie ist in niederlédndischer Sprache ge-
schrieben und in einem 4 %% seitigen eng-
lischen ,,Summary* zusammengefafBt.

Mit groBer Sorgfalt hat Witte die kon-
ziliare Entstehungsgeschichte jenes im
Abschnitt 11 des Okumenismusdekrets
des I1. Vatikanums in der Schlufifassung
eingefiigten Satzes von 20 Wortern unter-
sucht, der von einer Rangordnung oder
,,Hierarchie® der Wahrheiten in ihrem
Verhiltnis zum Fundament des christ-
lichen Glaubens spricht, an der sich
romisch-katholische Theologen in ver-
gleichenden Lehrgesprichen mit ande-
ren Kirchen orientieren sollten (Kap I
und IT bis S. 100). In einem weiteren
Kapitel versucht er dann anhand der
iibrigen Aussagen des Konzils zu kléren,
ob und wie die Formel vom ,,Funda-



ment des christlichen Glaubens* inhalt-
lich gefiillt ist, wobei er auch dem Selbst-
verstindnis des Konzils als Subjekt der
Aussagen nachgeht. Zwei weitere Kapitel
untersuchen die Bedeutung und Auswir-
kung der Formel in der eigenen 6kume-
nischen Arbeit und den 6kumenischen
Dialogen Roms wihrend der ersten 20
Jahre nach dem Konzil.
Aufschlufireich ist, dafl auch die Auf-
arbeitung der Konzilsmaterialien, die
erst nach Ulrich Valeskes 1968 erschie-
nener Studie iiber diesen Hinweis im
Okumenismusdekret (,,Hierarchia Veri-
tatum*) verodffentlicht wurden, eine ein-
deutige inhaltliche Fiillung dieser Hie-
rarchieformel ebensowenig zu liefern
vermag, wie sie dem Deutschen Okume-
nischen Studienausschuf} in seiner 1974
erschienenen Studie iiber ,,Konziliaritit
und Konzil* moglich erschien. Witte
sieht den Grund dafiir in einer Akzent-
und Gewichtsverschiebung von mate-
riell-qualitativen zu formal-quantitati-
ven Malistdben, und zwar als Reaktion
auf Anfragen an den Rang insbesondere
der neueren Mariendogmen und des
Unfehlbarkeitsdogmas in den zwischen-
kirchlichen Dialogen, aber auch von
eigenen Theologen wie z. B. Hans Kiing.
Waihrend die Frage nach dem Funda-
ment des Glaubens sich wenigstens
annihernd durch den Hinweis auf die
zentrale Bedeutung des Mysteriums
Christi, seines Sithnetodes, seiner Auf-
erstehung und Herrschaft beantworten
1aft, kommt auch Witte hinsichtlich der
Rangordnung der Glaubenswahrheiten
nicht zu einer klaren und verbindlichen
Antwort. So bleibt die Formel nebel-
haft, damit aber auch die Antwort dar-
auf, wer denn solche Hierarchie festlegt.
Zumindest eine der Ursachen dafiir
diirfte im ekklesiologischen Selbstver-
stdndnis Roms liegen, aufgrund dessen
die ,,doctrina catholica® (und die ist

offenbar rémisch-katholisch zu verste-
hen) — trotz oder auch ohne Konzils-
vorlauf — letztlich vom Papst festgelegt
wird. Nach dem II. Vatikanum aber
konnte man sich aus den vorgenannten
Griinden zunehmend weniger entschlie-
Ben, etwa die Mariendogmen oder das
Unfehlbarkeitsdogma in einen niedrige-
ren Rang als die christologischen Dog-
men einzustufen, wollte vielmehr in der
Summe der Lehre Differenzierungen
nicht zulassen. Es ist demnach schon
kaum noch eine Frage, ob die 6kumeni-
sche Aufbruchsunruhe der frithen 60er
Jahre in der Folgegeneration Zug um
Zug — trotz Dialogen und einer gemein-
samen Arbeitsgruppe mit dem ORK —
wieder in identitdtsbewahrende Bahnen
einer Kirche gelenkt worden ist, die all-
gemein-unbestimmte Formeln vorzieht,
um sie den jeweiligen ,,Bediirfnissen‘
und ,,Notwendigkeiten* entsprechend
benutzen und fiillen zu kénnen. Der von
Witte ausfiihrlich referierte Dialog mit
den Anglikanern (S. 226ff) ist dafiir ein
typisches Beispiel.

Neben anderen referierten Versuchen
diirfte besonders K. Rahners im Schluf3-
kapitel zitierte Unterscheidung zwischen
einer ,,objektiven* (auf die innere Ord-
nung der Glaubenswirklichkeit selbst be-
zogenen) und einer ,,subjektiven (den
tatséichlichen Nachvollzug, also die Re-
zeption durch die Gldubigen in Blick
nehmenden) Wahrheitshierarchie fiir den
weiteren gesamttkumenischen Weg eben-
so gewichtig sein wie P. Lengfelds —eben-
falls dort erorterte ,,Kollusions-Theorie
als Leitlinie fiir 6kumenische Prozesse,
die Identitét, Tradition und soziale Rea-
litdt der Partner einzubeziehen versucht.

DaB alle — z. T. umfangreichen — Ful3-
noten der Arbeit samt einer umfangrei-
chen Bibliographie, iibrigens mit vielen
deutschen und einer beachtlichen Anzahl
protestantischer Autoren und einem

393



Personenregister erst in einem, wenn
auch fortlaufend paginierten 2. Band
dem Text folgen, ist leider bei der Lek-
tiire dieser Arbeit nicht sonderlich hilf-

ek Lothar Coenen

Hans-Martin Barth, Sehnsucht nach
den Heiligen? Verborgene Quellen
dkumenischer Spiritualitit. Quell Ver-
lag, Stuttgart 1992. 167 Seiten. Kt.
DM 19,80.

,,S0ll man an der Wende zum dritten
Jahrtausend die Heiligen begriifien oder
sie nunmehr endgiiltig verabschieden?
(S.8) — dieser Leitfrage mochte sich
Hans-Martin Barth widmen. Dal} ange-
sichts des wachsenden Bediirfnisses einer
Identititsvergewisserung (S.9) gerade
das 6kumenisch so relevante Thema der
Heiligen-Bilder aktuelle Aufmerksamkeit
beanspruchen kann, belegt Barth mit
dem Hinweis, daB} es bei der Frage nach
den Heiligen ,,letztlich um das christ-
liche Konzept von Mensch-Sein — im
individuellen und im sozialen Bereich*
(S. 22) geht.

Nach der Bestandsaufnahme ,,Die Hei-
ligen kommen wieder* (S. 8—23) wendet
sich der Verfasser in historischer Perspek-
tive den ,,Probleme(n) beim Umgang mit
den Heiligen* (S. 24—51) zu. Er deutet
ihren Erfahrungsgehalt als ,,Symbole des
Menschlichen** (S. 27ff), verschweigt
jedoch auch nicht jene befremdliche
Seite, die sich vor allem im Reliquienkult
(vgl. S. 42) zeigen wiirde.

Besondere Relevanz hinsichtlich der
dkumenischen Verstandigungsbemithun-
gen diirfen die beiden folgenden Kapitel
beanspruchen. Den ,,Streit um die Hei-
ligen** (S. 52—89) sieht Barth aus prote-
stantischer Perspektive vor allem darin
begriindet, daB neben der Bibel als ex-
klusiver Bezugsgrofie des Glaubens eine

394

positive Funktion von Heiligen fiir die
Frommigkeit kaum denkbar ist (S. 52).
Einer Analyse des biblischen Erbes folgt
die Darlegung der ,,reformatorischen Per-
spektive, worunter vor allem Luthers
Stellung zur Heiligenverehrung seiner Zeit
verstanden wird. Luthers Intentionsziele
darauf: ,,Der Heilige auf Erden ist der-
jenige, der im Gehorsam gegeniiber Got-
tes Wort fiir seine Mitmenschen tétig
wird** (S. 76). Der besondere Verdienst
von Barth liegt dann in dem Versuch, die
Moglichkeit ,.eine(r) evangelische(n)
Theologie der Heiligen* (S. 90—123) zu
untersuchen. Fiir das 6kumenische Ge-
spréch ist ja schlieBlich eine Grundvor-
aussetzung, daB alle Gesprichspartner
iiber eine reflektierte Vorstellung von dem
diskutierten Gegenstand verfiigen. Barth:
,,Bine 6kumenische Chance koénnte heute
darin liegen, daB evangelische Theo-
logie ihren eigenen Begriff des Heiligen
definiert und ins Spiel bringt. Die Chri-
stenheit — ich wiirde sogar sagen: die
Menschheit — braucht ein neues Profil
des Heiligen.” (S. 98). Dabei geht es aus
protestantischer Sicht darum, einerseits
dem Menschen nicht ,,neue psychische
oder moralische Biirden aufzuladen®,
andererseits Perspektiven eines radikalen
christlichen Engagements aufzuzeigen
(ebd.). In diesem Kontext wird auf die
Rechtfertigungslehre als zentralem Leit-
gedanken auch fiir die Entfaltung eines
protestantischen Bildes vom Heiligen
verwiesen. ,,Der Heilige im Sinn der
Reformation ist in erster Linie Zeuge fiir
Gottes gnéddige, frei machende Gegen-
wart* (S. 130). Die Verkniipfung dieser
Grundlage eines bestimmten Lebensstils
mit der Riickbesinnung auf den ,,unend-
lich reichen Schatz an Erfahrungen®
(S. 131), den die Heiligen hinterlassen
haben, gilt es praktisch-theologisch zu
nutzen. Im Kapitel ,,Angemessener Um-
gang mit den Heiligen*“ (S. 124—143)



gibt der Verfasser entsprechende An-
regungen, die von einer Lektiire der Uber-
lieferungen bis hin zur Klarung der Frage
,Wer ist eigentlich ,mein‘ Heiliger?“
(S. 138) reichen. Im SchluBkapitel ,,Der
okumenische Horizont* (8. 144—158)
unterstreicht Barth noch einmal die enge
Verbindung einer zeitgemélBen christ-
lichen Anthropologie zur Besinnung auf
die Heiligen. ,,Eine neue Menschheit
ersteht. Sie braucht beide: die Menschen,
die wissen, dal} sie Heilige sein sollten,
und die Heiligen, die wissen, daf} sie
Menschen sein diirfen* (S. 157).
Zusammenfassend 146t sich sagen: Die
okumenische Relevanz des vorliegenden
Buches kann kaum tiberschitzt werden.
Auf der Suche nach einem zeitgemifBen
Lebensstil spielt gerade angesichts der
Herausforderung von Gerechtigkeit, Frie-
den und Bewahrung der Schépfung die
Moéglichkeit einer Riickbindung an vor-
bildhafte und ermutigende Leitbilder
eine wichtige Rolle. Daf} iiberdies im
VerstdndigungsprozeB mit dem Katholi-
zismus romischer und orthodoxer Ge-
stalt dieses Traditionsgut von protestan-
tischer Seite her nicht unbeachtet blei-
ben kann, bedarf bei alledem keiner
besonderen Betonung. Ob vielleicht aus
reformierter Perspektive der Zusammen-
hang von ,,Heiligen* und ,,Heiligung*
noch anders zu akzentuieren wire, ist
die weiterfithrende Aufgabe eines inner-
protestantischen Kldrungsprozesses.

Ralf Koerrenz

Reinhild Ahlers, Peter Krimer (Hg.),
Das Bleibende im Wandel. Theologi-
sche Beitrige zum Schisma von Marcel
Lefebvre. Bonifatius-Verlag, Paderborn
1990, 148 Seiten. 24,80 DM.

Es ist hochst erstaunlich, dafl eine
zahlenméBig so groBe und weltweit struk-

turierte Kirche wie die romisch-katho-
lische trotz aller inneren Gegensétze sich
ihrer Einheit bewuft ist und sie zu wah-
ren sucht. Um so schmerzlicher waren
Katholiken durch das Schisma beriihrt,
das Marcel Lefebvre verursachte. Lange
hatte der Vatikan um den fritheren
Erzbischof gerungen. Schlielich ging
es nicht um einen beliebig-austauschba-
ren Theologen — und hieBe er gleich
Kiing oder Drewermann — sondern um
einen ranghohen Amtstrager.

Der Fall hat vielféltiges literarisches
Echo gefunden. Der vorliegende Sammel-
band versucht, von verschiedenen Aspek-
ten her den Konflikt zu verdeutlichen.
Im ersten Beitrag von Ludger Miiller
wird die Chronik des Konflikts nachge-
zeichnet. Peter Krimer weist sodann auf
zwei ausschlaggebende Begriffe, Reli-
gionsfreiheit und Okumenismus, hin,
die dem Konfliktfall seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil zugrunde liegen.
Beide Male werden laut Lefebvre Wahr-
heit und Irrtum vermischt. Weil die Wahr-
heit keine Entwicklung kennt, sondern
ewig ist, 14Bt dies nur den SchluB} zu,
dal} die romisch-katholische Kirche von
der Wahrheit abgewichen ist. Der dritte
Beitrag von Winfried Haunerland weist
aus liturgiewissenschaftlicher Sicht auf
den wichtigen geschichtsmythologischen
Traditionsbegriff Lefebvres hin. Wie die
Tradition unverédnderbar ist, so auch die
,»Messe aller Zeiten*. Reinhild Ahlers
greift die gleiche Problematik aus kir-
chenrechtlicher Sicht in ihrem Beitrag
,,Communio Eucharistica — Communio
Ecclesiastica® auf. SchlieBlich wird die
theologische und rechtliche Natur der
Exkommunikation und ihre Folgen von
Libero Gerosa geschrieben. Den Anhang
bilden fiinf Dokumente und zwar das
,»,Mandatum apostolicum* Lefebvres
vom 30. Juni 1988, das Dekret der Kon-
gregation fiir die Bischéfe vom folgen-

395



den Tag mit der Erkldrung der Exkom-
munikation als Tatstrafe, das Motu Pro-
prio des Papstes vom 2. Juli 1988, das
Dekret zur Errichtung der Priesterbruder-
schaft St. Petrus der pépstlichen Kom-
mission ,,Ekklesia Dei* vom 5. November
1988 und ein langer, weitsichtiger Brief
Papst Paul VI. an Lefebvre vom 11. Ok-
tober 1976.

Dem Konflikt zugrunde lagen theo-
logische und geschichtsmetaphysische
Differenzen. Die damit zusammenhén-
genden kirchenrechtlichen Aspekte wer-
den hier griindlich aufgearbeitet und
es wird nachgewiesen, dafl man schon
frither eine Kldrung hétte herbeifithren
kénnen. Es ist ein wichtiges Buch zum
Verstidndnis der Hintergriinde und Vor-
gidnge, die auch in den protestantischen
Denominationen beim Zusammenprall
von ,,modernen‘ und ,,anti-modernen*
(= modernistischen bzw. antimoderni-
stischen) Anschauungen oder Geschichts-
mythen (,,ewige Kirche Roms‘ oder
dergleichen) viele Parallelen aufweisen.
Gerade aber die kirchenrechtlichen As-
pekte zeigen besondere rémisch-katho-
lische Merkmale.

Die Beitrédge sind durchweg gut lesbar.
Der Band wird durch ein Personenregi-
ster und durch ein Stellenregister zu den
Dokumenten des Zweiten Vatikanums
und des CIC von 1917 und 1983 ergénzt.
Beides ist zum ErschlieBen des Buches

e ol By Erich Geldbach

KIRCHE UND OFFENTLICHKEIT

William J. Everett, Gottes Bund und
menschliche Offentlichkeit. Okumeni-
sche Existenz heute. Bd. 8. Chr. Kaiser
Verlag, Miinchen 1991. 120 Seiten. Kt.
DM 28,—.

Die Beobachtung ist nicht neu, daf es
eine Korrespondenz zwischen religitser

396

Symbolik und den tragenden politischen
Symbolen der Gesellschaft gibt. Fiir das
klassische byzantinische Christentum,
wie fiir das westliche corpus christianum,
ist dieser Zusammenhang oft untersucht
worden. In der Auseinandersetzung mit
den deutschen Christen spielte ihre Ver-
sion einer ,,Politischen Theologie* eine
grofie Rolle.

Neuerdings findet vor allem in den
USA eine lebhafte Diskussion iiber die
traditionellen Gottesbilder und -symbole
statt. Ausloser dafiir waren die Impulse
der Schwarzen Theologie, der Feministi-
schen Theologie sowie anderer Formen
kontextueller,  gesellschaftsbezogener
Theologie. In all diesen Versuchen geht
es darum, eine neue Sprache fiir das
Reden von Gott zu finden, die einer ver-
dnderten menschlichen und gesellschaft-
lichen Praxis gerecht wird.

In diesen Zusammenhang gehort auch
die Studie von William Everett. Sie ist
die verkiirzte und aktualisierte deutsche
Fassung seiner urspriinglich, bereits 1988
in Amerika verdffentlichten grof3en Unter-
suchung mit dem Titel: God’s Federal
Republic. Reconstructing our Governing
Symbol. Everett, dessen Interesse seit
langem der Wechselwirkung zwischen
Ekklesiologie und gesellschaftlicher Wirk-
lichkeit gilt, geht von der Beobachtung
aus, dalBl die christlichen Leitsymbole,
die von Gott als Konig, Herr und Vater
und von der erhofften Heilszeit als dem
Reich Gottes sprechen, von einer monar-
chischen und patriarchalischen Struktur
gepragt sind, die einer vergangenen poli-
tisch-gesellschaftlichen Wirklichkeit ent-
spricht. Die christlichen Kirchen besitzen
keine Sprache der Theologie und From-
migkeit, die das Reden von Gott in Ein-
klang bringen kénnte mit der Erfahrung
einer demokratisch konstituierten Offent-
lichkeit, wo nicht mehr Gehorsam und
Unterwerfung unter den Willen eines



Herrschers das Maf offentlicher Tugend
bestimmt, sondern die Bereitschaft und
Féhigkeit zur Kommunikation und Kon-
sensfindung im offenen gesellschaftlichen
Prozel.

In einem hochinteressanten und diffe-
renzierten historischen Rekonstruktions-
prozel3 (der freilich in der deutschen
Ausgabe auf ein kurzes Kapitel zusam-
mengezogen ist) zeigt Everett, daB es in
der politischen Verfassungsgeschichte,
wenigstens Europas, seit den friihesten
Zeiten neben dem imperial-monarchi-
schen immer auch das republikanische
Modell gegeben hat, das sich seit den
Revolutionen des 18. Jahrhunderts all-
méhlich durchgesetzt hat. Vier entschei-
dende Merkmale der republikanischen
Struktur der Offentlichkeit arbeitet er
heraus: Partizipation, Uberzeugen, Plu-
ralitdit und Gemeinsamkeit (32 ff).

Wenn die frithe christliche Kirche sich
als ,,ecclesia®, d.h. die 6ffentliche Rats-
versammlung einer Stadt, bezeichnet
hat, dann trat sie damals bewuBt in die-
sen Horizont einer republikanischen
Offentlichkeit ein. Everett zeigt nun,
daf die biblische Bundesvorstellung der
Frithzeit Israels auf die durch die Tora
als Grundgesetz strukturierte Offent-
lichkeit des Volkes angelegt war. Gott,
Volk und Land sind die Grundelemente
der Bundesverfassung Israels (26 f). Erst
als die alte Stammekonféderation in
eine Monarchie umgewandelt wurde,
erhielt auch der Bund eine hierarchisch-
monarchische Priagung.

Everetts Rekonstruktionsversuch zielt
darauf zu zeigen, daB der von Gott gestif-
tete und garantierte Bund und die repu-
blikanische Struktur der Offentlichkeit
einander wechselseitig bedingen. Dies
war die wesentliche Neuentdeckung der
puritanischen Reformation, die fiir die
Geschichte der amerikanischen Demo-
kratie grundlegend geworden ist. ,,Repu-

bliken brauchen Bundesschliisse“ (66)
und ,,jeder Bund braucht Offentlich-
keit*“ (73). Beides wird bei Everett ver-
bunden in dem Vorschlag eines neuen
Leitsymbols: ,,Gottes foderale Republik*
als demokratische Ubersetzung des Sym-
bols des ,,Reiches Gottes*“.

Von hier ausgehend zieht Everett die
Linien aus in die Ekklesiologie, die
Anthropologie, das Verstindnis von
Siinde und Gnade und schlieBlich die
Rede von Gott selbst. Dieser Versuch
einer ,,theologischen Rekonstruktion‘
(77 ff) geht ungewohnte Wege (z. B. die
Rede von Gott als ,,Prisident*). Aber
nicht diese konkreten Versuche neuer
Sprachfindung machen dieses schmale
Buch so anregend, sondern die Entschlos-
senheit des Autors, unsere verdnderte
Erfahrung von gesellschaftlicher und
politischer Offentlichkeit ernstzunehmen
bei der Bemiihung um eine iiberzeugende
religios-theologische Sprache. Seine be-
sondere Aktualitit bekommt der Ent-
wurf von Everett in einer geschichtlichen
Situation, wo an vielen Stellen der Welt
gleichzeitig nach der Grundlegung neuer
Verfassungen der Staaten gesucht wird,
die kulturelle, ethnische und religitse
Pluralitét in einer foderalen Ordnung zu
verbinden suchen. Das Buch zeigt Wege,
wie sich christliche Kirche und Theo-
logie — nicht zuletzt auch in Deutsch-
land und in Europa — konstruktiv an
dieser Suche beteiligen kénnen.

Konrad Raiser

Christian Thiede, Bischéfe — kollegial
fiir Europa. Der Rat der Européischen
Bischofskonferenzen im Dienst einer
sozialethisch konkretisierten Evangeli-
sierung. Aschendorff Verlag, Miinster
1991, 268 Seiten. Kt. DM 39,80.

Mit dem Jahr 1993 wird der Européi-
sche Binnenmarkt Wirklichkeit. Wie nie

297



zuvor verbinden sich mit diesem Datum
Hoffnungen und Befiirchtungen glei-
chermaflen, sowohl in den EG-Mit-
gliedsstaaten, bei Biirgern, Parteien und
gesellschaftlichen Institutionen als auch
in den christlichen Kirchen, beim Kir-
chenvolk, bei Kirchenleitungen, Verbin-
den und diakonischen Werken. Welche
Herausforderungen aus dem 6kumeni-
schen und politischen Integrationspro-
zeB} fiir die Kirchen erwachsen, vermag
heute noch niemand annihernd zu
sagen. Da ist nach wie vor Information
gefragt. Uber eine in Kirchenleitungen
und breiten Kreisen bis heute weithin
unbekannte europiische Einrichtung,
den Rat der Europiischen (Katho-
lischen) Bischofskonferenzen (lat. Con-
silium Conferentiarum Episcopalium
Europae, CCEE), informiert die ange-
zeigte Arbeit, eine in Miinster bei Franz
Furger entstandene Dissertation.
Gestiitzt auf bislang unveréffentlich-
tes Material rekonstruiert Thiede die
Geschichte des CCEE, von seinen
Anfangen wahrend des Zweiten Vatika-
nischen Konzils bis ins Jahr 1989. Unter
der Leitfrage, welchen Beitrag die
katholische Kirche zum Aufbau Euro-
pas leistet und leisten kann, entfaltet
Thiede zunidchst einen theologischen,
d.h., dogmatisch-juridischen Orientie-
rungsrahmen, in den er dann Entste-
hung, Entwicklung und Bedeutung des
CCEE in sozialethischer Sicht einzeich-
net und die gewonnenen Einsichten dar-
auf wieder bezieht. Die Bedeutung des
CCEE hingt im wesentlichen mit der
seit dem Zweiten Vatikanum gewachse-
nen Einsicht in Sinn und Tragweite der
Communio-Ekklesiologie und der da-
mit eng verbundenen Idee der bischof-
lichen Kollegialitat zusammen. Der theo-
logische Streit um diese Idee ist bis
heute nicht geklirt; es geht dabei im
Kern um die Frage nach dem theolo-

398

gischen Status der Bischofskonferenzen,
also darum, ob diese lediglich pastorale
Beratungsorgane oder hierarchische In-
stanzen zwischen dem einzelnen Bischof
und dem Apostolischen Stuhl sind.
Thiede versteht Entstehung und Ent-
wicklung des CCEE als ,,Ausdruck und
Erfahrung gelebter Kollegialitat der
Bischéfe und CCEE selbst als Organ
bischoflich-kollegialen Handelns.
Organisation und Struktur des CCEE
wollen der Information, der Koordina-
tion und Kooperation der Bischéfe und
Bischofskonferenzen in fast allen euro-
péaischen Lindern dienen. Dazu bedient
sich CCEE der Vollversammlung, der
Bischofssymposien, der Zusammen-
kunft der Sekretire der nationalen
Bischofskonferenzen und eines Sekreta-
riats. Den nationalen Bischofskonferen-
zen will das CCEE bei der Erfiillung
ihrer Aufgaben helfen — nach den
sozialethisch relevanten Prinzipien der
Subsidiaritdt und Solidaritdt. Thiede
sichtet den Ertrag, welchen Symposien,
Konferenzen und Kongresse in nahezu
zwanzigjahrigem Bestehen von CCEE
erbracht haben: Beitrdge zur Inangriff-
nahme und Ausformulierung europa-
weiter Bemiihungen um das Thema der
Evangelisierung und seiner Konkretion
in sozialethisch relevanten Feldern wie
Frieden, Migration und Medien. Her-
vorgehoben zu werden verdient der
Aspekt, daBl Evangelisierung kein gesell-
schaftspolitischer oder gar konfessionel-
ler ,,Kampfbegriff* ist, sondern die Ver-
antwortung der in Europa lebenden
Christen fiir die Verkiindigung des
Glaubens zugunsten der Welt meint.
Von nicht zu unterschitzender Bedeu-
tung ist hierbei der Hinweis auf die in
allen Bereichen und seit vielen Jahren
erfolgende Kooperation mit der Konfe-
renz Europiischer Kirchen, die wihrend
der Buropiischen Okumenischen Ver-



sammlung ,,Frieden in Gerechtigkeit
im Mai 1989 in Basel ihren berechtigten
Ausdruck fand.

Ob das CCEE den Charakter einer
,.hierarchischen Zwischeninstanz der
katholischen Universalkirche* besitzt,
wie Thiede herauszuarbeiten versucht,
bleibt nach Lektiire des Buches fraglich.
Im Grunde ging und geht es um eine viel
bescheidenere Aufgabe: Weckung des
BewulBltseins bischoflicher Verantwor-
tung in Europa fiir européische Belange
angesichts wachsender europdischer
Herausforderungen sowie Foérderung
und Stiarkung praktischer Zusammenar-
beit zwischen den Bischofskonferenzen
und einzelnen Bischéfen. Aber darin
zeigt sich eine, wenn auch partielle,
Form der Verwirklichung bischéflicher
Kollegialitdt. Wahrend dagegen der von
Thiede vorgezeichnete theologische,
d.h. dogmatisch-juridische Orientie-
rungsrahmen als iiberzogen erscheint
und das Ergebnis seiner Arbeit der Dar-
stellung der Entwicklung und des
Selbstverstdndnisses des CCEE im gan-
zen nicht entspricht, erscheint sein Pli-
doyer fiir den Ausbau regionalkirch-
licher europiischer Strukturen voll und
ganz verstdndlich: Die Mitwirkung der
Kirche im europdischen Integrations-
prozel bedarf angesichts der vielfach
unterbelichteten sozialen Dimension des
Binnenmarktes einer klaren institutio-
nellen Struktur. Noch mehr als bisher
wird man dabei die 6kumenische Zu-
sammenarbeit der Kirchen in Europa
unterstiitzen und immer neu einfordern

Hisen, Wolfgang Thonissen

Michael Strauff, Okumene auf dem
Weg. Der konziliare Proze3 zwischen
Vancouver und Canberra. Luther-Ver-
lag, Bielefeld 1991. 136 Seiten mit
15 Abb. Kt. DM 16,80.

Als Journalist hat StrauB3 den ,,konzi-
liaren Prozef*“ begleitet, hat an den
6kumenischen Versammlungen in Basel
(1989) und Seoul (1990) und der Voll-
versammlung des ORK in Canberra
(1991) ebenso teilgenommen wie an den
von groferer ,,Ortsndhe gekennzeich-
neten westfilischen Zusammenkiinften in
Dortmund (1988) und Miinster (1990).
Seine Berichte und Kommentare geben
Einblick in den Verlauf (und die Vor-
geschichte) der Versammlungen, seine
Interviews betonen einzelne Fragestel-
lungen bzw. Schwerpunkte des 6kume-
nischen Gespréchs des letzten Jahrzehnts.

Wer den konziliaren Prozef3 fortset-
zen will, wird sich an den Beschliissen
orientieren miissen, bei uns vor allem
wohl an denen von Dresden und Stutt-
gart einer-, von Basel andererseits, und
wird das Gesprich unter denen suchen,
die in ihrem alltéglichen Tun und Lassen
sich die Frage nicht ersparen, wie sie mit
ihren Gewohnheiten und ihren Entschei-
dungen zu mehr oder zu weniger Gerech-
tigkeit, zu mehr oder zu weniger Frieden,
zur Bewahrung oder zur Zerstérung der
Schopfung beitragen. Die Beschliisse
aber bekommen Farbe durch die Berich-
te, und dazu kann das Bindchen bei-

t .
e Jiirgen Schroer

SUCHBEWEGUNGEN

Hermann P. Siller (Hg.), Suchbewegun-
gen. Synkretismus — Kulturelle Identi-
tat und kirchliches Bekenntnis. Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, Darm-
stadt 1991. 212 Seiten. Brosch.
DM 44,—.

,,Kulturelle Identitdt und kirchliches
Bekenntnis‘“ heilit es im Untertitel die-
ses Sammelbandes zum Thema ,,Syn-
kretismus*‘.

399



Katholische und evangelische Theolo-
gen und Missionswissenschaftler aus
verschiedenen Kontinenten haben seit
1985 an der Frankfurter J.W. Goethe-
Universitdt Rechenschaft von dem Be-
miihen gegeben, in ihrer jeweiligen Kul-
tur das zu bezeugen, was sie als Evange-
lium gehort haben: Also einerseits die
kulturelle Identitdt zu wahren, anderer-
seits den theologischen Dialog interkul-
turell zu fithren. In zwei Symposien
haben sie 1988 und 1989 eine Zwischen-
bilanz versucht, deren Ertrag hier vorge-
legt wird.

Vor allem kommen Christen zu Wort,
die, auch wenn sie als theologische Leh-
rer unter Menschen anderer Kulturen
gelebt haben, nicht abendldndisch
gepragte Theologie an fremden Orten
haben einpflanzen (oder aufpfropfen)
wollen, sondern die dort zu verstehen
gelernt haben, wie Christen, hédufig in
der ersten oder zweiten Generation, in
ihrer iiberlieferten, ganz und gar nicht
abendldndischen Welt ihren Glauben zu
bezeugen versuchen — eben diese Erfah-
rungen lehren auch danach zu fragen,
wie wir Christen im nachchristlichen
Europa unseren Glauben so bezeugen
konnen, daBl Zeitgenossen verstehen,
wovon die Rede und warum das von
Belang ist: Wer Mission und Evange-
lisation will, wird es sich nicht so ein-
fach machen diirfen wie der Zweite
Lausanner Kongre3 in Manila 1989 in
seinem Manifest schlicht formulierte:
... Wir verwerfen ... den Synkre-
tismus, der versucht, den Glauben an
Christus mit anderen Religionen zu ver-
mischen . . £

Europdische Beispiele fiir die Bemii-
hung um Inkulturation und Indigenisa-
tion werden durchdiskutiert — von Ori-
genes und Konstantin bis zur dialekti-
schen Theologie: Beispiele dafiir, wie
sich das Evangelium ,,in kritischer Syn-

400

thesenbildung*‘ hinein in die soziokultu-
relle Wirklichkeit reformiert (W. Ustorf,
S. 146), Beispiele fiir beharrliche Bemii-
hung um Kommunikation im Sprechen
und im Handeln, in Annéherung und in
Abgrenzung: So kommt auch die Schwie-
rigkeit der Suche nach einer eindeutigen
und fiir Soziologen, Ethnologen, Reli-
gionswissenschaftler und Theologen
gleichermaBen brauchbaren Definition
von ,,Synkretismus‘ an den Tag.

Es sind vor allem Hermann P. Siller
(Frankfurt), Ulrich Berner (Bayreuth)
und Siegfried Wiedenhofer (Frankfurt),
die sich um Begriffe und Definitionen in
Geschichte und Gegenwart bemiihen.
Auch der Beitrag von John D’Arcy May
(z.Zt. Dublin) tragt, auf dem Hinter-
grund melanesischer Entwicklungen,
zur Klarheit des Begriffs bei.

Franz J. Stendebach (Frankfurt) und
Dieter Zeller (Mainz) liefern Beitrdge
zum Alten und Neuen Testament; Theo-
dor Ahrens (Hamburg) und Patrick
F. Gesch (Papua-Neuguinea) berichten
von melanesischer Volkskultur (vgl.
dazu auch die Uberlegungen zur ,,Reli-
gion der kleinen Leute*, die Ahrens in
seinem Sektionsbericht von der Welt-
missionskonferenz 1989, ,,Dein Wille
geschehe®, S. 107ff, vorgetragen hat).
Theo Sundermeier (Heidelberg) trigt
religionsgeschichtliche, Werner Ustorf
(Birmingham) missionswissenschaftliche
Aspekte bei. Juan Carlos Scannones
(San Miguel, Argentinien) Beitrag zur
,.Indianisierung® des Glaubens in Latein-
amerika und der von Francis X. D’Sa
(Poona bzw. Saehasadan) iiber Rai-
mundo Panikkar und seinen ebenso west-
lichen wie indischen Synkretismus lie-
fern farbige Beispiele zum Reichtum der
Facetten. Ina-Maria Greverus reflektiert
unter dem Stichwort ,,Collage* religidse
Komponenten in gegenwirtigen (Sub-)
kulturen.



Was Siller zum Schluf} als Lernertrag
(der bisher gefiihrten Suchbewegungen)
zusammenfaBt, 146t auf Fortsetzung des
Dialogs — in Frankfurt und anders-

wo — hoffen. Jiirgen Schroer

Jiirgen Micksch (Hg.), Deutschland —
Einheit in kultureller Vielfalt. Verlag
Otto Lembeck, Frankfurt a. M. 1991,
191 Seiten. Pb. DM 19,80.

Zum 3. Oktober jahrt sich der Tag der
deutschen Vereinigung. Der #dufBeren
Einheit ist bisher noch nicht die innere
gefolgt. Bereits die alte Bundesrepublik
war ein Land, in dem Menschen ver-
schiedener kultureller Herkunft zusam-
menlebten. Fiir die neue gilt dies erst
recht. Wie soll das Zusammenleben ge-
staltet werden? Was ist die verbindende
Einheit, damit unsere Gesellschaft nicht
von einander widerstrebenden Interessen
zerrissen wird? Zu dieser Fragestellung
haben die Evangelische Akademie Tut-
zing und der Okumenische Vorberei-
tungsausschull zur Woche der auslin-
dischen Mitbiirger im Januar 1991 eine
Tagung durchgefiihrt. Anhand der
Lebensbereiche Gesellschaft und Poli-
tik, Theologie und Religion, Recht, Bil-
dung, Erziechung und Arbeitswelt setzen
sich Politiker, Wissenschaftler, Auslin-
der und in der Ausldnderarbeit Enga-
gierte mit dieser Fragestellung auseinan-
der. Der von Jiirgen Micksch herausge-
gebene Band enthilt die Referate dieser
Tagung.

Bei den Beitrdgen aus der Politik von
Geililer, Glotz, Funcke, Beckstein fallen
wesentliche Ubereinstimmungen auf,
Wie nicht anders zu erwarten, ist der
Begriff der multikulturellen Gesell-
schaft umstritten. Die Zielvorstellung,
dafl Menschen verschiedener kultureller

Herkunft in Deutschland friedlich zu-
sammenleben, wird jedoch auch von
konservativen Politikern wie dem Staats-
sekretdr im Bayerischen Innenministe-
rium, Giinther Beckstein, geteilt. Die
Diskussion iiber das Zusammenleben
verschiedener Kulturen wurde im kirch-
lichen Bereich vorwiegend auf Gesell-
schaft und Politik beschrinkt. Welche
Konsequenzen das Zusammenleben ver-
schiedener Kulturen auch fiir die christ-
lichen Kirchen hat, wurde bisher kaum
reflektiert. Die Aufsidtze der Theologen
Hermann Pius Siller und Friedrich-
Wilhelm Graf, von Michael Mildenber-
ger vom EKD-Kirchenamt und dem
Moderator des deutschen Islamrates,
Muhammad Salim Abdullah, sind des-
wegen besonders zu empfehlen.

Fiir in der Ausldnderarbeit Engagierte
ist die Verdéffentlichung von Jiirgen
Micksch eine wahre Fundgrube. Wem ist
bekannt, daf} sich der Islamrat fiir die
Bundesrepublik zum Grundgesetz be-
kennt? Wer weill heute noch, dafl der
Begriff der multikulturellen Gesell-
schaft bereits 1980 vom Okumenischen
Vorbereitungsausschufl in die Diskus-
sion eingefithrt wurde. Eine der Thesen
zum damaligen Ausldndertag lautete:
,.Wir leben in der Bundesrepublik in
einer multikulturellen Gesellschaft*".
Das Buch enthilt diese fiir in der Aus-
linderarbeit Tétige wichtigen Doku-
mente. Es schliet mit den Thesen des
Okumenischen Vorbereitungsausschus-
ses und des DGB-Bundesvorstandes
zum Motto der diesjdhrigen Ausldnder-
woche ,Viele Kulturen — eine Zu-
kunft. Diese Thesen versuchen, die
Zustandsbeschreibung der Bundesrepu-
blik als multikultureller Gesellschaft
weiterzufithren und DenkanstéBe fiir
die Frage nach der verbindenden Einheit
in Deutschland zu geben.

Giinter Burkhardt

401



Nachwort der Schriftleitung

Santiago de Compostela — Rom — Istanbul — Budapest — hinter uns — Prag und
wieder Santiago vor uns: Wer sollte nicht dankbar sein, daf3 solche ,,Synoden‘‘ nun
mdglich sind in Europa, das immer mehr aus dem Schatten beider Superméichte
tritt. Synoden ziehen Bilanz und ringen um neue Zielvorstellungen. Das bestimmt
weitgehend dieses 3. Heft des Jahres 1992.

Der Beitrag unseres Mitherausgebers Giinther GaBmann, des Direktors von Glau-
ben und Kirchenverfassung, erldutert den Verlauf und die Zielvorstellung, unter
denen die 5. Weltkonferenz dieses wichtigen Teils der 6kumenischen Bewegung im
August 1993 in Santiago de Compostela in Spanien stattfindet. Er mag zugleich als
Einfiihrung in die erste Fassung des Arbeitsdokuments fiir diese Konferenz dienen,
das in diesen Wochen den Kirchen zugeht. Unabhéngig davon kénnen auch Interes-
sierte dieses Arbeitsdokument beim Okumenischen Rat in Genf bestellen.

Inmitten eines wahrhaft dramatischen Szenarios steht die 10. Vollversammlung
der Konferenz Europdischer Kirchen (KEK) Anfang September in Prag vor der Auf-
gabe, den Standort der Kirchen und ihren Auftrag nach der Wende in Europa priizis
und kohérent zu bestimmen. Auch dazu geht in diesen Tagen das Arbeitsdokument
in 2. Fassung hinaus.

Wir danken Hermann Goltz, daB er sich inmitten der europdischen Turbulenzen,
die den kleinen Stab der KEK ausdauernd in Atem halten, die Zeit genommen hat,
uns die Bedeutung dieser Konferenz lebendig werden zu lassen. Eines der groBen
Themen in Prag wird sein: Wie sieht Gerechtigkeit vom Glauben her auf unserem
Kontinent aus? Deswegen haben wir seinem Ausblick auf Prag die beiden Beitrige
von Gotz Planer-Friedrich und Wolf-Dieter Just von der Evangelischen Akademie
in Neudietendorf bei Erfurt und in Miilheim/Ruhr beigegeben. Sie wurden im Miirz
bei einer Konsultation des Lutherischen Weltbundes in Rom vorgetragen.

Der Standort- und Auftragsbestimmung des européischen Protestantismus und
der Vorbereitung auf Prag diente auch die Evangelische Europiische Versammlung
Ende Mirz in Budapest. Dariiber sich aus deutscher Perspektive zu unterrichten,
miissen wir diesmal unserer Leserschaft tiberlassen (siehe dazu auch die Zeitschrif-
tenschau). Der Schriftleitung schien es wichtig, zu diesem Ereignis einen Bericht-
erstatter aus einer westeuropdischen protestantischen Minderheitskirche zu Wort
kommen zu lassen. Dal wir in Jean-Francois Collange, Professor in StraBburg,
zugleich einen Autor finden konnten, fiir den die reformatorische Tradition die Auf-
klarung und die Neuzeit positiv mit einschlieBt, freut uns.

Mit gleicher Freude wenden wir uns einer Bilanz und einer Standortbestimmung
zu, der Bilanz ndmlich, die Aruna Gnanadason, Direktorin der Frauenabteilung in
Genf fir die Okumenische Dekade ,,Solidaritét der Kirchen mit den Frauen® zu
deren Halbzeit vornimmt, ein Thema, das wir weiter verfolgen werden, und der
Standortbestimmung, die die Vorsteher der orthodoxen Kirchen Mitte Mérz im
Phanar in Istanbul, dem Sitz des Okumenischen Patriarchen vorgenommen und in
einer ,,Botschaft* verdffentlicht haben. Die Erlduterungen dazu hat Professor
Anastasios Kallis/Miinster auf der Mitgliederversammlung der Arbeitsgemeinschaft
Christlicher Kirchen am 4. Juni in Arnoldshain vorgetragen. Auch dabei wurde
deutlich, dafl die Beziehungen zwischen der Kontinuitit einer Glaubensgemein-

402



schaft und dem ,,Land*, in dem sie ihren Glauben lebt, viel zu lange vernachldssigt
worden sind. Die kumenische Bewegung wird um eine Neubewertung von Konfes-
sion und Nation nicht herumkommen, will sie der Regression in atavistische Verhal-
tensweisen diesen Identitdtsmerkmalen gegeniiber ernsthaft und nicht nur mit
moralischen Appellen begegnen.

Die Grundsitze evangelischen Rechtfertigungsglaubens in befreiende Seelsorge
umzuwandeln, ist Heino Falcke in einem Referat gegliickt, das er Ende Februar bei
einer Veranstaltung in Berlin mit Beteiligten aus allen Lagern gehalten hat. Wir
empfehlen diesen Beitrag allen unseren Lesern und Leserinnen, insbesondere denje-
nigen, die zornig sind, wie jimmerlich ,,Bewiltigungen der Vergangenheit* unter
uns verlaufen — auch im Westen. Offenbar sind wir als deutsche Gesamtheit noch
nicht mehr, als was hier an den Tag tritt. Aber ist dieser ,,Jammer‘ nicht Teil der
Wabhrheit iiber uns und der aktuelle Kontext fiir die Botschaft von der Rechtferti-
gung nicht der Fehlerlosen und Selbstgerechten, sondern. .. Vo

Anschriften der Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter

Giinter Burkhardt, Neue Schlesingergasse 22, 6000 Frankfurt a.M. / OKR i.R.
Dr. Lothar Coenen, Robert-Koch-Str. 113c, 3008 Garbsen 2 /Prof. Dr. Jean-
Francois Collange, 9, place de I’Université, F-67084 Strasbourg / Dr. Heino Falcke,
Dalbergsweg 21, 0-5020 Erfurt / Sybille Fritsch-Oppermann, Ev. Akademie
Loccum, 3056 Rehburg-Loccum / Prof. Dr. Giinther GafBlmann, 150 route de
Ferney, CH-1211 Genf 2 / Aruna Gnanadason, 150 route de Ferney, CH-1211 Genf /
Prof. Dr. Erich Geldbach, Eifelstr. 35, 6140 Bensheim / Studienleiter Prof. Dr.
Hermann Goltz, 150 route de Ferney, CH-1211 Genf / Dr. Ralf Koerrenz, Schumann-
str. 104, 4020 Mettmann / Prof. D. Dr. Hanfried Kriiger, Georg-Treser-Str. 32,
6000 Frankfurt a.M. 70 / Thomas Kiittler, Untere Endestr. 4, O-9900 Plauen /
Dr. Wolf-Dieter Just, Uhlenhorstweg 29, 4330 Miilheim (Ruhr) / Prof. Dr. Dr.
Anastasios Kallis, Bogenstr. 6, 4400 Miinster / Wolfgang Miiller, Postfach 101762,
6000 Frankfurt a.M. / Dr. Gotz Planer-Friedrich, Zinzendorfhaus, 0-5301 Neudie-
tendorf / Prof. Dr. Konrad Raiser, Dr.-Kolbe-Str. 13, 5810 Witten / Prof. Dr. Rolf
Schéfer, Wiirzburger Str. 37, 2900 Oldenburg / OKR i. R. Jiirgen Schroer, Tiergarten-
str. 45, 4000 Diisseldorf 1 / Dr. Werner Schwartz, Gartenstr. 6, 6710 Frankenthal /
Dr. Wolfgang Thonissen, Stafflenbergstr. 44, 7000 Stuttgart 1 / Sup. Karl Heinz
Voigt, Koenigsallee 70, 1000 Berlin 33.

403



Sich im Dialog begegnen

esssesascn

Sundem;neier
Aus einer
Quelle
schopfen wir

Von Afrikanern
lernen

_GrB
Sachbuch

Theo Sundermeier

Aus einer Quelle
schopfen wir

Von Afrikanern lernen

189 Seiten. 24,80

[3-579-00794-7]

GTB Weltreligionen 794

Das Buch erzihlt von den afrikani-
schen Religionen, den Gemeinden und
ihrem religiésen Leben und vermittelt
neue Einsichten im Umgang mit
existentiellen Grunderfahrungen wie
Trauer, Freude und Leid. In der
Begegnung mit afrikanischen Kulturen
und Menschen wird der Blick auf die
eigene, meist selbstverstandlich hinge-
nommene Lebenswelt in tiberraschen-

der Weise verandert.

--------------- sssscsossosssae

Muhammead Salim Abduliah

Isilam

fiirdas Gesprach
mit Christen

aTB
Sachbuch

Muhammad Salim Abdullah

Islam

fiir das Gespréch mit Christen

Mit einem Vorwort von Adel
Theodor Khoury.

192 Seiten. 19,80

[3-579-00793-9]

GTB Weltreligionen 793

Mit Sachverstand und Feingefiihl
erlutert Salim Abdullah die Lehre
des Islam und dessen Ordnungsvor-
stellungen. Seit Jahren ist er sachkun-
diger Autor zahlreicher Biicher,
Dokumentationen und Beitrige zum
Islam, zur Geschichte des Islam in
Deutschland und zum Dialog
zwischen Muslimen und Christen.

Giitersioher

Verlagshaus
Gerd Mohn

5000000000 006000080000008000008 00080080

"sescssssssscnsssnsnss

sensssnes

sssesssesesescssecne

tsssdsssssscsssssns

seessscecccseesssenn s



Den einen Glauben bekennen *
VON ULRICH KUHN

Martin Seils zum 65. Geburtstag

Die Situation der evangelischen Kirchen in unserem Land, speziell in den
neuen Bundesléndern, ist im gegenwiirtigen Augenblick von einer vielfilti-
gen Unsicherheit geprégt. Dies gilt sowohl im Blick auf die Probleme der
Vergangenheitsbewiltigung wie im Blick auf die Standortfindung im neuen
gesellschaftlichen Umfeld. Diese Unsicherheit der Kirche im Blick auf ihren
gegenwirtigen Auftrag ruft nach einer neuen Besinnung auf ihr Zentrum,
den Glauben an den dreieinigen Gott. Hinzu kommt, zunehmend wohl
auch im Westen Deutschlands, dal die bewuBte Orientierung an der Bot-
schaft des christlichen Glaubens immer mehr Sache einer Minderheit im
Lande wird. Es steht daher in ganz neuer Weise der missionarische Auftrag
der Kirche in einer sdkularen Welt vor uns, der die Bereitschaft erfordert,
Rechenschaft zu geben von der Hoffnung, die in uns ist (1Petr 3,15).

Eine solche Besinnung muf} aber in 6kumenischer Gemeinsamkeit erfol-
gen. Schon 1971 hat die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung
formuliert: ,,Wir sind in dem, was wir gemeinsam leben, im Gebet ausspre-
chen und gemeinsam verkiindigen kénnen, offensichtlich weiter als in dem,
was wir lehrméfig fixieren konnen. Deshalb sollten wir aussprechen, was
Inhalt unseres Lebens, Betens und unserer Verkiindigung ist.“' Gegenwir-
tig stehen wir indessen vor neuen Belastungen des 6kumenischen Verhalt-
nisses, etwa angesichts gewisser Rekonfessionalisierungstendenzen in den
Kirchen und ihren Theologien, aber auch im politisch-gesellschaftlichen
Raum. Der deutsche Einigungsprozel3 hat die Frage nach den konfessionel-
len Gewichten in Deutschland neu virulent werden lassen, was allein Grund
genug wire, uns auf den einen Glauben, der einen verbindenden Grundkon-
sens darstellt, zu besinnen.

Dies ist der Kontext, in dem wir nachdenken iiber das 6kumenische Stu-
diendokument ,,Gemeinsam den einen Glauben bekennen‘ 2.

* Vortrag auf der gemeinsamen Tagung der Synoden der evangelischen Landeskirchen Thii-
ringen und Wiirttemberg am 29. Mai 1992 in Friedrichroda (Thiir.). Die Einleitung wurde
stark gekiirzt, der 1. Teil (in Friedrichroda ausfiihrlich vorgetragen) wird hier nur in thesen-
artiger Zusammenfassung wiedergegeben.

Der Text ist Martin Seils, Jena, gewidmet in dankbarer Erinnerung an Jahrzehnte gemein-
samer 6kumenisch-theologischer Arbeit, bei der auch in Zukunft seine kritisch-besonnene
Stimme unentbehrlich ist.

405



I. Das Projekt

Das Studiendokument ,,Gemeinsam den einen Glauben bekennen* stellt
einen Schritt auf dem Wege der Kirchen zur Gewinnung ihrer sichtbaren
Einheit dar. Es versucht, eine der grundlegenden Bedingungen solcher Ein-
heit erfiillen zu helfen, zu denen neben der gegenseitigen Anerkennung von
Taufe, Eucharistie und Amt und der Gewinnung gemeinsamer Strukturen
von Zeugnis und Dienst sowie fiir Entscheidungsfindung und verbindliches
Lehren vor allem das gemeinsame Bekenntnis des apostolischen Glaubens
gehort. ?

Der Ausgangspunkt der 6kumenischen Studie war die Einsicht, daB die
voneinander getrennten Kirchen einerseits gemeinsam das biblische Zeugnis
als Kanon haben und auf dem Boden der altkirchlichen Bekenntnisse stehen
(wobei das NC dasjenige Bekenntnis ist, das in besonderem MafBe Ost- und
Westkirchen verbindet); daf3 sie aber andererseits in der Auslegung und
Anwendung des gemeinsamen Grundes so gravierend voneinander abwei-
chen, daB die Kirchengemeinschaft nicht aufrecht erhalten werden konnte.
Ein Symptom ist der im lateinischen Westen durch das umstrittene ,,filio-
que‘ erweiterte Wortlaut des NC.

Aufgrund dieser Ausgangslage ist als Grundtext fiir ein neues gemeinsa-
mes Bekennen des apostolischen Glaubens das Glaubensbekenntnis von
Nicéda und Konstantinopel von 381 (NC) gewihlt worden.* Dabei sind drei
Schritte vorgesehen: die Auslegung (explication) des iiberlieferten Glau-
bens, die daraufhin erfolgende erneute gemeinsame Anerkennung (recogni-
tion) des tiberlieferten Bekenntnisses sowie ein neues bekennendes Ausspre-
chen (confession) des einen apostolischen Glaubens. Dabei‘'meint ,,apostoli-
scher Glaube selbst nicht eine bestimmte Glaubensformel, sondern die
dynamische Wirklichkeit des christlichen Glaubens in ihrer Vielgestaltig-
keit. Das Studiendokument stellt einen Beitrag zu dem ersten der genannten
Teilschritte dar, wobei {iber Vollzug und Art der beiden anderen Teilschritte
noch keine volle Klarheit herrscht. In dieser Auslegung ist der Versuch
unternommen worden, iiberliefertes Bekenntnis fiir neues Bekennen zu
offnen.

In diesem Versuch erscheint indessen zugleich die Problematik des Vorha-
bens: In welchem Mafle sind wir, wenn es um heutiges gemeinsames Beken-
nen des Glaubens geht, an das altkirchliche Bekenntnis gebunden?’® Inwie-
fern sind insbesondere die christologischen Aussagen des NC, die mit Hilfe
griechischer Denkkategorien formuliert sind und deutlich die damaligen
Auseinandersetzungen um die Gottheit Christi erkennen lassen, fiir uns ver-

406



bindlich? Die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung vertritt hierzu
die Ansicht: a) fiir die Verbindlichkeit des NC heute sprechen einmal seine
Okumenische Verbreitung und sein liturgischer Gebrauch in den Kirchen; b)
die christologische Problematik ergibt sich aus dem Zeugnis des NT, wobei
mit Hilfe von Kategorien aus dem griechischen Denken das biblisch-christ-
liche Reden von Gott gegen das Gottesverstindnis des Griechentums vertei-
digt wird. Das schlieB3t allerdings nicht aus, daB das NC fiir uns im Lichte
der weitergegangenen Geschichte des Glaubens, insbesondere der Bekennt-
nisgeschichte des 16. Jahrhunderts und neuzeitlich-gegenwirtiger Glaubens-
erfahrungen auszulegen ist und allein so Verbindlichkeit beanspruchen kann.

Der Versuch einer gemeinsamen dkumenischen Auslegung des apostoli-
schen Glaubens soll der Verstindigung dariiber dienen, daBl wir in den
Grundlagen unseres Glaubens nicht nur bei der Rezitation der alten For-
meln, sondern auch bei gegenwirtigen Neuformulierungen eine fundamen-
tale Gemeinsamkeit entdecken und bezeugen kénnen. Das schlieBt indessen
nicht aus, dal3 die Formen heutigen Bekennens von Situation und Konfes-
sion her durchaus vielfdltig und unterschiedlich sein kénnen.

II. Inhalte

Es sollen im Folgenden fiinf querschnittartige Durchblicke unternommen
werden, von denen her die verschiedenen Dimensionen dieser Auslegung
des NC in den Blick treten kdnnen.

(1) Glauben

Was im Text des NC ausgesprochen wird, ist der Inhalt dessen, was die
Kirche als ihren Glauben bekennt. ,,Wir glauben an Gott . . ** Wie die einlei-
tende Auslegung des Ausdrucks ,,wir glauben‘* deutlich macht, ist der dann
folgende Inhalt nur verstehbar aufgrund der Tatsache, daB da einzelne
Menschen und eine Gemeinde antworten wollen auf einen Ruf, der ergan-
gen ist, auf Erfahrungen von Gottes Gnade und Liebe (n. 4), von denen
recht eigentlich die Christenheit lebt. Der Glaube der Kirche ist nicht in
erster Linie eine Zusammenstellung von zu bejahenden oder zu verneinen-
den oder so oder so zu verstehenden Inhalten, sondern er ist primér eine
spirituelle Bewegung. Er ist ein Vorgang des Vertrauens des einzelnen
genauso wie des Vertrauens der ganzen Kirche, und er kniipft als solcher
Vorgang ein Band der Gemeinschaft, — ein Band, das leider durch die
Trennung der Christenheit beeintriachtigt wird (n. 3).

407



Der Text der Auslegung sagt das in knappen und diirren Worten. Wir soll-
ten jedoch die Herausforderung an uns nicht iiberhoren. Es ist die Frage
nach der geistlichen Grunderfahrung: der personlichen Begegnung mit
Jesus, nach dem Ruf in die Nachfolge, nach dem Leben und der Gestalt der
Gemeinde in Eucharistie, Zeugnis und Dienst. Und es ist in dem allen die
Frage nach der Erfahrung, gefiihrt zu sein von Gott durch die Zeiten. Viel-
leicht sollten wir, ehe wir uns iiber Gegenstinde verstindigen, uns iiber
unsere geistlichen Erfahrungen austauschen, uns fragen: wo und in welcher
Weise sind wir Gott so begegnet und erfahren uns als glaubende Gemeinde
so, daB wir Anlafl haben, in den Glauben der Kirche durch die Jahrhun-
derte einzustimmen. Freilich nétigt uns solche Erfahrung dann auch umge-
kehrt zum Schritt in den Erkenntnisbereich und in den Streit um die sachge-
rechte Rede von der Welt, vom Menschen und von Gott. Damit kommen
wir zu den Gegenstinden des Glaubens.

(2) Das Geheimnis des dreieinigen Gottes

Grundlegender Inhalt des Dokuments ist der von der Christenheit in
ihren Gottesdiensten bekannte Glaube an den dreieinigen Gott. Bei einer
Beschéftigung mit dem Text muB es also in erster Linie darum gehen, die-
sem Geheimnis in neuer Weise nachzudenken. Es ist nun freilich kein
Geheimnis, dafl wir, wenn wir anfangen nachzudenken, erhebliche
»Schwierigkeiten mit der Trinitdt‘* haben. Ist nicht der Glaube an Gott
iiberhaupt fraglich und umstritten geworden? Welchen Sinn kann es dann
haben, uns mit der scheinbar wesentlich komplizierteren und offenbar ganz
innertheologischen Frage nach der Dreieinigkeit herumzuschlagen?

Der Text der Auslegung setzt damit ein, da} er darauf hinweist: ,,Die Tri-
nitétslehre ist kein Produkt abstrakter Spekulation, sondern eine Zusam-
menfassung dessen, wie Gott in Jesus Christus offenbart wird* (n. 15). In
der Tat geht es im Bekenntnis zum dreieinigen Gott um die Frage, wer der
eigentlich ist, den wir Christen als Gott anbeten. Die grundlegende Ant-
wort, die sich dann in der Trinitdtslehre der Kirche verdichtet hat, lautet:
Gott ist auf der einen Seite der unfaBbare, geheimnisvolle Grund der Welt,
das von uns niemals wirklich erfaBbare Geheimnis, der Schopfer, der uns
zur Anbetung, zum Dank und zur gehorsamen Antwort des Lebens gerufen
hat. Aber das eigentlich Erregende an dem wahren Gott ist, daB er — als
dieses Geheimnis — uns mitten in unserer Welt und Geschichte begegnet.
Genau an dieser Stelle liegt der tiefe Unterschied zum Gottesverstindnis der
griechischen Philosophie, wo Gott entweder als die hochste Idee des Wah-

408



ren, Guten, Schonen (Plato) oder aber — abstrakter noch — als der ,,unbe-
wegte Beweger‘‘ des Universums (Aristoteles) beschrieben wird, zu dem hin
das ganze All in Bewegung ist. Der Gott der Bibel ist anders. Er ist ein
geschichtlicher Gott, der sich einlidBt aufs Wohl und Wehe der Menschen
und uns sozusagen mitten unter uns begegnet. Das hat in seiner Weise
bereits der alttestamentliche Glaube bekannt und zum Ausdruck gebracht
(vgl. n. 32), das ist dann aber das uniiberbietbare Thema der neutestament-
lichen Verkiindigung. In der Mitte steht das Bekenntnis zum Kommen Got-
tes in dem Menschen Jesus von Nazareth. Er ist gewill der Mensch, der in
Gehorsam und Liebe seinen Weg fiir Gott und die Menschen ging. Aber
,,die menschliche Wirklichkeit Jesu in Verbindung zu Gott dem Vater kann
nur als Manifestierung des ewigen Gottes selbst verstanden werden. Das
Ewigsein bezieht sich nicht nur auf den, mit dem Jesus verbunden war, son-
dern auch auf den Sohn, der in solcher Weise mit dem Vater verbunden ist‘
(n. 112). In dem Menschen Jesus von Nazareth, in seiner Menschlichkeit,
Verkiindigung und Leidensgeschichte erkennen und erfahren Christen die
Nihe des barmherzigen Gottes selbst. Das schwer verstehbare ,,homousios*
bringt zum Ausdruck, daB solches Eingehen Gottes in die Geschichte der
Einheit des einen geheimnisvollen Gottes keinen Abbruch tut.

Die Auslegung im Studiendokument (n. 114) weist im iibrigen darauf hin,
daB} Jesus in der Heiligen Schrift nicht der einzige ist, der ,,Sohn Gottes*
genannt wird. Wir finden diese Bezeichnung fiir wichtige Gestalten des
Alten Testaments, und im Neuen Testament werden alle die, die zu Jesus
gehoren, ,,Sohne Gottes* genannt. Das besagt aber doch, daf3 es von Chri-
stus her und in seinem Lichte immer wieder Menschen in der Geschichte
gibt, in denen Gott anderen Menschen begegnen will. Und es wire wohl
auch ein Stiick Spiritualitit, solche Zeugen Gottes wahrzunehmen, ihren
Anruf, ihr Wort ernstzunehmen als Seinen Anruf und Sein Wort. (Vielleicht
gibt es solche Zeugen sogar unter Nichtchristen®.) Das hingt aber bereits
mit dem anderen zusammen. Die Christenheit bekennt zugleich die Erfah-
rung einer Leben gewihrenden und erneuernden Macht, in der sie Gott
selbst in der Gestalt des Geistes am Werke sieht. Das Dokument erinnert
mit Recht daran, daf solcher Geist nach dem biblischen Zeugnis bereits in
der Schopfung wirksam ist: ,,Durch den Geist Gottes und in ihm wird den
geschaffenen Wesen die Gabe des Lebens verliehen. Alle Formen des Lebens
sind Gaben Gottes (Ps 104,29.30).” Dal} wir in dieser Weise Gott inmitten
der Schopfung wiederentdeckt haben, gehort zu den gegenwirtigen Auf-
briichen der Christenheit. Aber dies ist die gleiche Macht, die dann auch
und vor allem ,,das neue Leben in Christus‘ bewirkt: ,,Menschen werden

409



neu geboren als Erstlingsfriichte der neuen Schopfung, und mit der tibrigen
Schépfung harren sie in Hoffnung (Rom 8,11.19-20)* (n. 206). Durch das
Wunder des Geistes Gottes kann menschliches Leben gelungenes Leben aus
Vergebung und Versohnung werden, und es kann uns Zukunft er6ffnet wer-
den mitten in Dunkel und scheinbarer Sinnlosigkeit. Der erneuernde Geist
erweist sich so auch als Widerschein des Kreuzes Jesu, in dessen Niedrigkeit
Gott uniiberwindliche Hoffnung gesit hat. Und Gott verbindet durch sei-
nen Geist Menschen zur Kirche als der Gemeinschaft des Geistes, der er
eine Vielfalt von Gaben — auch prophetische Rede — schenkt. In diesem
Zusammenhang entwickelt das Dokument eine bemerkenswerte 6kumeni-
sche Ekklesiologie, die vom Gedanken der communio in der Ortskirche
gepragt ist — ein lange angemahntes dkumenisches Desiderat. (Ob man
hier dann auch noch iiber das Dokument hinaus an Geistaufbriiche auller-
halb der Kirche denken koénnte?”)

In dieser Weise also bekennen Christen Gott als den, der sich den Men-
schen in Liebe und rettender Kraft mitteilt. Es gibt so etwas wie einen ,,Wér-
mestrom*, der durch die Geschichte geht (E. Bloch®), und es ist dieser
Wairmestrom, als den wir den einen Gott bekennen. Gott ist schon in sich
selbst voller Bewegung, Leben und Liebe (sog. immanente Trinit4t). Und er
erhilt die von ihm geschaffene Welt trotz aller Wirrnis und Bedrdngnis und
fithrt sie zu ihrem Ziele.

Das Dokument mochte, um das zusammenfassend zum Ausdruck zu
bringen, bei der biblischen Rede von Gott dem ,,Vater* bleiben, von dem
diese heilende Bewegung ausgeht. Es hebt aber zugleich die miitterlichen
Ziige Gottes hervor (n. 43.52). Zwar wird in der HI. Schrift ,,Jahwe niemals
als ,,Mutter* angeredet** (n. 43). Aber die Rede von Gott als Vater spricht
Gott weder ,,biologisches Mannsein* zu, noch meint sie, dafl die sogenann-
ten ,,mannlichen* Pradikate die einzigen Eigenschaften Gottes sind (n. 51).
Deshalb kann in einem Kommentarsatz auch auf die Diskussion in einigen
Kirchen hingewiesen werden iiber die Frage, ob man Gott nicht doch auch
als Mutter anreden diirfe (n. 52 Komm.).

Vielleicht ist aus diesen Andeutungen heraus deutlich, dafl es schon loh-
nend und wichtig — wenn auch nicht gerade auf der StraBe liegend — ist,
heute neu iiber unser trinitarisches Bekenntnis zu Gott nachzudenken. Der
Sinn ist schlicht: Gott ist weder einfach das unnennbare Numinosum in der
Tiefe der Wirklichkeit, noch ist er der despotische Herr, der die Welt
unbarmherzig zur Verantwortung zieht; sondern er ist der, der — durch
alles Gericht durchbrechend — handelnd und leidend in unsere Wirrsal ein-
geht, diese unsere Welt und die Menschen in ihr in Liebe, Geduld und

410



Barmbherzigkeit tragt und sie endlich zu einem guten Ziele fiihrt. Ist das
unser Glaube, von dem wir leben und der unser Leben prigt? Was wire das
fiir ein Zeugnis, das dies, ohne seicht zu werden, der Welt, den Menschen
in ihr mitteilen konnte, — ein Zeugnis, das nicht zuerst Moral und Leistung
predigte!

(3) Abgrenzungen

In einem zweiten Durchblick gehen wir auf das ein, was man in der Fach-
sprache ,,apologetische Aussagen nennen konnte. Sie begegnen insbeson-
dere im Zusammenhang der Auslegung des ersten Glaubensartikels. Hier
versucht der Text ndmlich neben der positiven Darlegung des christlichen
Glaubens an Gott, Rechenschaft iiber den Sinn dieses Glaubens angesichts
der teils sdakularen, teils nichtchristlich-religiosen Welt zu geben, in der die
Christen sich gegenwértig vorfinden. Die Situation in Europa und Nord-
amerika wird insbesondere dort angesprochen, wo auf die ,,Herausforde-
rungen durch Atheismus und Sidkularismus‘ eingegangen wird (n. 23 ff),
— Geisteshaltungen, die auch vor unserem eigenen Herzen nicht haltma-
chen. Es wird in erster Linie auf die Notwendigkeit eines glaubwiirdigen
christlichen Lebenszeugnisses verwiesen (n. 24), da — wie es heilit — in der
weltanschaulichen Auseinandersetzung der Gegenwart ,,rationales Argu-
mentieren nicht der einzige, vielleicht nicht einmal der wichtigste Aspekt*
ist (n. 24). Und auch das ist zuerst zu uns selbst gesagt: Wer wissen will,
ob die Botschaft zutrifft, muf} sich im Leben auf sie einlassen (Joh 7,17).

Dennoch kommen dann auch Argumente zur Sprache: es wird vom Sinn-
verlust eines rein sidkularen Lebens (n. 28.29) sowie vom Ungeniigen einer
Welterklarung ohne Gott (n. 25) gesprochen. ,,Ohne eine transzendente
Wirklichkeit als ihrer Grundlage wiirde der Welt der endlichen Dinge und
der sdkularen gesellschaftlichen Systeme ein letzter Sinn und Zweck feh-
len.”“ Ein solcher Bezug sei fiir die Gesellschaft schon deshalb nétig, weil
sie ,,Bemiithungen antreibt, zumindest vorldufige Formen der Gerechtigkeit
und tragfdhiger Ordnungen und Bedingungen zu schaffen, die ein Leben in
menschlicher Wiirde ermoglichen* (ebd.).

Im Hintergrund solcher Argumentation steht ein Bild von einer anzustre-
benden Gesellschaft, fiir die eine offentliche religitse Orientierung ent-
scheidend ist. Hier kénnen zweifellos Fragen entstehen: Ist dies eine Absage
an die sich sdkular verstehende pluralistische Gesellschaft? Wird, falls hier
auch der christliche Glaube im Blick ist, dieser nicht zu einem notwendigen,
wenigstens wiinschenswerten und damit auch ideologisch absegnenden Fak-
tor der Gesellschaft? (Konnte so eine Konzeption etwa auch hinter der

411



Erwdhnung des Namens Gottes in der Praambel des Grundgesetzes der
Bundesrepublik stehen??) Ich persénlich habe dieser Argumentation
gegeniiber keine Schwierigkeiten, weil ich denke, daf die extremen Gefahr-
dungen der Gegenwart nach transzendenter Neubesinnung geradezu rufen.
Aber ich weil3, daf3 es auch unter nachdenklichen Christen hier andere Mei-
nungen gibt. Freilich hétte ich mir an dieser Stelle einen deutlicheren Hin-
weis auf die heilvolle Bewegung des dreieinigen Gottes (und nicht nur eine
allgemeine religiose Anmahnung) gewiinscht.

Auch die Argumentation, die vom Leid und dem Bosen in der Welt gegen
Gottes Gerechtigkeit und Allmacht gefiihrt wird, wird an mehreren Stellen
des Dokuments erwidhnt. Das ist eine Frage, die schon Thema des Hiob-
Buches ist. Sie wird seit G. W. Leibniz als Frage der Theodizee auch philoso-
phisch diskutiert. Das Dokument gibt zu, daBl im Blick auf solche Erfah-
rungen der christliche Glaube nicht einfach eine ,,Losung‘ im Blick auf das
,.warum‘ anzubieten hat (n. 26, vgl. n. 60 f, 154) ... Er weill aber um das
rettende Kommen Gottes in Leiden, Tod und Auferstehung Jesu von Naza-
reth sowie in seinem befreienden und neuschaffenden Geist (n. 26.61.157).
Gerade hier ist es entscheidend, daB Gott der dreieinige ist, der in der Welt
in Liebe und heilender Kraft wirkt.

Die apologetischen Uberlegungen des Dokuments gegeniiber den
nichtchristlichen Religionen gehen davon aus, daf fiir Christen der in Chri-
stus geoffenbarte Gott ,,die einzig wahre Weise des Bekennens ist* (n. 35),
entsprechend Apg 4,12. Gleichzeitig und sozusagen von diesem Kriterium
aus wird aber unterstrichen, daB es bei den nichtchristlichen Religionen
,.-wichtige Elemente der Wahrheit* zu entdecken gibt, die den Christen dazu
dienen kénnen, den Glauben an den dreieinigen Gott lebendiger zu entfal-
ten. Bei den asiatischen und afrikanischen Religionen ist an ein Insein Got-
tes in den Realititen des alltiglichen Lebens zu denken (n. 34), beim Islam
an die starke Betonung der Einheit und Einzigkeit Gottes, die das Christen-
tum niemals geleugnet hat, die es nur konsequenter als lebendige Einheit
— in sich selbst und nach auBlen — zu begreifen versucht (n. 33). Beim
Judentum werden sogar Hinweise auf Realitéiten festgestellt, die als spezifi-
sche Repriisentationen des einen transzendenten Gottes in der Welt angese-
hen werden konnen (Gesetz, Weisheit, der Gnadenstuhl Gottes) und damit
eine gewisse Nidhe zum trinitarischen Bekenntnis der Christen darstellen
(n. 32). Im Zusammenhang der Auslegung des Todes Jesu werden dariiber
hinaus bestimmte Einsichten aus dem gegenwirtigen jiidisch-christlichen Dia-
log aufgenommen: beklagenswert ist insbesondere die Geschichte antijtidi-
scher Einstellungen unter den Christen (n. 149), und es wird die bleibende

412



Bedeutung der Erwéhlung des jiidischen Volkes betont (n. 151). Damit wird
freilich an der anfanglichen Voraussetzung, daf letztlich nur in Christus
wirkliches Heil zu finden ist, kein Abstrich gemacht. Genau hier aber
begegnen immer wieder kritische Riickfragen unter Christen, weshalb dies
wohl erneut Gegenstand unserer Uberlegungen (etwa im Blick auf den Dia-
log mit anderen Religionen, vgl. n. 35) sein mulf.

(4) Okumenische Perspektiven

Als 6kumenische Auslegung bemiiht sich das Studiendokument naturge-
mifl auch um die Kldrung von Glaubensaussagen, die zwischen den Kir-
chen umstritten sind. Darauf soll in einem dritten Durchblick eingegangen
werden.

a) Im Zusammenhang des 2. Glaubensartikels werden in mehreren (in der
Kommission heftig diskutierten) Abschnitten Aussagen zu Maria, der Mut-
ter Jesu, gemacht. Bekanntlich haben wir es hier mit einem im ékumeni-
schen Dialog noch nicht geniigend durchleuchteten Feld zu tun, das bis in
die religiose Praxis hinein zu Schwierigkeiten des 6kumenischen Miteinan-
der fiihrt, die von den entsprechenden katholischen Dogmen nur bestatigt
werden. Angesichts dieser Gesprichslage sind die Aussagen des Dokuments
in ihrer Zuriickhaltung bemerkenswert. Von Maria wird zugleich als von der
,,Gottesgebdrerin® und als von derjenigen gesprochen, die als Horerin des
Wortes Vorbild der Kirche ist (n. 122). Sie gehort in einzigartiger Weise hin-
ein ins Heilsmysterium Gottes (das ,,theotokos* ist eine altkirchliche Aus-
sage), und ist doch gleichzeitig Glied der Gemeinschaft der Kirche, ndmlich
der Menschen, die das Wort Gottes horen und auf Christus warten. Obwohl
von einer Erlosungsbediirftigkeit Marias ausdriicklich nichts gesagt ist,
diirfen wir aus evangelischer Glaubenserkenntnis heraus (auch in Erinne-
rung an Luther) flir diese zuriickhaltenden und zugleich geistlich gewichti-
gen Aussagen dankbar sein.

b) Die Frage des ewigen trinitarischen Ausgangs des Heiligen Geistes ist
zwischen ostlicher und westlicher Kirche umstritten, vor allem auch des-
halb, weil der Westen den urspriinglichen Wortlaut des NC durch Ein-
fiigung des ,,filioque* verdndert und damit einen Eingriff in die gesamt-
kirchliche Tradition vorgenommen hat. Aber auch inhaltliche Fragen ste-
hen im Hintergrund. Dem Westen lag besonders daran, die Christusbezo-
genheit des Geistes zu betonen. Die Aussage des Dokuments liegt etwa auf
der Linie der 6kumenischen Konsultationen zu dieser Frage in Klingenthal
(ElsaB) 1978/799: es pladiert fiir den urspriinglichen Wortlaut des NC

413



(Streichung des ,,filioque‘‘), betont aber in der Sache die ursprunghafte
Beziehung des Geistes zum Sohn, die als solche von der Orthodoxie auch
nie bestritten worden ist (n. 209).

¢) Ein ebenfalls vor allem zwischen westlicher und 6stlicher Theologie (in
gewissem Malle auch zwischen katholischer und evangelischer Theologie)
umstrittenes Problem ist die Frage, ob und in welchem Sinne von einer
Stindhaftigkeit der Kirche, der im Glaubensbekenntnis das Pridikat ,,hei-
lig* zukommt, gesprochen werden kann. Vom evangelischen Glauben her
haben wir Schwierigkeiten, die entsprechenden Bedenken vor allem auf
orthodoxer Seite zu verstehen, weil nach unserem Verstdndnis ,,Heiligkeit*
ohnehin nichts als die Tatsache der unter Gottes Gnade vergebenen Siinde
meint. Am katholischen Kirchenverstindnis kritisieren wir bis zur Stunde,
daB es dort offenbar ausgesparte Bereiche gibt, in denen Siinde und Irrtum
grundsitzlich nicht geschehen kénnen (Problem der Unfehlbarkeit). Das
Dokument hebt auf verschiedene Perspektiven der westlichen und der 6st-
lichen Ekklesiologie ab — die Perspektive der Kirche als gottliches Heils-
mysterium und die Perspektive der irdisch-geschichtlichen Kirche (n. 226
Komm.), die zu unterschiedlichen Urteilen iiber die Heiligkeit der Kirche
fithren. Es formuliert: ,,Obwohl sie eine Gemeinschaft von Siindern ist, die
darum weil}, dall Gottes Gericht bei ihnen beginnt (1Petr 4,17), ist sie doch
heilig, weil sie vom Wissen darum getragen wird, dal} sie Vergebung erfah-
ren haben und stindig weiter erfahren.* (n. 239) Hier bleibt allerdings
offen, inwieweit das nur fiir die Glieder der Kirche oder ob es auch fiir die
Kirche als Heilsmysterium insgesamt gilt . ..

d) Natiirlich wird im Dokument auch die Amtsfrage, speziell die Frage
der apostolischen Sukzession und der Giiltigkeit der Ordinationen nicht
ausgespart. Dies ist im gegenwirtigen 6kumenischen Dialog ja der vielleicht
schwierigste Punkt, an dem das Problem der wechselseitigen Anerkennung
der Kirchen als Kirchen hingt. Das Dokument kann sich hier aber auf die
bereits im Lima-Text ,,Amt‘ getroffene Unterscheidung von ,,bischoflicher
Sukzession und ,,apostolischer Tradition** beziehen (n. 241 Komm.),
wobei die letztere das Entscheidende ist und die bischofliche Handauf-
legung nur den Charakter eines Zeichens fiir das eigentlich Entscheidende
bekommt!'. Umstritten ist indessen nach wie vor, wie notwendig dieses
Zeichen fiir das Kirchesein der Kirchen eigentlich ist.

e) Es wird im Abschnitt iiber die Taufe die Kontroverse im Sakraments-
verstandnis angesprochen, die insbesondere eine innerevangelische Frage ist
und gleichermafen natiirlich auch das Abendmahl betrifft (das indessen im
Studiendokument kein ausdriickliches Thema ist). Es ist das die Differenz

414



zwischen einem sakramentalen (die Taufe teilt die Gnade mit) und einem
symbolischen Verstandnis (die Taufe weist auf die Gnade hin). Die Diffe-
renz wird im Dokument entschérft: einerseits durch den Hinweis auf ein
Gnadenhandeln Gottes am Tiufling bereits vor der Taufe — was bereits
von Calvin betont wurde —, andererseits durch die Bezeichnung der Taufe
als eines ,,wirkungsvollen Zeichens der Gnade Gottes®* (n. 252 Komm.).
Diese Formulierungen konnten sich hilfreich auch fiir die Klarung der
immer noch strittigen Frage der Anerkennung der Kindertaufe durch einige
Freikirchen auswirken. Auch hier hatte das Lima-Dokument ,,raufe’!
bereits entscheidende Arbeit geleistet.

f) SchlieBlich geht das Dokument in einem Kommentar (n. 254 Komm.)
auf die Kontroverse in der Rechtfertigungslehre ein, an der im 16. Jahrhun-
dert die Einheit der abendlindischen Christenheit zerbrach. Bei dieser
Frage — die ,,die Mitte des christlichen Glaubens betrifft* — {ibernimmt
das Dokument das Urteil des deutschen dkumenischen Textes ,,Lehrverur-
teilungen — kirchentrennend?* (1986)'2, namlich daB die Verwerfungen
des 16. Jahrhunderts den heutigen Dialogpartner nicht mehr treffen. Der
Grund dafiir sind u.a. neue gemeinsame Einsichten in das biblische Zeug-
nis, ebenso die Erkenntnis, da es sich im 16. Jahrhundert vielfach um MiB-
versténdnisse gehandelt hat. Die entscheidende Formulierung zur Sache
lautet: ,,Im Lichte unseres gemeinsamen Horens auf die Heilige Schrift
bekennen wir heute . .. miteinander, daB wir ohne Verdienst allein durch
den Glauben gerechtfertigt werden, daB die Gnade Gottes auch das mensch-
liche Wesen verwandelt und daB das christliche Leben nicht glaubwiirdig ist,
wenn keinerlei Erneuerung da ist.*“ Es sei allerdings nicht verschwiegen, daf
sich gegeniiber diesem Urteil in der fiir die Reformation nun doch zentralen
Sache erheblicher Protest von seiten einiger lutherischer Theologen erhoben
hat, die der Meinung sind, daB sich bei diesem Dialog letztlich die katho-
lische Auffassung durchgesetzt habe.!3. Wenn das Dokument in diesem
Zusammenhang auch auf die recht verstandene orthodoxe Lehre von der
»theosis“ verweist, die niemals kirchentrennende Bedeutung erlangt hat
und heute im dékumenischen Miteinander Gehor verdient, wiirde sich ver-
mutlich die erwéhnte extrem lutherische Kritik auch gegen diese Lehre rich-
ten — und sich damit 6kumenisch noch mehr isolieren.

Wie diese sechs 6kumenisch-theologischen Themenbereiche zeigen, ist
das Studiendokument auch so etwas wie ein Kompendium des ékumeni-
schen Dialogs, wenn dieser auch gegeniiber der positiven Grundaussage
iiber den trinitarischen Glauben in der Optik zuricktritt. Es fillt im
Gesamtrahmen der Auslegung des NC im iibrigen auf, daB die kirchentren-

415



nenden Kontroverslehren im wesentlichen aus dem Bereich des 3. Glaubens-
artikels stammen, wihrend das apologetische Interesse weithin um Fragen
kreist, die dem 1. Glaubensartikel zuzuordnen sind.

(5) Christliche Weltverantwortung

Ein letzter wesentlich kiirzerer Durchblick soll schlieBlich der Tatsache
gelten, daf in dieser Auslegung auch die Bedeutung des gemeinsam bekann-
ten Glaubens fiir die christliche Weltverantwortung deutlich wird. Das
betrifft vor allem die Verantwortung fiir die Bewahrung der Schépfung, wie
sie in der Auslegung sowohl zum ersten Glaubensartikel als auch im Zusam-
menhang der Reflexion auf den lebensspendenden Geist (n. 205) angespro-
chen wird. Das notwendige Eintreten fiir Gerechtigkeit und der Kampf
gegen Leid und Tod in unserer Welt wird insbesondere im Zusammenhang
der Auslegung des Todes Christi (n. 155.157.161) unterstrichen, ist aber auch
ein Thema der Eschatologie: ,,Durch unsere Hoffnung werden wir bewegt,
fiir eine menschlichere und gerechtere Welt zu wirken. Unser Streben nach
Gerechtigkeit und Frieden innerhalb der Geschichte kann das Reich Gottes
nicht herbeifiihren, aber unser Einsatz geschieht in dem Vertrauen, daf}
nichts von dem, was wir in Erwartung jener Heiligen Stadt getan haben,
umsonst sein wird.*“ (n.275). Erwihnt werden sollte in diesem Zusammen-
hang auch das Plidoyer gegen einen ,,falschen Triumphalismus in der Kir-
che* (n. 161,239), ebenso die Aussage iiber die Gemeinschaft von Frauen
und Ménnern in Kirche und Gesellschaft (ein impliziter Hinweis auf die ent-
sprechende Studie des ORK).

DaB diese Hinweise sich zwar durch das ganze Dokument hindurchzie-
hen, aber insgesamt doch eher am Rande stehen, hingt natiirlich mit dem
eigentlichen Gegenstand der Auslegung zusammen. Dennoch ist diese Tat-
sache fiir uns nachdenkenswert. Man kénnte sicher fragen: Ist der trinitari-
sche Glaube fiir unsere ethische Verantwortung vielleicht allzu wenig bedeu-
tungsvoll? In der Tat — manche Themen, die uns heute auf den Nigeln
brennen, kommen im Text gar nicht oder kaum vor (z. B. zum Thema Staat
und Politik gibt es nur einen direkten Hinweis im Zusammenhang der
Gestalt des Pontius Pilatus, n. 148). Es konnte uns diese Beobachtung aber
auch anregen, iiber die Gewichtung unserer Verkiindigung nachzudenken.
Ist nur das fiir unser Leben relevant, was sich in sozialethischer Miinze aus-
zahlen 146t? Oder muB es nicht darum gehen, in erster Linie dariiber nach-
zudenken, was von Gott her in der Welt geschehen ist, geschieht und téiglich
auf uns zukommt, nachzudenken iiber die Spuren Gottes in unserer Welt,

416



die Zeichen der Hoffnung, die Er setzt, auch dort, wo wir mit unseren Mog-
lichkeiten am Ende sind oder noch gar nicht begonnen haben. Daf3 Christ-
sein ohne Weltverantwortung auch nach Meinung des Studiendokuments
ein Unding ist, hat dieser letzte Durchblick gezeigt. Aber wir sollten viel-
leicht lernen, unsere Moglichkeiten in der Relativitdt zu sehen, wie sie in
jenem zitierten Satz aus dem eschatologischen Artikel des Bekenntnisses
hervorscheint: Wir konnen das Reich Gottes nicht herbeifiihren, aber nichts
ist umsonst, was wir an kleinen Schritten und Taten getan haben, zu denen
wir gerufen sind.

IIl. Konsequenzen

Das Studiendokument ,,Gemeinsam den einen Glauben bekennen‘* stellt
— iiber seine 6kumenische Bedeutung hinaus — an uns die zentrale Frage,
ob das iiberlieferte Bekenntnis zum dreieinigen Gott (noch dazu in der
Form des NC) unser heutiges Bekennen lebendig bestimmen kann. Der
Riickgriff auf den altkirchlichen Text hatte u.a. die Funktion, die Identitit
des Glaubens durch die Jahrhunderte festzuhalten und dazu einen hand-
habbaren Malistab zu benennen. Die Frage, die sich angesichts des zuletzt
Erorterten stellte und die sich heutigem GlaubensbewuBtsein aufdrangt, ist
diejenige nach der bleibenden Relevanz dieses Glaubens. Stehen die ethi-
schen Maximen zu sehr am Rande? Oder mufl man umgekehrt sagen, daf3
ein vordergriindiger Aktionismus der Kirche ihr die heute notwendige
orientierende Kraft nicht geben kann? Nach dieser orientierenden Besin-
nung hatten wir ja am Anfang gefragt. Und natiirlich will niemand einen
,vordergriindigen Aktionismus®. Aber was uns im Zuge der Betrachtung
vielleicht deutlich geworden ist, ist die Frage nach dem Grund unserer
Orientierung. Das Glaubensbekenntnis scheint in eine Richtung zu weisen,
die gegen bestimmte gegenwirtige Trends angeht. Ich mdchte es jetzt so
sagen: das Bekenntnis weist hin auf die spirituelle Dimension des christ-
lichen Glaubens, eben auf das, was von Gott her unser Leben bestimmen,
verwandeln, ihm seine Gestalt geben kénnte. Vielleicht kommt es darauf in
erster Linie an. Es kénnte doch sein, daB3 wir Grund haben, wieder verstarkt
die Anbetung, den Dank, das Bekenntnis der Siinde, die erfahrene Verge-
bung und auch das Kreuz als Lebenswirklichkeiten zu entdecken. Zu ent-
decken, daB nun tatsichlich das Gelingen unseres eigenen Lebens, das
Leben der Kirche und das Leben der Gesellschaft nur so als wahrhaft
menschliches Leben gewédhrleistet sind, dafl uns deutlich ist: wir verdanken
uns einem Anderen, der uns mitunter Wege fiihrt, die wir zunichst nur
schwer verstehen. Es kénnte sein, daf} erfiillte Menschlichkeit sich erst dort

417



auftut, wo die Dimension des Lebens erscheint und bestimmend wird, die
mehr ist als die Tat. Im Anfang war und ist immer noch das gottliche Wort —
dal} es die Tat sei, ist eine hochst problematische Verkehrung Goethes. Es
ist das Wort, das uns ruft, das uns einholt, das uns als Wiarmestrom der
Barmherzigkeit umgibt und halten will. Und es ist dieses Wort, das aus sol-
cher Identitat heraus uns in die Lage versetzt, glaubwiirdig auch Taten zu
tun. Wir sollten uns nicht scheuen, in diesem Sinne unseren Glauben neu
zu entdecken. DaB Sie sich als Synoden Wiirttembergs und Thiiringens
dazu gemeinsam eingefunden und auf den Weg gemacht haben, ist ein guter
Schritt.

ANMERKUNGEN

Lowen 1971. Hrsg. v. Konrad Raiser (Beih. z. OR 18/19), Stuttgart 1971, S. 216.
Gemeinsam den einen Glauben bekennen. Studiendokument der Kommission fiir Glauben
und Kirchenverfassung, Frankfurt/M. 1991 (iibers. v. Confessing the One Faith, Faith and
Order Paper No. 153, Genf 1991). Die mit ,,n.*“ angezeigten Nachweise beziehen sich auf
die numerierten Paragraphen des Dokuments.

Verwiesen sei einmal auf den Prozef3, der zu dem Konvergenzdokument der Kommission
filr Glauben und Kirchenverfassung ,,Taufe, Eucharistie und Amt* (Lima 1982) gefiihrt
hat, und an die umfangreiche Rezeption dieses Dokuments durch die Kirchen und die
Theologie. Sodann ist zu erinnern an die (nicht zu Ende gefiihrte) Studie der gleichen Kom-
mission ,,Wie lehrt die Kirche heute verbindlich?‘‘ Vgl. den Band: Verbindliches Lehren der
Kirche heute. Hrsg. v. Deutschen Okumen. Studienausschuf} (Beih.z.OR 33), Frankfurt/M.
1978. Ein eigener Beitrag zu dieser Studie stammt von den evangelischen Kirchen in der
ehemaligen DDR: Verbindliches Lehren der Kirche (1980, hekt.); gedruckt in englischer
Ubers.: The Authoritative Teaching of the Church. A Workshop Report from the German
Democratic Republic, in: The Ecumenical Review 33, S. 147-165.

Vgl. dazu die Einleitung und den geschichtlichen Anhang des Dokuments in dem in Anm. 2
genannten Band.

Vgl. dazu die Dokumentation der Konsultation in Odessa 1981 sowie der Kommissionssit-
zung in Lima 1982 in: Schritte zur sichtbaren Einheit. Lima 1982. Hrsg. v. H. G. Link,
Frankfurt 1983, S. 132 ff u. 64 ff.

Vgl. die Gedanken, die K. Barth zur Frage des Wirkens Christi auf3erhalb der Kirche ge-
duflert hat in: Kirchl. Dogmatik Bd. I'V/3, 1959.

Dies bezieht sich auf P, Tillichs Uberlegungen zur ,,Geistgemeinschaft®, in: Systematische
Theologie Bd. III, 1966, S. 176 ff.

Vgl. E. Bloch, Atheismus im Christentum, 1968.

,,Jm BewuBtsein seiner Verantwortung vor Gott und den Menschen . .. hat das deutsche
Volk . . . dieses Grundgesetz . .. beschlossen.

Vel. Geist Gottes —Geist Christi. Hrsg.v. Lukas Vischer (Beih.z.OR 39), Frankfurt/M. 1981.
Vgl. Lima-Dokument ,,Amt*, n. 34-38.

Lehrverurteilungen — kirchentrennend? Bd. I, hrsg. v. K. Lehmann u. W. Pannenberg,
Freiburg / Gottingen 1986.

Vgl. v.a. J. Baur, Einig in Sachen Rechtfertigung?, Tiibingen 1989; dazu kritisch u. a.:
U. Kiithn/O. H. Pesch: Rechtfertigung im Disput, Tiibingen 1991.

418



Die Weltweiten Christlichen Gemeinschaften

Okumenischer Auftrag und Identitit
VON HARDING MEYER

I. Die Weltweiten Christlichen Gemeinschaften (WCG)
in der dékumenischen Bewegung

Die 6kumenische Bewegung unseres Jahrhunderts ist kein in sich einheit-
liches Phdnomen. Von Anfang an erscheint sie in Gestalt verschiedener
,,Bewegungen*, die zwar alle dasselbe Ziel, aber doch verschiedene Aus-
gangspunkte haben und dadurch verschieden geprigt sind. Es kann zur
., Integration* solch verschiedener Bewegungen kommen, wie es bei der Bil-
dung und in der weiteren Geschichte des ORK geschah, einer Integration,
die die Besonderheit der Bewegungen keineswegs zum Verschwinden
bringen muf3; es kann aber auch sein, daB3 solche Bewegungen ihre Selbstédn-
digkeit bewahren oder daBl neue Formen entstehen. Wichtig und fiir den
Fortgang der einen okumenischen Bewegung entscheidend ist, daf} ihre ver-
schiedenen Erscheinungsformen zusammengehen und nicht gegenseitig ihre
Legitimitéit bestreiten.

Die gegen Ende des 19. Jahrhunderts einsetzenden ,,intrakonfessionel-
len“ Einigungsbewegungen unter Kirchen ein und derselben Konfessions-
familie, die zur Bildung ,,Konfessioneller Weltbiinde* fiihrten, waren solch
eine Erscheinungsform der 6kumenischen Bewegung. Harold E. Fey sagt
mit Recht, daB sie ,,eigentlich die zuerst existierenden Formen der 6kumeni-
schen Bewegung waren®.! Ahnlich hatte Visser’t Hooft im Jahre 1947
gesagt: ,,Der Okumenische Rat ist sich der Tatsache bewuBt, daB die 6ku-
menische Aufgabe nur erfiillt werden kann, wenn die wichtigsten konfessio-
nellen Weltbiinde und Vereinigungen ihrerseits ihrer Aufgabe gerecht
werden und die Kirchen ihrer Konfessionsfamilie in enge Gemeinschaft mit-
einander bringen und so den Weg fiir die noch gréfere und schwierigere
Aufgabe freilegen, die weiterreichende okumenische christliche Bruder-
schaft zu schaffen.?

In diesem Wort wird zugleich deutlich, daB alle intrakonfessionellen Eini-
gungen iiber sich selbst hinausweisen miissen auf die umfassenden 6kume-
nischen Gemeinschaften. Die Konfessionellen Weltbiinde oder — wie sie
sich seit einiger Zeit nennen — die ,,Weltweiten Christlichen Gemeinschaf-
ten* (WCG) — waren sich dessen stets bewulit. Sie begrenzen ihre Ziel-

419



setzungen nicht auf die Gemeinschaft ihrer Mitgliedskirchen unter sich,
sondern verstanden und verstehen sich als Teil der umfassenderen 6kumeni-
schen Bewegung. Es gibt kaum eine WCG, in deren Verfassung diese 6ku-
menische Verantwortung und Verpflichtung nicht klar und unmiBverstind-
lich zum Ausdruck kdme.

Die 6kumenische Gesamtsituation brachte es mit sich, daf} in den sechzi-
ger Jahren die WCG wie nie zuvor herausgefordert wurden, die 6kumeni-
sche Verantwortung, zu der sie sich bekennen, auch in der Praxis unter
Beweis zu stellen. Diese Herausforderung hatte eine doppelte Gestalt: einer-
seits die Gestalt radikaler Kritik, andererseits die Gestalt einer einmaligen
Chance. Es gelang den WCG, auf die doppelte Herausforderung in einer
Weise zu antworten, daf} ihre positive Rolle und Funktion in der 6kumeni-
schen Bewegung spitestens seit Ende der siebziger Jahre klarer denn je her-
vortritt.

Die Chance, die sich ihnen damals bot, war, untereinander direkte bilate-
rale Beziehungen und Dialoge aufzunehmen. Diese Chance wurde voll
ergriffen, so daB seitdem die okumenische Gesamtsituation nicht mehr vor-
stellbar ist ohne das umfassende Netzwerk internationaler und nationaler
bilateraler Dialoge zwischen ihnen.

Diese direkte und aktive Ubernahme einer 6kumenischen Rolle und
Funktion war zugleich Antwort auf die Kritik, die man in den sechziger
Jahren an sie gerichtet hatte®, eine Kritik, die darin gipfelte, dal man
ihnen grundsitzlich eine positive 6kumenische Funktion absprach. Im Kern
ging es dabei um die Frage der Vereinbarkeit oder Unvereinbarkeit von kon-
Jfessioneller Identitit und okumenischer Verpflichtung. Hier liegt — das
wird man zugeben miissen — in der Tat ein bleibendes Problem, dem kon-
fessionelle Zusammenschliisse und ihre Mitgliedskirchen sich wohl nie
ganzlich entziehen kénnen und mit dem sie in verschiedenen Formen immer
wieder konfrontiert werden.

1I. Die alte und die neue Konfrontation der
Weltweiten Christlichen Gemeinschaften mit dem Identititsproblem

A) Die alte Konfrontation mit dem Identitdtsproblem

Die vor allem zu Beginn der sechziger Jahre erhobenen Vorwiirfe gegen
die ,,Konfessionellen Weltbiinde* konvergierten letztlich darin, daB solche
Zusammenschliisse ihrer Natur und ihrer Struktur nach die 6kumenische
Bewegung blockierten. Einheit der Kirche und konfessionelle Loyalitét, so

420



hiel3 es, schldssen sich gegenseitig aus. Konfessionelle Organisationen seien
darum die hoffnungslose Festschreibung kirchlicher Trennungen. Die dku-
menische Bewegung koénne nur weiterfithren, wenn diese Organisationen
sich aufldsten.

Es ist hier nicht der Ort, den Weg nachzuzeichnen, der zur Uberwindung
dieser scharfen Entgegensetzung von ,Konfession® und ,,Okumene*
fithrte. Wer die Debatten mit ihren Argumenten und Gegenargumenten mit-
erlebt hat oder sie nachverfolgt, sieht, dafl damals die alte Maxime, Einheit
sei nicht Uniformitit, sondern Einheit in Verschiedenheit, einen entschei-
denden Test zu bestehen hatte und auch bestand. Die groBBe Frage, um die
es letztlich ging, war, ob die gesuchte Einheit eine Einheit ohne Konfessio-
nen oder aber eine Einheit ist, in der auch konfessionelle Verschiedenheit
und Identititen ihren Platz finden konnen.

Die Einsicht, die sich letztlich durchsetzte, war, dafl konfessionelle Ver-
schiedenheiten bzw. Verschiedenheiten der kirchlich-theologischen Traditio-
nen legitime Verschiedenheiten sind und in der gesuchten Einheit ihren
Platz haben konnen, vorausgesetzt, dafl ihnen ihr trennender Charakter
genommen ist.*

Diese Einsicht spiegelt sich wider in zahlreichen Beschreibungen dessen,
was die gesuchte Einheit der Kirche ist’, auch und gerade in der Erkldrung
der letzten Vollversammlung des ORK in Canberra.® Sie blieb keine nur
theoretische Einsicht, sondern wurde zugleich in 6kumenische Praxis umge-
setzt: Seit Ende der sechziger Jahre wurden die WCG mit ihren bilateralen
Dialogen in zunehmendem Male zu Trigern der 6kumenischen Bewegung,
und diese Dialoge befolgten eine Methode, die jener Einsicht entsprach.

Man kann sagen, dafl mit dem Ende der siebziger Jahre die Zeit der
Infragestellung der WCG im Prinzip voriiber war. Auch die gelegentlich
gespannten Beziehungen zwischen ORK und WCG wurden etwa seit der
Mitte der siebziger Jahre immer mehr zu einem — wie es hiel3 — ,,partner-
schaftlichen*, einem ,,gegenseitig sich unterstiitzenden‘* (mutually suppor-
tative) Verhiltnis.

B) Die neue Konfrontation mit dem Identitidtsproblem

Es sind nun aber gerade die positiven Ertrige ihres 6kumenischen Bemii-
hens und ihrer 6kumenischen Dialoge, die die WCG heute erneut und in
ganz anderer Weise als vor 20 oder 30 Jahren mit der Frage konfessioneller
Identitit konfrontieren. Die Verdnderung der Problematik stellt sich dar als
ein iiberraschender Rollentausch. Erschienen damals die Konfessionellen
Weltbiinde als Horte anti-6kumenischer konfessionalistischer Intransigenz,

421



so erscheinen sie und ihre Dialoge heute vielen als Liquidatoren konfessio-
nellen Erbes und konfessioneller Identitét.

Der Vorwurf, konfessionelle Uberzeugungen preisgegeben zu haben,
begegnet nicht nur gelegentlich, sondern immer wieder in den Reaktionen
auf die von und zwischen den WCG oder ihren Kirchen gefithrten Dialoge.
Nicht nur, aber besonders oft und in besonderer Schirfe hort man diesen
Vorwurf, wo es um protestantisch/katholische Dialoge geht. Katholiken
erscheinen diese Dialoge und ihre Ergebnisse als ,,Protestantisierung® und
den Protestanten erscheinen sie als ,,Katholisierung®. Beide Stichworte
— ,,Katholisierung* und ,,Protestantisierung‘ — begegnen bis hinauf in
die hoheren Rénge der theologischen und kirchlichen Hierarchie. Was man
in Gefahr sicht und darum verteidigen zu miissen meint, ist die eigene und
iiberkommene ,,Identitit*.

Zum Teil handelt es sich dabei um diffuse Angste und Befiirchtungen.
Aber sie erhalten immer deutlichere Konturen und werden mehr und mehr
durch theologische Argumentation und auch durch Entstehung regelrechter
,,pressure groups‘‘ verstarkt.’

Der Streit um konfessionelle Identitit und ékumenische Verpflichtung
scheint also neu entbrannt zu sein, und die WCG konnen sich schwerlich
aus diesem Streit heraushalten. Sie sind in einer verdnderten Frontstellung
herausgefordert, noch einmal zu sagen und zu zeigen, wofiir sie sich stets
eingesetzt haben: nidmlich dafiir, daBl konfessionelle Integritdt, Loyalitit
oder Identitit mit okumenischer Verpflichtung oder o6kumenischer
Gemeinschaft zusammengehen konnen und miissen und sich nicht gegen-
seitig blockieren.

Dabei gebe ich gerne zu, daB diese Frage nicht allein durch grundsatz-
liche Uberlegungen beantwortet werden kann. Da in der gegenwirtigen Dis-
kussion das Identititsproblem durch die konkreten Dialogergebnisse aufge-
worfen wird, muB es letztlich auch dort seine Beantwortung finden. Den-
noch ist eine grundsitzliche Besinnung auf das Identititsproblem hilfreich
und konnte die konkrete Einzeldebatte in mancher Hinsicht erleichtern und
entlasten.

II1. Die Identititsterminologie

Man konnte versucht sein — und diese Tendenz hat es immer schon
gegeben — bei Reden von WCG auf den Begriff ,,Identitdt® iiberhaupt zu
verzichten. Er sei, so sagte man, ein sehr schwieriger, ein belasteter und
darum kein hilfreicher Begriff. Einige zogen den Begriff ,,Integritat* vor,
oder man sprach von ,,Profil*. Das sind mégliche Aquivalente fiir ,,Identi-

422



tdt*, und man begegnet ihnen in der Tat auch anderswo, etwa wenn man
an Stephen Sykes’ Buch ,,The Integrity of Anglicanism‘ oder an Arthur
Piepcorns Konfessionskunde ,,Profiles in Belief** denkt.

Auch in der jiingeren Debatte ist der Vorschlag gemacht worden, den
Begriff ,,Identitdt* ganz aus der 6kumenischen Debatte und Argumenta-
tion zu streichen® oder ihn zumindest ,,vorsichtiger* zu gebrauchen.’

Ein Wechsel der Terminologie kann ohne Zweifel Vorteile haben. Er
konnte gerade bei einer Neuaufnahme der Debatte davor schiitzen, daf} die
alten Vorbehalte und Vorurteile jeden Neuansatz ersticken. Aber anderer-
seits ist uns allen klar, dall wir in keiner bloBen ,,Wortwelt* leben, in der
die Problembeseitigung durch Wortbeseitigung geschieht.

So ist es auch mit der Identitdtsproblematik. Auch unter einem anderen
Sprachkleid wird sie schnell wieder sichtbar werden. Es bleibt letztlich kein
anderer Weg, als sich der Identitidtsproblematik zu stellen und zu versuchen,
hier gréBere Klarheit zu schaffen. Es ist deshalb zu begriifien, da3 heute der
Begriff ,,Identit4t* in seiner kirchlich-konfessionellen und seiner 6kumeni-
schen Bedeutung neue Aufmerksamkeit erhilt. Der bekannteste Fall ist ver-
mutlich der jiingste Bericht der Groupe des Dombes ,,Pour la conversion
des Eglises. Identité et changement dans la dynamique de communion®. '

IV. Was bedeutet ,,Identitdt*?

Im gidngigen Sprachgebrauch ist der Identitdtsbegriff vorwiegend ein
anthropologisch-soziologischer Begriff. Er bezeichnet die Summe der
GewiBheiten (Uberzeugungen und Wertsetzungen), die ein Individuum oder
eine Gruppe im Unterschied zu anderen bestimmt und ihrem Verhalten und
Handeln Orientierung, Kontinuitit und inneren Zusammenhang verleiht.
Identitét ist — so gesehen — mit einem Wort ,,SelbstgewiBBheit*, oder ein-
fach, wie die Psychologie es nennt, das ,,Ich“ (Freud), das ,,Selbst*
(Mead), die ,,Ich-Identitit* (Erikson).

Ohne schon jetzt zu priifen, ob diese Definition ausreicht, kann man zwei
Dinge daraus entnehmen:

(1) Identitit impliziert stets Besonderheit und Kontinuitit. Sie meint, so
kénnte man sagen, ,,Besonderheit in Kontinuitit* oder ,,Kontinuitit der
Besonderheit .

(2) Identitat bedeutet etwas zutiefst Positives. Sie ist Zeichen innerer
Gesundheit und #uBerer Handlungsfihigkeit einer Person oder einer
Gruppe. Wenn sie noch fehlt, spricht man von noch ausstehender Reife;

423



wenn sie wieder verlorengeht, von akuter Krankheit und Gefihrdung, die
nach Therapie ruft.

Beiden Bedeutungen von ,Identitdt‘‘ begegnet man tiiberall, wo der
Begriff ,,Identitit* verwendet wird, ob in der Philosophie, in der Logik, in
der Mathematik, in der Rechtswissenschaft usw. bis hin in die modernen
Strategien des Marketing mit ihrem Prinzip der ,,corporate identity®."
Stets ist ,,Identitit* ein grundlegend positiver Begriff und stets meint er
,,Besonderheit in Kontinuitat*.

V. Schopfung und Identitdt
A) Die erste Schopfung

Man kénnte ohne groBe Miihe zeigen, daf der Identitdtsgedanke —
nicht notwendigerweise der Begriff ,,Identitdt* — in allen Bereichen unse-
rer Wirklichkeit seinen Ort hat. Er ist nicht erst ein anthropologisch-sozio-
logischer Begriff, sondern zunichst einmal ein ontologischer Grundbegriff,
ohne den man von Sein und Wirklichkeit iiberhaupt nicht sinnvoll reden
kann.

Alles was real ist, hat Identitit und ist gekennzeichnet durch Besonder-
heit und Kontinuitit. Die Welt ist nichts anderes als ein Kosmos von Identi-
tdten. Nur wer die Welt verneint, wie viele dstliche Religionen der Vergan-
genheit und Gegenwart es tun, fiir den sind Identitéiten ein Ubel, von dem
man befreit werden muB3 durch Aufnahme in ein identitétsloses Sein (Nir-
wana). Wer dagegen die Welt bejaht, wie der biblisch-christliche Glaube es
tut, bejaht Identitat.

Nichts macht das deutlicher als der Schopfungsbericht in Genesis 1 und
2. Die Uberwindung des Chaos, des ,,Wiist-und-leer* (Gen 1,2) im Akt der
Schopfung geschieht durch Schaffung von ,,Identitdten®. Sie ist ,,Unter-
scheidung®‘: Unterscheidung von Licht und Finsternis, von Erde und
Wasser, von Tag und Nacht, die Unterscheidung von Gras und Bdumen, von
Sonne und Mond, von Fischen, Vogeln und Tieren — und von ihnen wie-
derum ,,jegliches nach seiner Art* — und schlieilich die Unterscheidung
von Mann und Frau. Gott bestitigt riickblickend sein Werk, das Chaos
durch Schaffung von Identitdten iiberwunden zu haben: ,,Und Gott sah an
alles, was er gemacht hatte; und siehe, es war sehr gut* (Gen 1,31).

Aufhebung oder Verlust der Identititen — wir ahnen etwas davon in der
okologischen Bedrohung unserer Welt — wire Riickfall in das ,,Wiist-

424



und-leer®, das der Schépfung vorausging. Darum gehért zur Identitit, ver-
standen als ,,Besonderheit*, die ,,Kontinuitit der Besonderheit‘* hinzu. Der
biblische Schopfungsglaube spricht darum von Gott nicht nur als dem
Schopfer, sondern auch als dem ,,Erhalter* von Identitéten.

B) Die neue Schopfung

Das Prinzip der ersten Schépfung gilt nicht weniger fiir die ,,neue Schop-
fung*, die wir in Christus sind (2Kor 5,17). Gott, der Erloser, ist kein anderer
als Gott, der Schopfer. Die neue Schopfung ist nicht die Aufhebung der ersten
Schopfung. Sie hebt darum auch nicht die Identitdten auf und fithrt nicht
in einen Bereich, in dem die Identititen gleichsam zuriickgelassen werden.

Die gesamte Heilsgeschichte vollzieht sich innerhalb der fortgehenden
Schopfungsgeschichte und zeigt, wie Gott Identititen bejaht und auf-
nimmt: von der Erwihlung einer Person, des wandernden Araméiers Abra-
ham, und dem BundesschluB mit einem spezifischen Volke, Israel und
seinen zwolf StAmmen, iiber die Inkarnation des Sohnes in Jesus von Naza-
reth, die personliche Berufung jedes einzelnen der zwolf Jiinger und ihre
Sendung zu allen Volkern, bis hin zur eschatologischen Erwartung der Hin-
fithrung der Vélker nach Zion und der Auferstehung der Toten. Stets wird
Identitat aufgenommen und bejaht.

Darum erscheint auch die Botschaft des einen Evangeliums nicht anders
als in Gestalt verschiedener Zeugnisse konkreter Glaubenszeugen, die die
Spuren dessen tragen, was die geschopfliche, persénliche Identitit dieser
Zeugen ausmacht: das Evangelium nach Matthidus, nach Markus, nach
Lukas, nach Johannes, die Predigt des Petrus, das Zeugnis des Paulus, die
Verkiindigung des Apollos. Darum verwirklicht sich auch die eine Kirche
Jesu Christi, das eschatologische Gottesvolk, nicht anders als in der Viel-
zahl verschiedener Ortskirchen, die geprigt sind durch die Besonderheit der
dort lebenden Menschen, ihre Kultur, ihre Herkunft, ihre Sprache, ihre
Erfahrungen, ihre Geschichte. Kurz: Die ganze Schépfung als Kosmos von
Identititen findet sich wieder in der ,,neuen Schopfung®. Sie wird dort auf-
genommen und bejaht.

Und doch ist sie ,,neu*, eschatologisch — d.h. ein fiir allemal und un-
widerruflich — ,,neu*; denn ,,das Alte ist vergangen*. Neu ist sie, weil sie
nun Schépfung ,,in Christus‘‘ und von der Macht der Siinde und des Todes,
der Macht des ,,Alten‘‘ befreit ist. Das hat nun in der Tat mit Identitit und
Identitdten zu tun, allerdings nichts mit ihrer Aufhebung, wohl aber mit
ihrer Erneuerung und damit, daB auch sie von der Macht der Siinde und

425



des Todes frei werden. Was ist ,,neu® im Blick auf Identitit und Identiti-
ten? Inwiefern miissen auch sie von der Macht der Siinde befreit werden ?

Wie iiberall so zeigt sich auch hier Siinde ihrem Wesen nach als ,,amor
sui“ (Augustin), als, wie Luther sie bezeichnet, ,,incurvatio hominis in se*,
Das heifit im Blick auf ,,Identitdt‘‘: Die Besonderheit wird zum Getrennt-
sein und die Kontinuitidt zum Beharren im Getrennt-sein. Von dieser siind-
haften Perversion sind alle Identititen bedroht, die kreatiirlichen wie die
geistlichen. Sie alle bediirfen darum immer wieder der Erlosung und Er-
neuerung, d.h. der Riickfithrung von Getrennt-sein in Besonderheit und
von Unwandelbarkeit in Kontinuitit. Das geschieht in Christus. Identitdten
werden in ihm nicht aufgehoben, aber sie werden in ihm aus ihrer siindhaf-
ten ,,incurvatio in se** befreit.

Einige Beispiele mogen das erldutern:

Wenn Paulus — Gal 3,28 — sagt, daB wir durch die Taufe Christus angezogen
haben und es nun weder Juden noch Griechen, weder Mann noch Weib gibt, dann
spricht er nicht von einer Aufhebung der Identitdten, wohl aber von der Aufhebung
ihrer Trennung: ,,Ihr seid allzumal einer in Christus Jesus.*

So ist es auch in Eph2,11 ff: Indem Beschnittene und Unbeschnittene in Christus
sind, ist nicht die Besonderheit zwischen ihnen beseitigt, wohl aber das, was Paulus
den ,,Zaun“ nennt, die ,,Feindschaft* zwischen ihnen. Indem Juden und Nicht-
juden durch Christus mit Gott ,,Frieden* haben und durch ihn mit Gott ,,verséhnt
sind, sind sie auch untereinander nicht mehr verfeindet, sondern bei aller Verschie-
denheit miteinander verséhnt.

Auch dafBl es verschiedene Ausprigungen der Christusverkiindigung gibt, die
durch ihre Trager und deren Identitit bestimmt sind, und deren Anhinger darum
nach ihren Trégern benannt werden konnen —,,paulisch®, ,,apollisch®, ,,kephisch® —,
bildet fiir Paulus keinen AnstoB. Alle sind sie, so sagt er, ,,Diener* des Herrn, ,,Mit-
arbeiter Gottes* und tragen jeder auf seine Weise zum Aufbau und zum Leben der
Gemeinde bei (1Kor 3,4 ff). Aber daB es in der korinthischen Gemeinde ,,Eifer*,
»Zank® und ,,Zwietracht* iiber diese Verschiedenheit gibt, das ist der AnstoB3, das
ist ,,fleischlich® (V 3 und 4), weil damit geleugnet wird, daB sie alle dem einen Chri-
stus angehdren und so eins sind (V 21-23).

Dieselbe Bejahung von ,,Besonderheit in Kontinuitéit* spricht aus dem Bild des
Leibes mit den vielen Gliedern, das Paulus auf die korinthische Gemeinde anwendet
(1Kor 12). Jeder hat seine besondere Gnadengabe und soll sie auch bewahren. Aber
es darf dariiber keinen Streit und keine ,,Spaltung* geben (V 21-25). Denn die Ver-
schiedenheit der Gnadengaben ist dadurch zusammengehalten, daB sie alle
,Gaben* des einen Geistes, ,,Amter* des einen Herrn, ,,Krifte* des einen Gottes
sind (V 4-6) zum Aufbau des einen Leibes. Es ist, als sei die Einzelgemeinde eine
Spiegelung der Schopfung, aufgebaut vom einen Herrn durch die geordnete Ver-
schiedenheit ihrer Glieder.

426



Ich kann diese Uberlegungen iiber Schopfung und Identitdt in zwei
Punkten zusammenfassen, um die es mir besonders geht:

(1) Der Identitdtsgedanke in seinen beiden Dimensionen von Besonder-
heit und Kontinuitit ist unverzichtbar fiir das Verstdndnis von Wirklichkeit
iiberhaupt. Er bestimmt auch das biblisch-christliche Verstindnis von
Schopfung und neuer Schopfung.

(2) Wie die ganze Schépfung so sind auch Identitit und Identitdten der
Macht der Siinde unterworfen, die sie pervertiert, indem sie Besonderheit
zu Getrennt-sein und Kontinuitéit zu Beharren im Getrennt-sein macht. In
Christus sind nicht Identitdt und Identititen aufgehoben, wohl aber ihre
siindhafte Perversion.

Damit komme ich zuriick auf das Identitdtsproblem, wie es sich fiir die
WCG stelit.

VI. Weltweite Christliche Gemeinschaften und Identitdt

Als in den siebziger Jahren die damaligen Konfessionellen Weltbiinde ihr
Selbstverstindnis zu kldren versuchten'?, taten sie das unter Heraus-
stellung dreier Begriffe, von denen die beiden ersten genau die Begriffe sind,
die, wie wir gesehen haben, die beiden Dimensionen des Identitatsgedan-
kens bezeichnen: ,,Besonderheit* und ,,Kontinuitat* (§ 11).

A) Die Weltweiten Christlichen Gemeinschaften in ihrer Besonderheit

Wenn damals von den Konfessionellen Weltbiinden mit ihrer charakteri-
stischen ,,Betonung von Besonderheit gesprochen wurde — man
gebrauchte dabei auch den Begriff ,Verschiedenheit*, im Englischen die
Begriffe ,,diversity, ,,peculiarity®, ,,specifity/specific oder ,,particu-
larity/particular® — so geschah das in einer Weise, die duferst wichtig war
und bleibt:

Ohne diese ,,Betonung von Besonderheit* in Frage zu stellen, setzte man
bei der Beschreibung dessen, was die WCG sind, doch nicht bei ihrer Beson-
derheit ein. Das erste Wort und damit der Ausgangspunkt war stets die
Bejahung des einen und gemeinsamen apostolischen Glaubens und der
einen katholischen Kirche.

Man zitierte damals (§ 16 und 17) Aussagen aus den einzelnen WCG. Die
Aussage der Lambeth-Konferenz von 1930: die Anglikanische Gemeinschaft
ist ,,eine Gemeinschaft innerhalb der Einen, Heiligen, Katholischen und

427



Apostolischen Kirche*; oder das Vorbereitungsdokument fiir die Vollver-
sammlung des Lutherischen Weltbundes 1977: ,,Die lutherischen Kirchen
verstehen sich als Teil der einen, heiligen katholischen Kirche®; oder auch
das Vatikanum II (LG 8/UR 4): Die eine, heilige, katholische und apostoli-
sche Kirche ,subsistit in® der rémisch-katholischen Kirche, wobei wir hinzu-
fiigten: Dieses ,,subsistit in‘ ...wiirden vermutlich die meisten Kon-
fessionsfamilien auch auf sich selbst bzw. ihre Mitgliedskirchen anwenden
und als Ausdruck ihres Selbstverstindnisses iibernehmen koénnen (§ 19).
Wir sprachen also von den WCG unter der iibergreifenden Aussage, dali sie
— in ihrer Besonderheit — sich als ,,Erscheinungsformen der einen katho-
lischen und apostolischen Kirche verstehen®, Ich zitiere: ,,Sie verstehen sich
bzw. ihre Mitgliedskirchen als spezifische Erscheinungsformen der einen
katholischen und apostolischen Kirche und bringen damit zum Ausdruck,
dal} die eine katholische Kirche und der eine apostolische Glaube in ver-
schiedenen weltumspannenden Erscheinungsformen lebt* (§ 18).

Die WCG sind also nicht einfach nebeneinander stehende, primir durch
ihre Besonderheit definierte Grofien. Sie sind vielmehr besondere Verkorpe-
rungen ein und derselben Gegebenheit, an der sie gemeinsam Anteil zu
haben meinen, namlich der einen katholischen Kirche und des einen aposto-
lischen Glaubens.

Das spiegelt sich wider in der neuen Namensgebung. Man setzt nicht
mehr ein mit der Besonderheit, wie der bisherige Name ,,Konfessionelle
Weltbiinde* es tat. Welche Besonderheit die einzelnen Biinde auch immer
haben mogen, ihr erstes, grundlegendes und gemeinsames Merkmal ist ihre
Zugehorigkeit zur apostolischen und katholischen Kirche Jesu Christi. Sie
sind ,,(Weltweite) Christliche Gemeinschaften*. ,,Christliche Gemeinschaf-
ten®, das ist gleichsam ihr ,,Familienname®*. Anglikanisch, romisch-katho-
lisch, methodistisch, baptistisch usw., das sind ihre ,,Vornamen*. 1*

Keiner war damals oder ist heute so naiv zu meinen, damit sei das ékume-
nische Problem gelést. Das Selbstverstindnis der WCG, besondere Erschei-
nungsformen der einen katholischen Kirche und des einen apostolischen
Glaubens zu sein, bedeutete nicht, daB alle sich bereits als legitime und
authentische Erscheinungsformen der Kirche und des Glaubens gegenseitig
anerkennen. Wohl aber war und ist damit anerkannt, daB es grundséitzlich
solch besondere und legitime Erscheinungsformen der einen Kirche und des
einen Glaubens gibt und geben kann und dal es nicht nur und exklusiv eine
einzige Erscheinungsform gibt oder geben darf, sei es die eigene oder
irgendeine zukiinftige, einheitliche Erscheinungsform.

428



Anders gesagt: Mit diesem Selbstverstindnis der WCG wurde die Gleich-
setzung von Besonderheit und Getrennt-Sein grundsitzlich durchbrochen.
Es wurde anerkannt: Es ist legitim und widerspricht nicht der Einheit des
apostolischen Glaubens und der Einheit der katholischen Kirche, daB der
eine apostolische Glaube und die eine katholische Kirche in verschiedenen
Erscheinungsformen existiert.

Damit war, wie damals schon betont wurde, die ,,Basis** fiir den Dialog
zwischen den WCG und iiberhaupt zwischen den Kirchen gelegt (§ 23), der
sonst kein Dialog, sondern — im besten Falle — nur eine verkappte Form
des Proselytismus gewesen wire. Zugleich wurden damit — und auch das
war damals betont worden (§ 23-25) — dem Dialog klare ,,Orientierungen
(gegeben) im Blick sowohl auf seine Methode als auch auf seine Zielvorstel-
lungen“: Der Dialog wurde zum Mittel dafiir, daB jeder sich selbst und dem
anderen die Moglichkeit gab, noch authentischer das zu sein, was er zu sein
beanspruchte: ndmlich eine besondere und zugleich legitime Erscheinungs-
form des einen apostolischen Glaubens und der einen katholischen Kirche.

Die Vision der gesuchten Einheit ergab sich daraus nahezu von selbst (§ 26).
Man beschrieb sie damals als ,,Einheit in versdhnter Verschiedenheit* § 27),
eine Formel, auf die heute nicht mehr insistiert zu werden braucht, weil sie
ihre wichtige 6kumenische Funktion voll erfiillt hat, wie ich schon zu
Anfang erklirte. Immerhin ist diese Formel auch heute noch geeignet, die
ganze Problematik von ,,Identitdt* und ,,Einheit* wie in einer NuBschale
zusammenzufassen.

B) Die Weltweiten Christlichen Gemeinschaften in ihrer Kontinuitit

Als zweites Merkmal der WCG hatte man damals ihr ,,Eintreten fiir die
geschichtliche Kontinuitit christlichen Glaubens® hervorgehoben, das ihr
Leben und Handeln bestimmt (§§ 36ff; bes. § 37). Schon die Definitionen
aus den sechziger Jahren hatten von den »Konfessionellen Weltbiinden** als
,»Iraditionen* (,,besonderen Traditionen®, 1962; ,,verschiedenen christli-
chen Traditionen*, 1967) gesprochen (§ 7 und 8). Bei dieser Betonung histo-
rischer Kontinuitdt war man sich durchaus bewulBlt, daB hier erneut das
Okumenische Problem lauert. Denn alle WCG kommen aus einer langen
Geschichte kirchlicher Trennung, und ihr historisches Erbe, das sie wahren
mdochten, trdgt darum dieses Element der Trennung in sich. So gesehen
kann Betonung von Tradition und Kontinuitit in der Tat ein Beharren im
Getrennt-sein bedeuten. Genau das wurde den WCG damals auch vor-

429



geworfen. Ihr Eintreten fiir historische Kontinuitit, so hieB es, sei als sol-
ches anti-Okumenisch. Sie miiiten darum ihr Bestehen auf Kontinuitit
preisgeben zugunsten der Bereitschaft radikalen Wandels, die das Vergan-
gene — die Tradition, das Erbe — zuriicklifBt.

Wieder war die Antwort der WCG, dal} ,,Identitat*, verstanden als ,,Kon-
tinuitdt der Besonderheit* oder ,,Besonderheit in Kontinuitit “ (s.o0. IV),
keineswegs den Wandel ausschlieBt. Die bilateralen Dialoge zwischen den
WCG beanspruchen, das auch erwiesen zu haben. In ihrem Bemiihen, die
kirchlichen Trennungen durch Konsense zu iiberwinden, werden Tradition
und Erbe der Partner nicht zuriickgelassen, sondern bilden den bleibenden
Ausgangs- und Bezugspunkt.

Wie aber kommt es dann zu der ,,neuen Konfrontation der WCG mit
dem Identitdtsproblem, von der ich eingangs sprach, d.h. zu dem neuer-
dings immer wieder erhobenen Vorwurf, in ihren bilateralen Dialogen
werde Identitdt und Kontinuitét preisgegeben (s.o. 1I/B)? Sollte es letzten
Endes doch so sein, daB Identitit und Kontinuitdt sich gegen Wandel
strauben und daB darum die Uberwindung iiberkommener kirchlicher Tren-
nungen, ob man es nun will oder nicht, nur durch Preisgabe von Identitét
und Kontinuitdt zu erreichen ist?

Es erscheint mir hilfreich zu sein, gerade angesichts der Frage von Identi-
tdt und Wandel noch einmal einen Blick auf den Identitdtsbegriff zu wer-
fen, jetzt allerdings unter dem Gesichtspunkt nicht mehr des anthropolo-
gisch-soziologischen oder des ontologischen Identitdtsbegriffs der moder-
nen Logik.

Fiir die moderne Logik, die sich aus den Fesseln eines Denkens befreit
hat, das Zeit und zeitlichen Wandel ausklammerte, bedeutet ,,Identitat*
nicht Unverdnderlichkeit und Unwandelbarkeit eines Gegebenen. ,,Identi-
tat“ meint vielmehr eine bestimmte Relation der Gleichheit zwischen — in
Raum und Zeit — verschiedenen Gegebenheiten. Und zwar besagt ,,Identi-
tdt“: zwischen diesen in Raum und Zeit verschiedenen und sich wandelnden
Gegebenheiten besteht eine Relation der ,,Aquivalenz*; sie sind in und trotz
ihrer Verschiedenheit und ihrer sich wandelnden Gestalt ,,gleichbedeutend*.
.. Identitiit* ist, so heiBt es in der modernen Logik, eine ,,Aquivalenzrela-
tion.” So gesehen schlieBt Identitit also keineswegs Verschiedenheiten und
Wandel aus, sondern setzt sie gerade voraus und schlieit sie ein.

Dieses Verstindnis von Identitit als ,,Aquivalenzrelation* ist ganz ent-
scheidend, und wir sollten es uns entschlossen zu eigen machen, wenn wir
von geschichtlichen Wirklichkeiten sprechen. Es widerspricht dem nicht,
was ich im Vorausgegangenen (s.o. IV) iiber Identitit als ,,Besonderheit*

430



und ,,Kontinuitdt* gesagt hatte, sondern ergénzt und klirt es. Es gibt einem
statischen Versténdnis von Identitét ein fiir allemal den Abschied und zeigt,
daB ,,Besonderheit‘‘ nicht Absonderung und Getrennt-Sein und ,,Kontinui-
tiat nicht Konstanz und Beharren bedeutet.

Auch wo es um die ,,Identitéit der WCG geht, sei es um die Identitit
jeder einzelnen WCG oder um die WCG im allgemeinen, erweist sich dieses
Verstdndnis von Identitét als zutreffend und hilfreich. Das Luthertum z. B.
existiert — wie jede andere WCG — nicht anders als in, nach Raum und
Zeit sich wandelnden Erscheinungsformen seiner selbst: Es gibt das skandi-
navische, das deutsche, das nordamerikanische, das indonesische Luther-
tum, um nur einige von vielen Verkorperungen zu nennen. Und diese rdum-
lich-geographischen Wandlungen sind wiederum iiberlagert von zeitlichen
Wandlungen: dem Luthertum der Reformationszeit, dem der sogenannten
lutherischen Orthodoxie, dem Neuluthertum usw. Wenn wir dennoch und
mit Recht von ,,lutherischer Identitit < also von Besonderheit und Konti-
nuitét des Luthertums reden, dann meinen wir damit keine in sich zeitlose
und unwandelbare Gegebenheit, sondern meinen die zwischen diesen ver-
schiedenen und sich wandelnden Erscheinungsformen bestehende Relation
der Aquivalenz.

Gewill kann man sagen, worin diese Aquivalenz besteht, wann und
warum sie gegeben ist und — gegebenenfalls — wann und warum sie nicht
mehr gegeben ist. Entscheidend aber ist, daB ,,lutherische Identitdt* als
Aquivalenzrelation zwischen verschiedenen und sich wandelnden lutheri-
schen Kirche ,,per definitionem‘‘ Wandel voraussetzt und einschlieft. Ein
anderer Gebrauch des Identitdtsbegriffs wire nicht nur — im Sinne moder-
ner Logik — ,unlogisch®; er wire auch ein Gebrauch des Identitétsbegriffs,
der mit unserer durch Zeit und Geschichte bestimmten Wirklichkeit nichts
mehr zu tun hitte.

Was vom Luthertum gilt, gilt von jeder WCG. Es gilt nun aber auch von
den WCG im allgemeinen. Zu ihrem Selbstverstandnis gehort der Anspruch,
besondere Erscheinungsformen des einen apostolischen Glaubens und der
einen katholischen Kirche zu sein. Dieser Anspruch ist zunichst in vollem
Sinne ein Anspruch auf konfessionelle Besonderheiten: aber er ist als solch
konfessioneller Anspruch zugleich ein Anspruch auf 6kumenische Gemein-
schaft, weil er voraussetzt, daB es besondere Erscheinungsformen des einen
Glaubens und der einen Kirche geben kann, ohne daB dadurch die Einheit
des Glaubens und der Kirche aufgehoben ist. Im Lichte eines Verstandnisses
von Identitdt, das Verschiedenheit nicht aus- sondern einschlieBt, wird das
auch begrifflich und logisch klarer erkennbar. Es zeigt, daB Verschiedenes

431



ein und dasselbe, d.h. ,,identisch* sein kann, sofern zwischen dem Ver-
schiedenen die Relation der Aquivalenz besteht. Ob allerdings zwischen den
verschiedenen Erscheinungsformen des apostolischen Glaubens und der
christlichen Kirche, wie die WCG es zu sein beanspruchen, fatsdchiich die
Relation der Aquivalenz besteht, ist das 6kumenische Problem. Ist diese
Aquivalenz wirklich gegeben, oder wird sie von den einzelnen WCG nur fiir
sich behauptet?

Im 6kumenischen Bemiihen und in den bilateralen Dialogen geht es letzt-
lich darum, diese beanspruchte Aquivalenzrelation gemeinsam zu verifizie-
ren und anzuerkennen. Da unsere Kirchen aber aus einer Geschichte und
Tradition kommen, in der sie an wichtigen Punkten einander diese Aquiva-
lenzrelation abgesprochen haben ,miissen sie sich alle im Dialog auf eine
Uberpriifung ihrer besonderen Geschichte und Tradition und damit auf
einen Prozefl des Wandels einlassen. Was dieser Wandlungsprozef3 im ein-
zelnen bedeutet und fordert, kann nicht generell gesagt werden. Das muf}
sich bei der Erorterung jener kirchentrennenden Kontroversfragen zeigen
und ist darum Sache des Dialogs. ™ Er bedeutet und fordert jedoch nicht
die Absage an eigene Besonderheit iiberhaupt; denn Besonderheiten schlie-
Ben Einheit nicht aus , sondern kénnen im Verhaltnis der Aquivalenz zuein-
ander stehen. Der notwendige Wandlungsproze3 hat deshalb sein Ziel
erreicht, wenn die Aquivalenzrelation zwischen den Kirchen herausgestellt
ist und die Kirchen in ihrer Verschiedenheit sich einander als apostolisch
und katholisch ,,identifizieren‘, sich als solche anerkennen und daraufhin
Gemeinschaft miteinander aufnehmen kdnnen.

Was sich im Dialog vollzieht, ist also, dafl die Kirchen sich gegenseitig
helfen, fiireinander das zu sein, was sie in ihrer Besonderheit selbst zu sein
beanspruchen: Erscheinungsformen, Verkérperungen des einen apostoli-
schen Glaubens und der einen katholischen Kirche. Wer um der ,,Identitéts-
wahrung‘“ willen sich gegen diesen Prozef3 straubt, wird nicht nur sein Ver-
stindnis von Identitdt zu iiberpriifen haben. Er wird sich vor allem fragen
lassen miissen, ob er damit seine Kirche nicht daran hindert zu sein, was
sie ihrem Selbstverstdndnis nach ist: nicht die einzige und exklusive, wohl
aber eine besondere, authentische und legitime Verkérperung des aposto-
lischen Glaubens und der christlichen Kirche.

Das ist es jedenfalls, wofiir die WCG eintreten, wenn sie sich als ,,Christ-
liche Gemeinschaften® d.h. als besondere, in geschichtlicher Kontinuitét
stehende Erscheinungsformen des einen apostolischen Glaubens und der
einen katholischen Kirche verstehen.

432



ANMERKUNGEN

Konfessionelle Weltbiinde und 6kumenische Bewegung, in: Geschichte der 6kumenischen
Bewegung 1948—1968, hrsg. von Harold E. Fey, Gottingen 1974, 156.

Zitiert ibid., 158

Die 6kumenische Infragestellung der Konfessionellen Weltbiinde, wie sie sich besonders
auf der Ostasiatischen Christlichen Konferenz (Bangalore 1961) und im Jugendkomitee des
ORK (1962/1963) artikulierte, ist oft dargestellt worden. Siehe dazu Harold E. Fey, a.a.O.
165 ff; vgl. auch meinen Artikel ,,Konfessionsfamilien in der 6kumenischen Bewegung*,
in: Bvangelische Kommentare 1970, 3ff.

Dal} damals diese wichtige, fiir den Fortgang der 6kumenischen Bewegung schicksalshafte
Frage nach der 6kumenischen Legitimitit konfessioneller Verschiedenheiten und Identiti-
ten positiv beantwortet wurde, hatte freilich auch mit einer allgemeinen Verdnderung des
kulturellen Klimas zu tun, einem klaren kulturellen ,,Paradigmenwechsel®. Es war die
Abwendung von einer monolithischen Kulturvorstellung und die Hinwendung zu einer
»»Kultur der Identititen (identity culture), fiir die nicht mehr der ,»Schmelztiegel“, son-
dern das ,,Mosaik* das Paradigma war. Diese kulturelle Aufwertung des Identitits-Gedan-
kens verlich damals den Argumenten fiir die Legitimitiit konfessioneller Verschiedenheiten
und Identitéten etwas wie eine allgemeine Plausibilitit, die sie vorher so nicht hatten.
Von besonderer Bedeutung war das Diskussionspapier von 1974 ,,Die 6kumenische Rolle
der Konfessionellen Weltbiinde in der einen kumenischen Bewegung®, das erstmalig den
Gedanken der ,,Einheit in versohnter Verschiedenheit® vertritt. Diesem Verstindnis von
Einheit begegnet man — oft unter anderen Begriffen — damals und spiter immer wieder.
Vel. dazu die Darstellung und Dokumentation von Giinther GaBmann/Harding Meyer,
Die Einheit der Kirche. Voraussetzungen und Gestalt. LWB-Report 15, Genf 1983, die auch
die wichtigsten Abschnitte des erwéihnten ,,Diskussionspapiers von 1974 enthilt. Auch
die Erkldrung der Vollversammlung des Lutherischen Weltbundes iiber ,,Das Ziel der Ein-
heit mufB hier erwihnt werden (Budapest 1984. Bericht der Siebenten Vollversammlung.
LWB-Report 19/20, Genf 1985, 183).

Es heit in dieser Erkldrung: , Verschiedenheiten, die in theologischen Traditionen und
unterschiedlichen kulturellen, ethnischen oder historischen Kontexten wurzeln, gehoren
zum Wesen von Gemeinschaft . . . In der Gemeinschaft werden Verschiedenheiten zu einem
harmonischen Ganzen zusammengefiihrt als Gaben des Heiligen Geistes, die zum Reich-
tum und zur Fiille der Kirche Gottes beitragen** (Im Zeichen des Heiligen Geistes. Bericht
aus Canberra 91, Frankfurt/M. 1991, 175).

Und wieder (vgl. Anm. 4) hat man den Eindruck, als sei dieses streithafte Eintreten fiir
,-konfessionelle Identitdt* ein Spiegelbild der umfassenderen kulturellen und in zuneh-
mendem und beunruhigendem Mafe auch der politischen Gesamtsituation, in der das Ein-
treten fiir ,,Identitdt* und ,,Identititen* — wie wir es gegenwartig erleben — schon seit
ldngerem radikale, aggressive und unverséhnliche Ziige angenommen hat.

Otto Hermann Pesch, Die Lehrverurteilungen des 16. Jahrhunderts und die 6kumenische
Situation der Gegenwart, in: Heinrich Fries/Otto Hermann Pesch, Streiten fiir die eine
Kirche, Miinchen 1987, 174.

Karl Lehmann, Accra 1974. Sitzung der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung.
Beiheft zur OR 27, Frankfurt/M. 1975, 52.

Paris 1991; vgl. auch: Eilert Herms, Konsenstexte und konfessionelle Identitit, in: Ders.,
Von der Glaubensgemeinschaft zur Kirchengemeinschaft, Marburg 1989, 136-187; und:
Riidiger Schloz und Friedrich Hauschildt, Konfessionelle Identitit im Wandel, Luth.
Monatsh. 1991, 75-78, sowie Konrad Raiser in OR 3/92, 385f.

Wally Olins, Corporate Identity. Making Business Strategy Visible Through Design.
Harvard 1990.

433



2 Damals war ich von der Konferenz der WCG gebeten worden, den Ertrag dieser Uberlegun-
gen zusammenzufassen. Ich tat das in einem Paper iiber ,,Theologische Grundanliegen
konfessioneller Weltfamilien*, das ich im Oktober 1978 auf einer Konsultation von Vertre-
tern der WCG und des ORK in Genf vorlegte. Es fand unter den Vertretern der WCG gene-
relle Zustimmung und wurde, zusammen mit einer historischen Darstellung iiber ,,Die
Konferenz der weltweiten Konfessionsfamilien von Edmond Perret, dem damaligen Gene-
ralsekretir des Reformierten Weltbundes, vertffentlicht in: Theologische Grundanliegen
und Geschichte der Konferenz weltweiter Konfessionsfamilien, LZWB-Report 5, Genf 1979,
14-41. Die Paragraphen-Angaben im folgenden Text beziehen sich auf die Abschnitte jenes
Papers.

3 Mit diesem Vergleich von ,,Familienname‘ und ,Vornamen* hatte schon im 18. Jahr-
hundert der lutherische Theologe Johann Albrecht Bengel das Verhiltnis der verschiede-
nen Kirchen zueinander beschrieben.

4 Im Dialog und bei der Erérterung der einzelnen Kontroversfragen spielt erneut das Verhalt-
nis von Identitit und Verschiedenheit und der Gedanke der Aquivalenzrelation eine
zentrale Rolle. Auch hier wird beim Bemiihen um Konsens immer wieder festgestellt, da
verschiedene theologisch-dogmatische Aussagen in einem Verhiltnis der Aquivalenz zuein-
ander stehen kénnen und die Identitit des Glaubens nicht in Frage zu stellen brauchen.
Vgl. dazu z.B. das katholisch/lutherische Dialogdokument ,,Einheit vor uns (Pader-
born/Frankfurt a. M. 1985) in seinem Kapitel iiber ,,Die Einheit des Glaubens in der Ver-
schiedenheit seiner Ausdrucksformen‘* (§ 61—66).

Religioser Fundamentalismus
als Ermichtigungsstrategie

VON HEINRICH SCHAFER

Wir sehen jetzt durch einen Spiegel ein dunkles Bild: dann aber von Ange-
sicht zu Angesicht (I Kor 13,12a).

Der Begriff des ,,Fundamentalismus‘ findet Verwendung auf sehr unter-
schiedlichen Feldern, verbindet sich mit verschiedensten Inhalten und wird,
dementsprechend, immer hiufiger als unprizise empfunden. Dies ist unver-
meidbar, wenn man ihn von den jeweiligen Inhalten her zu verstehen sucht.
M.E. liegt der Wert des Begriffs in seiner formalen Verwendung. Hierzu
zunachst ein Blick auf den klassischen christlichen Fundamentalismus.

L. Supranaturalistischer Empirismus:
Der klassische Fundamentalismus in den USA

Der Fundamentalismus hatte sich in der Theologie der USA schon seit
etwa Mitte des vorigen Jahrhunderts herausbilden kénnen, bevor er sich in
den bekannten Auseinandersetzungen in den zwanziger Jahren unseres

434



Jahrhunderts einen Namen machte. Ein grofer Teil seiner Anhénger, vor-
wiegend lidndliche weiBe Bevolkerung der Siidstaaten, sah sich von den
gesellschaftlichen Entwicklungen iiberrollt: Die Folgen des Biirgerkrieges
sowie der Industrialisierung und Modernisierung schienen die alten Sicher-
heiten hinwegzuspiilen. Ahnliche Erfahrungen machten auch die konserva-
tiven theologischen Eliten mit der kritischen Bibelwissenschaft und deren
geistesgeschichtlichen Bedingungen im 18. und 19. Jahrhundert. Durch
Rationalismus und Historismus im Gefolge der Aufklirung wurde die
HI. Schrift dem Urteil der Vernunft untergeordnet sowie ihre Verstehbarkeit
und ihre Gegenwartsgeltung problematisiert. Diese Entwicklung provo-
zierte eine Gegenbewegung, und zwar besonders profiliert in den mehrheit-
lich protestantischen Lindern, in denen der empirische Rationalismus am
stirksten vertreten war, England und namentlich USA. Der Fundamentalis-
mus entstand.

Die theologische Auseinandersetzung mit der Aufkldrung und ihren Fol-
gen fiir die Theologie wurde in den USA um die Mitte des 19. Jahrhunderts
vor allem an der presbyterianischen theologischen Hochschule in Prince-
ton, NJ, der Wiege des akademischen Fundamentalismus, aufgenommen.
Die sog. Princeton Theology verstand sich vom Empirismus her und
schiitzte besonders die Philosophie Francis Bacons.! Entscheidend an sei-
nem Ansatz war fiir die Fundamentalisten aus Princeton dies: ,,The Com-
mon Sense philosophy affirmed their ability to know ,the facts® directly.
With the Scriptures at hand as a compendium of facts, there was no need
to go any further.“? Der Fundamentalismus setzt damit dem universalen
Anspruch der aufkliarerischen Vernunft — ganz gleich, ob sie ihre Erkennt-
nis aus empirischen Fakten oder aus allgemeinen Vernunftwahrheiten ableitet
— sein eigenes Konzept einer unfehlbaren Wahrheit der Schrift entgegen. Er
bedient sich dabei allerdings selbst eines empiristischen Vernunftbegriffs; die
Wahrheit muf3 und kann namlich fiir den Fundamentalismus nur durch die
empirisch operierende Vernunft erschlossen werden. Die Schrift wird damit
gottliche Erkenntnisquelle fiir wahre, d.h. hier zutreffende Fakten.

In der Literatur wird gelegentlich als Defizit des Fundamentalismus ver-
merkt, dal} er zwar den erkenntnistheoretischen Primat der Vernunft von
der Aufkldrung tibernommen habe, aber im Stadium vor Kant verharre.
Zudem wird ein seltsames Oszillieren zwischen einem entschiedenen empiri-
schen Rationalismus und einem ausgeprigten Supranaturalismus, in Sachen
Waunder, Inspiration usw. angemerkt.? Es handelt sich hierbei m.E. nicht
um Defizite, sondern um eine sinnvolle Kombination. Die fundamentalisti-
sche Rezeption des frithen empiristischen Vernunftbegriffs im Blick auf das

435



Erkennen ,,whether of spiritual doctrine or duty, or of physical or historical
fact* (Warfield) gibt ihm die Gelegenheit zu einem Schlufi de minore ad majo-
rem: Wenn sich nidmlich zeigen 14Bt, daB die biblischen Aussagen zu physi-
schen, historischen und sonstigen empirisch iiberpriifbaren Zusammenhéngen
zutreffende Aussagen von der natiirlichen Realitit machen, dann darf gefol-
gert werden, daf} dies auch fiir ihre ,,geistlichen Aussagen gilt — daf} diese
also auch zutreffende Aussagen von iibernatiirlichen Realititen machen.
Damit ist mehr gesagt, als da der Fundamentalismus hier einem vorkantia-
nischen Rationalismus anhinge. Er etabliert vielmehr einen metaphysischen
,.Begriffsrealismus®* der allen biblischen Begriffen reales Sein zuschreibt.
Dieses Sein kommt ihnen zu in einer ,,iiber* der natiirlichen Welt daseien-
den iibernatiirlichen Welt, deren Elemente und Relationen in den Begriffen
der Bibel abgebildet sind. Begriff und Sache (Zeichen und Referent) werden
in diesem Verstdndnis zu ein und demselben verschmolzen; das ,,Reich Got-
tes‘ etwa ist fiir hartgesottene Fundamentalisten eine andere iibernatiirliche
Realitét als das ,,Reich des Himmels*.® Fiir den Fundamentalismus verbirgt
sich hinter jedem Begriff eine iibernatiirliche Realitit, ein Ding, ein Wesen,
streng genommen eine Substanz. Damit sind die ,,Heilstatsachen* erst wirk-
lich objektiviert. Die empirisch rationale Lektiire der Schrift ermoglicht auf
diese Weise den direkten Einblick in das iibernatiirliche Reich der gottlichen
Realien. Wenn aber Begriff und Sache auf diese Weise ineins gesetzt wer-
den, dann herrscht ontologisch gesehen Kontinuitit, nicht Differenz zwischen
der sog. natiirlichen und iibernatiirlichen Welt, zwischen Mensch und Gott.

Auf dieser erkenntnistheoretischen Grundlage bekdmpft der Fundamen-
talismus nun seinen Hauptgegner: die Wahrnehmung der Geschichte als einen
ProzeB stetiger Verinderung. Die ,,Geschichtlichkeit* des Daseins als Kate-
gorie des Verstehens impliziert die Absage an die Metaphysik und die Rela-
tivierung alles geschichtlich Seienden, auch des Standpunktes der verstehen-
den Vernunft. John N. Darby reagierte auf diese sich anbahnende Entwick-
lung schon gegen Mitte des 19. Jahrhunderts und entwickelte ein Epochen-
modell, welches die Geschichte gleichsam still stellt, den sog.
Dispensationalismus;® C. I. Scofield verbreitete das Modell in den USA.
Systematisch-theologisch scheint mir daran dies bedeutsam: Das Epochen-
modell verhindert zunéchst die historische Relativierung des Erkenntnisob-
jekts, indem es die Inhalte der Schrift verdinglicht und in der Verdinglichung
absolut setzt. Es ist vor allem deshalb so wirksam, weil es selbst ein Modell
der Geschichte zu sein vorgibt; dabei hebt es Geschichte aber nicht auf, son-
dern negiert sie. Der andere Schlag des Fundamentalismus gegen die neue
Idee von der Geschichtlichkeit des Daseins besteht darin, das Subjekt der

436



Erkenntnis seiner geschichtlichen Relativitidt zu entheben, indem man eine
*,,geistliche Identitidt* von ,,Heilstatsache‘ und ,,Glaubenswissen‘“ postu-
liert.” Es handelt sich hierbei um nicht viel mehr als die theologische Ein-
kleidung der erkenntnistheoretischen Primisse des frithen empirischen Ratio-
nalismus, daff ndmlich die Vernunft einen direkten, objektiven Zugang zu
den ,,Fakten an sich* habe, unabhingig vom eigenen Standpunkt und der
eigenen Einwirkung auf ihren Gegenstand. Anders gesagt: Der Fundamen-
talismus betrachtet sein Erkennen als voraussetzungslos und setzt sich damit
selbst absolut.

Dieses Vorgehen des klassischen Fundamentalismus folgt einer Denkfigur,
die sich auch bei anderen Fundamentalismen beobachten 1:i6t. Im folgen-
den sei zunichst die formale Struktur dargestellt.

II. Das Eigene als das Absolute:
Die formale Seite des Fundamentalismus

Es geht m.E. bei der Entstehung fundamentalistischer Bewegungen
zunichst einmal darum, daf sich Individuen mit Hilfe des Fundamentalis-
mus in ein neues Verhiltnis zur eigenen Lebenswirklichkeit setzen. Menschen
erfahren eine Krise und der Fundamentalismus hilft ihnen, diese zu inter-
pretieren sowie ihre eigenen Interessen absolut zu setzen und gegen die Krise
geltend zu machen. Fin neues Verhéltnis zur eigenen Lebenssituation ist vor
allem dann nétig, wenn die Lage sich verdndert; und die Absolutsetzung
bestimmter Interpretationen der Lage erscheint meist in schweren Krisen
unumganglich.

Im Begriff des ,,religiosen Fundamentalismus‘‘ verbinden sich also eine
erkenntnistheoretische und eine soziologische Komponente, und nur auf dem
Hintergrund beider ist seine theologische Dimension zu verstehen.

Im soziologischen Sinne bezeichnet der Begriff die religitse Transforma-
tion von Krisenerfahrung in Machterfahrung.® Fundamentalismus als
Operationsweise der Erkenntnis erobert auf der Ebene der religiosen
Zeichen- bzw. Symbolsysteme die im Bereich der sozialen, 6konomischen
und politischen Systeme gefdhrdete Verfiigungsgewalt iber ,,Welt*
zuriick.? Der Fundamentalismus transformiert also die gesellschaftliche
(und/oder personliche) Krise seiner Anhédnger zunichst von der Ebene der
sozialen Beziehungen auf die religios-symbolische Ebene. Hier erhalten die
sozialen Beziehungen neue Bedeutungen, und die Akteure werden in eine
neue Beziehung zueinander gesetzt. Die neue religiose Interpretation der
gesellschaftlichen oder persénlichen Lage sowie der Position der Gldubigen

437



vermittelt letzteren eine neue Sicht ihrer Krise, neue Mittel zur Bewiltigung
und gegebenenfalls eine Legitimation frither abgelehnter Mittel. In dieser
Hinsicht handelt es sich beim religiosen Fundamentalismus, wie bei Reli-
gion im allgemeinen, um eine Technik zur symbolischen und praktischen
Riickeroberung von ,,Welt**; die Gldubigen meistern die Krise und werden
der Welt wieder michtig. Religitse Fundamentalisten unterscheiden sich
nun von anderen religivsen Menschen dadurch, daff sie aufgrund einer
besonders tiefgreifenden Krisensituation oder aufgrund eines besonders
scharfen Kontrastes zwischen einer geringfiigigen Krise und tiberhohten
Anspriichen auf der Ebene der religiés-symbolischen Beziehungen fiir ihre
eigene Position beanspruchen, daB sie mit dem Absoluten identisch und
somit universal giiltig sei. In dieser Hinsicht handelt es sich beim Funda-
mentalismus zunichst, wie gelegentlich festgestellt wird, um eine Fluchtbe-
wegung; hier liegt aber auch die Keimzelle des fundamentalistischen Macht-
anspruchs.

Dies leitet iiber zur Frage des Erkenntnisprozesses im Fundamentalismus,
des Prozesses also, in dem das Relative zum Absoluten wird. M. E. kann
man ihn in drei Schritte gliedern: Zunéchst tritt das fundamentalistische
Subjekt mit seinen Interessen und Bediirfnissen aus seiner Situation heraus
mit einer Reprisentanz des Gottlichen in Beziehung; d.h. die Menschen
schlagen die Bibel oder den Koran auf, 6ffnen sich einem ekstatischen
Erlebnis o.4. Diese Reprisentanz des Gottlichen ist zundchst Teil ihrer
rational oder emotional zuginglichen Welt. Sodann etabliert das Subjekt
eine stabile und unmittelbare Beziehung zum religiésen Objekt; es identifi-
ziert sich mit ihm und es mit sich. Die Distanz zwischen dem Objekt und
dem erkennenden oder erlebenden Subjekt schwindet; in der Textinterpreta-
tion wird statt eines hermeneutischen BewuBtseins eine vermeintliche
Unmittelbarkeit der ratio proklamiert; im Ritus praktiziert man anstelle
von Verehrung die emotionale Verschmelzung. In einem dritten Schritt
schreibt das Subjekt der gegenstéindlichen oder emotionalen Prasentation
des Gottlichen eine neue Qualitit zu, ndmlich die des Absoluten. Stellt der
Fundamentalismus im zweiten Schritt eine vermeintliche Unmittelbarkeit
zwischen den Bediirfnissen sowie Interessen des Subjekts und dem religio-
sem Objekt her, so vollzieht er im dritten Schritt die entscheidende
Umwandlung: Erverwandelt das Eigene der fundamentalistischen Subjekte—
ihre Bediirfnisse und Interessen — nun zum Absoluten und universal Giilti-
gen. Der religiése Fundamentalismus benutzt das heilige Gegeniiber als Weg,
um sich das Eigene auf eine neue Weise, ndmlich als Heiliges wieder anzu-
eignen. Begegnung mit dem Heiligen im Fundamentalismus ist somit Refle-

438



xion und Legitimation des Eigenen, nicht aber Verwandlung durch das Hei-
lige, als des absolut Anderen und Fremden. Das Heilige ist fiir den Funda-
mentalismus eben nicht das ganz Andere, das Fremde. Ebenso kann Ande-
res und Fremdes fiir den Fundamentalismus nie heilig sein; es ist gegeniiber
dem Eigenen vielmehr immer unheilig und illegitim. Daher die strenge Tren-
nung von innen und aufien in fundamentalistischen Zirkeln. Nur das Eigene
hat Geltung als Grundlage der Interpretation der Welt und der Strategie zu
ihrer Riickeroberung, und zwar als Weise der Aneignung von Welt und der
Machtausiibung iiber sie. Dementsprechend radikal und machtorientiert ist
die gesellschaftliche Praxis des Fundamentalismus.

Das Zentrum eines jeden Fundamentalismus liegt somit darin, im Feld
der symbolischen Reprisentationen von Welt die Absolutheit des eigenen
Standpunktes durch eine Operation der Erkenntnis zu erzeugen, um so in
der gesellschaftlichen Krise das eigene Interesse nicht an den Strudel der
Ereignisse preisgeben zu miissen, sondern es mit aller Entschiedenheit
behaupten zu koénnen.' Religioser Fundamentalismus kann somit als
Technik zur symbolischen Riickeroberung der Welt als des absolut Eigenen
bezeichnet werden. Der Preis dafiir: Er durchbricht — ganz gleich, was
auch immer seine Rhetorik sein mag — die kategoriale Unterscheidung
zwischen goéttlichem und menschlichem Handeln sowie die zwischen Glau-
ben und Schauen. Sein Glaube wird ihm zur Gnosis, sein Handeln zur Voll-
streckung des gottlichen Ratschlusses.

II1. Unterschiedliche Gestalfen:
Die inhaltliche Seite des Fundamentalismus

Der religiose Fundamentalismus verwandelt also gesellschaftliche und
personliche Krisenerfahrung — religionssoziologisch gesehen — in religitse
Machterfahrung, in ein neues Bild der Welt, eine neue Moglichkeit der Kri-
senbewiltigung und ggf. in das Streben nach gesellschaftlicher Macht. Dies
aber kann durchaus Unterschiedliches meinen je nach gesellschaftlicher
Lage der Anhénger einer bestimmten Gestalt des Fundamentalismus. Zum
einen kann Fundamentalismus die iiberlebensnotwendige Waffe einer
unterdriickten Gruppe sein; zum anderen aber kann der Fundamentalismus
zur Angriffswaffe einer in der Legitimationskrise befindlichen Position
gesellschaftlicher Herrschaft werden. In beiden Fillen ist es die Leistung
fundamentalistischer Erkenntnistheorie, die Position der Gruppierung den
gesellschaftlichen Bedingungen gegeniiber absolut zu setzen; die Bedeutung
von Macht im gesellschaftlichen Kontext aber ist vollig unterschiedlich in
verschiedenen gesellschaftlichen Lagen.

439



Unterschiedlich sind auch die Inhalte, welche die Identifikation von Rela-
tivem und Absolutem im religiésen Erkenntnisakt vermitteln. Die Bibel, das
kirchliche Lehramt, der Koran, die Pridsenz des Heiligen Geistes u.a. kom-
men als solche Vermittlungen in Frage und geben Aufschluf3 iiber den spezi-
fischen Typ von Fundamentalismus. Die jeweiligen vermittelnden Inhalte
werden aus dem vorgegebenen Symbolinventar einer religiGsen Tradition
ausgewahlt, und zwar entsprechend der gesellschaftlichen Lage der Anhéan-
ger eines bestimmten Fundamentalismus, der Art ihrer Krisenerfahrung
und der Moglichkeiten zur Uberwindung ihrer Krise. Sie entsprechen den
jeweiligen Problemlagen und Interessen der Anhinger der verschiedenen
Fundamentalismen. Dazu zwei Beispiele:

A. Der klassische evangelikale Fundamentalismus

Wir haben schon oben gesehen, der klassische Fundamentalismus in den
USA setzte sich zur Wehr gegen Verdnderung der gesellschaftlichen Struk-
tur durch Industrialisierung (so in der fundamentalistischen Unterschicht)
sowie gegen die Relativierung des Wahrheitsmonopols der Theologie und
der gesellschaftlichen Autoritdt schlechthin durch die Historisierung des
Verstehens (so in der fundamentalistischen Elite). Es ist konsequent, wenn
der klassische Fundamentalismus hier in der Geburtsstunde der modernen
Hermeneutik die Schrift hervorhebt als das Feld der Vermittlung von Relati-
vem und Absolutem und somit als Grund absoluter Sicherheit und wenn er
mit dem Dispensationalismus ein Gegenmodell gegen die Vorstellung eines
evolutiven historischen Prozesses entwirft, welches die Geschichte zum
Stillstand bringt. Die Feindschaft des Fundamentalismus galt ja dem
,,Modernismus*“, der sich vor allem in der Forderung nach sozialem Fort-
schritt Ausdruck verschaffte. Mit seiner Gegnerschaft war allerdings nicht
gemeint, daB der Fundamentalismus seine eigenen Ziele nicht auch mit
modernsten technischen Mitteln vorantreiben diirfte. Dieser Fundamenta-
lismus war und ist namlich (entgegen der Vermutung des landlich konserva-
tiven Teils seiner Anhidnger) fiir die instrumentelle Rationalitit der
Moderne durchaus aufgeschlossen; er lehnte und lehnt lediglich die huma-
nistische Entwicklung zur demokratischen und hermeneutischen Relativitat
der Standpunkte ab. Er wurde von konservativen evangelikalen Eliten ent-
worfen und diente ihnen zur Riickeroberung der religiosen Macht in einer
sich wandelnden Welt; und er half, den kleinen Leuten eine symbolische
Sicherheit zu bieten angesichts der vor allem fiir sie schmerzlichen Moder-
nisierung.

440



B. Der Fundamentalismus in der pfingstlichen Tradition

Die pfingstliche Tradition ndhert sich noch stirker an das neuzeitliche
Konzept der empirischen Absicherung von Erkenntnis an. Hier zdhlt die
unmittelbare Geisterfahrung des Subjekts als Feld der Vermittlung von
Relativem und Absolutem. Man schlie3t aus der Erfahrung der Glossolalie
auf die Selbstidentifikation des Absoluten mit dem Subjekt. Die Erfahrung
tritt an die Stelle der Schrift, und die Schrift behilt lediglich die Funktion
eines Korrektivs. Die traditionelle Pfingstbewegung in den USA der Jahr-
hundertwende setzte sich zusammen aus eben erst emanzipierten, gleich-
wohl aber noch unterdriickten Schwarzen sowie aus einigen weilen Rand-
existenzen; hier liegt auf der Hand, daBl die Erfahrung der Geistesgaben
verstanden wurde als eine Zueignung von Wiirde, die trotz Analphabetis-
mus, Elend und gegen die gesellschaftlichen Machtverhiltnisse ein Zeichen
des Widerstands setzte. AuBerdem dient die Abgrenzung gegeniiber dem
herrschenden weilen Christentum vor allem dem symbolischen Schutz
gegen die Herrschaft der Weillen. Mit dieser unmittelbaren Geisterfahrung
ist nun allerdings nur die Moglichkeit eines Fundamentalismus gegeben,
nicht aber die Notwendigkeit. Man kann also nicht behaupten, alle Pfingst-
ler und die spiter entstandenen Charismatiker seien Fundamentalisten.

Gleichwohl gibt es einen besonderen pfingstlichen und charismatischen
Fundamentalismus. Hier wollen wir nur kurz den charismatischen Zweig
beleuchten anhand des in Deutschland mittlerweile recht verbreiteten
Buches ,,Komm Heiliger Geist‘.!! Die charismatische Erfahrung wird hier
zunichst als eine ,tiefe Begegnung mit dem dreieinigen Gott* (S. 20)
bezeichnet. Das zugrunde liegende Wirklichkeitsverstindnis geht davon
aus, daB Gott in der Welt ,,wahrnehmbar‘ sei, und daRB die charismatische
Erfahrung, und nur sie, den Briickenschlag zum Absoluten zu leisten ver-
mag. Die religiose Erfahrung — z.B. eine Glaubensheilung — wird dabei
verstanden als ein ,,von Gott gegebener Erweis seiner Realitat und Macht*
(S. 21); in ihr zeigt sich die ,,empirische Realitit, die der Erfahrung des Ein-
greifens Gottes zugrundeliegt* (S. 22), ndmlich Gott selbst. Somit kann ein
charismatischer Fundamentalismus der historischen Exegese der Schrift
durchaus ein gutes Stiick weit folgen. Denn sein spezifischer Angelpunkt
liegt eben in der religiosen Erfahrung; diese fiihrt ihn zur ,,Erkenntnis des
Ubernatiirlichen* (S. 29). Der Begriff des ,,Ubernatiirlichen‘ ist in der cha-
rismatischen Bewegung nicht unumstritten, wird aber trotzdem auch unter
fithrenden Theologen hiufig verwendet; gelegentlich wird er ersetzt durch
den des ,,Transrationalen‘’, was sich allerdings von der Sache her gleich

441



bleibt. Die iibernatiirliche Welt ist ein Bereich der Wirklichkeit, in der die
Wahrheit der natiirlichen Welt offen zutage liegt und in der den Akteuren
der natiirlichen Welt iibernatiirliche Akteure entsprechen. Die Erkenntnis
Gottes fordert somit, daB auch die objektive Realitit des Teufels als Person
anerkannt wird, und die Erkenntnis des Heiligen Geistes macht die Damo-
nen als personale Wesen logisch notwendig. Die Gegensitze der Welt sind
somit im ,,Ubernatiirlichen* abgebildet. Die Mitglieder der Bewegung ver-
orten sich in diesem Panorama natiirlich auf der Seite des Guten. Somit
erweist sich die empirisch-supranaturalistische Deutung der charismati-
schen Erfahrung als Grundlage eines charismatischen Fundamentalismus,
der iiber die Identifikation des Eigenen mit dem absolut Guten die Identifi-
kation des Anderen und Fremden mit dem absolut Schlechten nahelegt. An
diesem Punkt ist historische Auslegung der Schrift freilich nur noch selektiv
moglich. Auf jeden Fall aber wird diese Erfahrungsontologie nun begleitet
vom sog. ,,biblischen Weltbild*, dessen Grundlage im Extremfall wiederum
eine Schriftexegese ist, wie wir sie aus dem klassischen Fundamentalismus
kennen. Das ,,biblische Weltbild“ bildet die gesellschaftlichen Akteure und
Konflikte ab in der ,,Existenz des Satans und der Didmonen‘ sowie in der
,.geistlichen Kampffithrung* (S. 29). Konkreter Inhalt der charismatischen
Erfahrung ist folglich zunichst u.a. die ,,Befreiung von der Macht des
Satans‘‘, und dann, dafi der Heilige Geist ,,iibernatiirliche Kraft schenkt‘
(S. 26). Mit dieser Kraft ist ein Riickbezug auf die eigene Krise und ihre
gesellschaftlichen Ursachen moglich, wobei diese Ursachen im Wirken von
Dimonen in gesellschaftlichen Gegnern gesehen werden konnen.

Das hat Konsequenzen fiir die Praxis. Ein solcher Fundamentalismus ist
nun nicht mehr primir gegen Modernisierung und Verinderung gewandt;
er richtet sich aggressiv gegen die vermeintlichen Verursacher der eigenen
Krisensituation. Er ist exklusiv und machtorientiert nicht nur von seiner
Grundstruktur, sondern auch von seinen Inhalten her. Er kann selbst gesell-
schaftliche Verinderungen im Sinne einer weiteren technischen Modernisie-
rung vorantreiben, wenn dies einer Verbesserung der gesellschaftlichen
Positionen seiner Anhinger forderlich ist. Dieser Fundamentalismus
spricht vor allem aufsteigende Mittelschichten an, die durch gesellschaft-
liche Riickschldge am weiteren Fortkommen gehindert sind. Er ist in hohem
Malbe offen fiir die Rationalitit und den Gefiihlshaushalt technischer Eli-
ten. Das humanistische Erbe der Aufklirung freilich, welches sich mit Rela-
tivitit der eigenen Position und Demokratisierung verbindet, gehort fiir
diese Auspriagung des Fundamentalismus eher auf die dimonische Seite des
Universums.

442



C. Weitere Fundamentalismen

Im folgenden seien lediglich einige kurze Bemerkungen zu zwei weiteren
Varianten gemacht.

Im Katholizismus diirfte die Festschreibung der Unfehlbarkeit des
Papstes ex cathedra im Jahre 1870 ebenfalls als schnelle Reaktion auf die
Aufkldrung erfolgt sein. Hier sichert sich eine religitse Institution durch
ihre exklusive Identifikation mit dem Absoluten gegen den aufklirerischen
Relativismus und das damit verbundene Verlangen der Laien nach Mit-
sprache. Zugleich sichert sich die Institution so ein Wahrheitsmonopol
gegeniiber dem sdkularen Staat.

Im Islam — ich méchte zunéchst darauf hinweisen, daB ich kein Islam-
kundler bin und im folgenden nur Vermutungen ausspreche — bietet der
Fundamentalismus durch seine Konzentration auf den Koran zunschst eine
ganz dhnliche Gestalt wie der klassische US-amerikanische Fundamentalis-
mus. Von Bedeutung ist allerdings, daB3 es sich hier um eine religiése Option
handelt, die eine Kultur von der Herrschaft einer fremden Kultur befreien
will. Auf diese Weise gewinnt als sekundirer Inhalt im Glaubenssystem
der — schon in der frithen Tradition des Islam bedeutsame — religiose
Staat eine entscheidende Stellung. Nicht die Geschichtlichkeit des Daseins
und der Relativismus stehen im Blickpunkt dieser Fundamentalisten, son-
dern die Utopie eines autonomen religitsen Staatswesens hebt sich ab gegen
die Wirklichkeit des abhingigen sdkularen Staates. Damit steht einer Nut-
zung sdmtlicher technischer Ressourcen der Moderne fiir die eigenen
Zwecke nichts im Wege. (Damit ist aber auch — und ich sage dies mit aller
Vorsicht des Nicht-Orientalisten — Toleranz gegeniiber Andersdenkenden
grundsitzlich moglich, wenn nur das Staatswesen als solches unabhéngig ist
und nach den Regeln des Islam gefiihrt wird.) Solange die gegenwartige
weltpolitische Frontstellung bestehen bleibt, fordert dies allerdings die Inte-
gration (integrisme) religiser, politischer und militirischer Mittel des isla-
mischen Widerstands durch die Fundamentalisten sowie deren Intoleranz.

Auf alle bisher genannten Varianten des Fundamentalismus 148t sich die
0. durchgefithrte Unterscheidung der strukturellen Konstante und der
inhaltlichen Variablen anwenden. Wir kénnen also festhalten, daf es sich
beim Fundamentalismus um eine Strategie zur symbolischen Riickerobe-
rung der Welt als des absolut Eigenen handelt, die sich dem gesellschaft-
lichen Kontext seiner Anhdiger entsprechend unterschiedlicher Vermittlun-
gen bedient.

443



IV. Fundamentalismus und Moderne: Ausblick

Der klassische US-amerikanische Fundamentalismus hat sich herausge-
bildet angesichts des sich ankiindigenden Sieges der Moderne in Gestalt des
Relativismus. Der islamische Fundamentalismus scheint ein solcher erst im
Gegeniiber zum Machtanspruch der westlichen Moderne in der Gestalt des
Sékularismus und der imperialen Machtentfaltung geworden zu sein.
Ebenso haben sich alle anderen gezeigten Beispiele in der Auseinanderset-
zung mit den Krisen oder den Machtanspriichen der Moderne entwickelt.
Dennoch hat keiner der mir bekannten Fundamentalismen Schwierigkeiten
mit der Ubernahme der technischen Rationalitit der Moderne und ihrer
Friichte. Das ist kein Zufall, sondern hat m.E. vor allem zwei Griinde.

Ein erster, duBerlicher Grund liegt darin, daB die instrumentelle Rationa-
litdt der technischen Moderne dem fundamentalistischen Machtanspruch
ganz einfach effektive Mittel zur Durchsetzung bietet. Ein zweiter, wesentli-
cher Grund scheint mir darin zu liegen, daB} die innere Logik des Funda-
mentalismus der der technischen Rationalitét entspricht. Es geht ihm doch
vor allem um den direkten Zugriff des (fundamentalistischen) Menschen
auf das Absolute und Ewige als Begriindung seiner Herrschaft iiber das
Relative und Zeitliche, iiber die Welt. Die res cogitans (specifica) setzt sich
absolut in ihrer Herrschaft iiber die res extensa (und iiber die res cogitans
generalis, die ihr gegeniiber streng genommen bloBe res extensa ist). Und
eben diese Rationalitit ist nirgendwo sonst so ausgeprigt wie in der instru-
mentellen Vernunft der Moderne. Diese Affinitit zwischen Fundamentalis-
mus und technischer Rationalitit wird selbst dort deutlich, wo sich der Fun-
damentalismus, wie in der sog. ,,Schopfungswissenschaft, der technologi-
schen ratio zu widersetzen glaubt.

Die Schopfungswissenschaft versucht, sich auf fundamentalistische
Weise der technischen Rationalitit entgegenzustellen und scheitert dabei
auf eine lehrreiche Weise. Die Schopfungsbiologie (Siegfried Scherer, Kon-
stanz, u.a.) folgt nicht zuletzt einem wichtigen ethischen Impuls gegen die
Genmanipulation. Sie versucht dabei, die Legitimitit ihrer ethischen Posi-
tion gegeniiber der Gentechnologie im naturwissenschaftlichen Aufweis der
Richtigkeit der positivistisch aufgefafiten Aussagen des biblischen Schop-
fungsberichtes zu beweisen. Es soll nachgewiesen werden, dall Gott die
Arten, so wie sie heute existieren, direkt und unvermittelt geschaffen hat,
um auf diese Weise die ethische Illegitimitidt der Gentechnologie biblisch zu
belegen. Damit gewinnen Theologie und Glaube nun aber gerade nicht eine
eigene Geltung in der Beantwortung ethischer Fragen gegeniiber der Natur-

444



wissenschaft, sondern sie machen sich von naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen abhéngig, indem sie der naturwissenschaftlichen ratio axio-
matische Geltung zubilligen. Wenn Prof. Scherer nun im empirischen Ver-
fahren zu dem Ergebnis kommt, daB eine Entwicklung der Arten nicht von
der Hand zu weisen ist, sind damit alle theologischen Argumente erle-
digt; > ware er dann konsequent, miilte er gar vom Glauben abfallen.
Kurz: Es ist nicht Sache der Theologie, iiber naturwissenschaftliche Sach-
fragen zu richten, und mindestens genausowenig ist es Sache der Naturwis-
senschaft, die Theologie zur Schépfungsverantwortung zu befihigen —
was nicht gegen einen interdisziplindren Dialog spricht, wohl aber gegen die
Vermischung der Wahrheitsbegriffe. Das Beispiel der Schopfungswissen-
schaft zeigt, daB es dem Fundamentalismus auch weiterhin vornehmlich um
die Behauptung einer technisch-empiristischen Rationalitit gegeniiber einer
historischen Hermeneutik der biblischen Zeugnisse und des menschlichen
Daseins geht; eben damit liefert er die erstrebte Geltung der Schrift an die
neuzeitlich-(natur)wissenschaftliche Rationalitit aus.

Zugleich richtet sich der Protest des Fundamentalismus aber auch gegen
das BewuBtsein von der Geschichtlichkeit des Daseins und gegen die huma-
nistische Tradition der Moderne, gegen Traditionen also, die im Effekt auf
Demokratisierung hinauslaufen. Aus religionssoziologischer Sicht wird
deutlich, dafl der eigentliche Gegensatz zum Fundamentalismus nicht so
sehr die Moderne der technischen Rationalitit ist, sondern die Moderne des
demokratischen Handelns.® Der Fundamentalismus ermoglicht seinen
Anhédngern somit kontrollierte Reaktionen auf gesellschaftliche Krisen,
welche ihrerseits durch die technische Entwicklung der Moderne provoziert
sind. Aber er tut dies, indem er sich auf das falsche Schlachtfeld begibt.
Folgende AuBerung des charismatischen Pastors Wolfram Kopfermann aus
Hamburg, die der evangelische Theologe und Journalist Uwe Birnstein fest-
gehalten hat, macht dies deutlich: Zwei Monate nach der Katastrophe von
Tschernobyl predigte Kopfermann seiner Gemeinde, daB Christen sich nicht
um Bedrohungen des Lebens kiimmern sollten: ,,Oder wollen Sie sich etwa
dem Leben entziehen und wollen keine Lebensmittel mehr essen wie die
Heiden ?*!* Dieser Fundamentalismus entpuppt sich als eine Strategie der
technologischen Moderne, das BewuBtsein der Opfer gegen die Folgen der
technologischen Entwicklung zu immunisieren und sie den laufenden Pro-
zessen technologischer und wirtschaftlicher Modernisierung anzupassen —
sei es daB sich seine Anhédnger aus den Prozessen gesellschaftlicher Ent-
scheidungsfindung zuriickziehen und die Entscheidungen den technokrati-
schen Eliten tiberlassen, sei es daf sie sich mit den Machtzentren identifi-
zieren.

445



Die Mittel, welche die Moderne selbst gegen die Auswiichse der techni-
schen Rationalitdt hervorgebracht hat, sind hingegen die der Demokratisie-
rung, Humanisierung und der Selbstkritik der Vernunft im Blick auf ihre
Erkenntnisfahigkeit und ihre Interessenbindung — Mittel, die in einer fie-
Jen Affinitit zur Konziliaritit der Kirche und zur Erkenntnis der Stindhaf-
tigkeit der Menschen stehen. Der Fundamentalismus aber greift gerade die
Rationalitit des Demokratischen und das Recht des Partikularen gegeniiber
dem Universalen an; er meint, die Gesellschaft und die Auswiichse der tech-
nischen Rationalitit damit in den Griff zu bekommen, daB er sich auf dem
Felde der kritischen humanistischen Rationalitdt und der demokratischen
Teilhabe wieder vor die Grenzen der Neuzeit zuriickbewegt und alles
Fremde seiner totalitdren Herrschaft unterwirft. Der Fundamentalismus
vertieft auf diese Weise de facto mit jeder ,,Schlacht®, die er auf seinem
..Kreuzzug* gewinnt, die Probleme unserer Epoche.

Das Mittel kritischer christlicher Rationalitit gegen diese Entwicklung
aber heift m.E. nicht primér Diskussion mit dem Fundamentalismus —
wobei ich Offenheit zum Gesprich fiir selbstverstindlich halte. Es hat wenig
Sinn, den Fundamentalismus als falsche Theologie zu verurteilen; man muf
ihm durch glaubwiirdiges dkumenisches Handeln das Wasser, d.h. die
Anhénger, abgraben. Das Mittel gegen den Fundamentalismus heifit Demo-
kratisierung von Kirche, Wirtschaft und Gesellschaft bei breitester Partizi-
pation, und zwar deshalb, weil dies den meisten seiner Anhdnger eine im
Endeffekt wirksamere Perspektive zur Uberwindung ihrer Krisen erdffnet
als es der Fundamentalismus zu tun imstande ist. Das geforderte Handeln
folgt einem alten Programm: ,,Jetzt erkenne ich stiickweise; dann aber
werde ich erkennen, wie ich erkannt bin. Nun aber bleiben Glaube, Hoff-
nung, Liebe, diese drei; aber die Liebe ist die grofte unter ihnen.’
(1Kor 13,12b-13)

446



ANMERKUNGEN

Vel. Marsden, 1980, S. 55ff. George Marsden zitiert in seiner grundlegenden Studie iiber
die Geschichte des Fundamentalismus mit Arthur T. Pierson einen der fithrenden Vertreter
der frithen fundamentalistischen Bewegung: Pierson sieht als ideales System fiir theologi-
sche Forschung ,,a Baconian system which first gathers the teachings of the word of God,
and then seeks to deduce some general law upon which the facts can be arranged* (Pierson
zit. nach Marsden, 1980, S.55). Es heiBt tatsachlich ,,deduced* und nicht ,,induced*.
Marsden, 1980, S. 56.

s»Dispensationalist thought was characterized by a dual emphasis on the supernatural and
the scientific.* Marsden: 1980, S. 55, vgl. auch S. 66ff. Ein Beispiel ist Scofield, 1945, zu
2Thess 2,3; er begriindet eine interpretatorische Entscheidung damit, daB ,,a ‘mystery’
always implies a supernatural element‘‘.

Als metaphysisch kann man die fundamentalistische Auffassung schon deshalb bezeich-
nen, weil sie mit ihrer Herleitung aus der Lehre der Verbalinspiration in sich selbst begriin-
det ist. Der hier so genannte Begriffsrealismus unterscheidet sich vom Realismus der Friih-
scholastik vor allem dadurch, daB er nicht nur Universalien, sondern verschiedenartigsten
Begriffen reales, eben nicht ,,nur nominales, Sein zuschreibt.

Cyrus 1. Scofield etwa sagt, daf ,,the kingdom of heaven is the earthly sphere of the uni-
versal kingdom of God...“ (Scofield, 1945, zu. Mt 6,33). John Walvoord, ein bedeutender
neuerer Vertreter dieser Richtung, bezieht das Reich des Himmels ,,auf das Namenschri-
stentum, das Reich Gottes nur auf wahre Christen* (John Walvoord, Thy kingdom come.
Chicago, Moody Pr., 1955, S. 30, zit. nach Ladd, 1983, S. 78). Wieder andere bezichen die
beiden Begriffe auf unterschiedliche Phasen der Endzeit. (Man sieht, daB die vermeint-
lichen Realitdten letztlich eben doch wieder als Begriffe behandelt werden, die von ver-
schiedenen Interpreten unterschiedlich gefiillt werden!)

Die hier zugrundeliegende Auffassung iiber die Stellung des Dispensationalismus im Fun-
damentalismus und im Gegeniiber zum Pramillenarismus habe ich begriindet in Schifer,
1992, Kap. I1.A.

Damit man die ,,Heilsfakten* trotz des historischen Abstandes richtig wahrnimmt, ist es
lediglich notwendig, um die Inspiration der Schrift zu wissen. Manfred Marquard stellt im
Zusammenhang mit der neueren deutschen Bekenntnisbewegung fest: ,,Eine wirkliche
Erschiitterung des traditionellen Bibelverstindnisses kann darum von der (historischen,
HS) Forschung gar nicht ausgehen, weil der pneumatikos anthropos, der um den Inspira-
tionscharakter der Heiligen Schrift weif, ihre Aussagen in dem Tatsachenstil* nimmt, in
dem sie geschrieben wurden.“ Marquard, 1984, S.95.

Ich fasse hier den Begriff der Macht weiter als Max Weber. ,,Macht* schlieBt den Weber-
schen Begriff der Herrschaft mit seinen unterschiedlichen Facetten mit ein und bezeichnet
zugleich das, was Weber im eigentlichen Sinne mit ,,Macht* meinte, nimlich die Fihigkeit
zur gewaltsamen Erzwingung einer Gehorsamsleistung. (Vgl. Weber, 1985, 541ff) Die fun-
damentalistische Praxis schlieBt beide Maglichkeiten ein.

Der Begriff ,,Welt“ meint hier in Anlehnung an die sich aus der Phianomenologie herlei-
tende Verwendung des Begriffes der ,,Lebenswelt* in der Kulturanthropologie im weitesten
Sinne die Lebenswelt als Ort des Handelns und Erleidens.

Daher die keineswegs zufillige Verbindung von fundamentalistischer Hermeneutik und
Geschichtsmetaphysik im Dispensationalismus Darbys.

Christenson, 1989. Der Band ist vor allem deshalb interessant, da er durchaus heterogene
Beitrdge einer Tagung zu einer charismatischen Theologie aus einem Guf zusammen-
zufassen sucht.

Dieses Problem wird deutlich an der Vorstellung einer neuen Veroffentlichung aus dem
Umfeld der Schépfungswissenschaft in einer Informationsschrift der deutschen Bekennt-
nisbewegung ,,Kein anderes Evangelium*: ,,Gitt hat schon an anderen Stellen dem Evolu-

447



tionsmodell den grotesken Widerspruch vorgehalten und klargestellt, daf3 ohne ein Pro-
gramm nichts Lebens- geschweige denn reproduzierbar Fortpflanzungsfidhiges denkbar ist.
Dazu mufBte erst ein Computer-Fachmann wie Gitt auf den Plan treten, um wenigstens die
Theologie aus der Evolutionssackgasse zu erlésen.” (Informationsbrief Nr. 137, Dez. 1989,
S. 36, zu Werner Gitt, Schuf Gott durch Evolution? Neuhausen, Hénssler, 1988.) Aus theo-
logischer Sicht kann man Gitt nun freilich schwerlich danken fiir derlei Bemiihung. Soll
die Theologie etwa die Kenntnisse von Informatikern iiber die Funktion von Computerpro-
grammen zur Grundlage ihrer Aussagen iiber die Schopfung machen, um die Kenntnisse
von Biologen und Paldontologen iiber die Evolution abzulésen? Hier ist der theologische
Unfug, der in der Anwendung eines empiristischen, naturwissenschaftlichen Weltbildes
auf die Schrift begriindet liegt, mit Hédnden zu greifen.

13 Dies wurde fiir mich besonders gut begriindet durch einen Beitrag von Andreas Lob-Hiide-
pohl anlédBlich einer Fundamentalismus-Tagung des Centrums fiir Internationales Lernen,
Frankfurt.

14 Kopfermann, zitiert nach Birnstein, 1987, S. 16.

LITERATUR
Birnstein, Uwe (Hg.), Gottes einzige Antwort. Wuppertal, Hammer, 1990

Christenson, Larry, Komm Heiliger Geist. Informationen, Leitlinien, Perspektiven zur Geist-
lichen Gemeindeerneuerung. Metzingen/Neukirchen-Vluyn, Ernst Franz/Aussaat, 1989.

Ladd, Geroge E., Aus der Sicht des historischen Pramillenarismus. (Zum Dispensationalis-
mus) In: Robert G. Clouse (Hg.), Das Tausendjdhrige Reich. Marburg, Francke, 1983,
S. 77-79.

Marquardt, Manfred, Strukturen evangelikal-fundamentalistischer und traditionalistischer
Theorie und Frommigkeit. In: Reinhard Frieling (Hg.), Die Kirchen und ihre Konservativen.
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1984, S. 84-103. = Bensheimer Hefte 62.

Marsden, George M., Fundamentalism and American Culture. The Shaping of 20th Century
Evangelicalism, 1870-1925. New York, NY, Oxford Univ. Pr., 1980.

Schifer, Heinrich, Protestantismus und Krise in Mittelamerika. Christliches Zeugnis zwischen
US-amerikanischem Fundamentalismus, Gewalt und indianischer Kultur. Frankfurt, Lang,
1992, in Vorbereitung.

Scofield, Cyrus I. (Hg.), The Holy Bible. The Scofield Reference Bible. New York, NY, Oxford
Univ. Pr., 1945.

448



Christlicher Fundamentalismus
Hoffnung oder Katastrophe fiir das europiische Christentum?

VON E. GLENN HINSON

Die Invasion hat schon begonnen. Fundamentalisten aus allen Teilen der
Vereinigten Staaten haben Europa tiberrannt mit der Uberzeugung, daf3 die
bemerkenswerten Entwicklungen in Osteuropa wihrend der letzten paar
Jahre konservativen Evangelikalen eine Gelegenheit bieten, die sie sich nicht
entgehen lassen diirfen. Der groBe Rivale des Christentums, der Kommunis-
mus, ist gefallen. Bevor Christus wiederkommt, was sehr bald sein kann,
miissen wahre Glaubige die Gelegenheit ergreifen, die Gottlosigkeit zu stiir-
zen und die Herrschaft der Wahrheit zu errichten. Wenn die Gliubigen jetzt
reagieren, so kénnen sie das européische Christentum vor dem katastropha-
len Abrutschen in den Humanismus, Liberalismus, Sékularismus, in den
gottlosen Kommunismus und vor anderen ernsten Gefahren retten. Die Zeit
fiir das wahre Christentum ist angebrochen.

Anspriiche wie diese sind so iibertrieben, daB} wir sie ernsthafter Betrach-
tung kaum fiir wert halten, und im Bereich des 6ffentlichen Lebens kénnen
die meisten sie einfach ignorieren. In den Kirchen kann dies jedoch riskant
sein; denn der Fundamentalismus hat alle Religionen iiberschwemmt, —
Islam, Judentum, Hinduismus, Buddhismus so gut wie das Christentum. In
Zeiten der UngewiBheit, wie wir sie im zu Ende gehenden Jahrhundert er-
leben, haben Absolutismen eine starke Anziehungskraft. Ob zu Recht oder
zu Unrecht, sie versprechen den Leuten etwas. Sie offerieren Macht iiber
menschliche Angelegenheiten, die alle auBer Kontrolle geraten zu sein schei-
nen. Sie geben einfache Antworten auf komplexe Fragen. Sie bieten ein
Rezept fiir ernste Krankheiten an. Sie versprechen eine Riickkehr zu einem
imaginéren ,,goldenen Zeitalter*. Als Kirchengeschichtler stehe ich mit
einer gewissen Verwunderung diesem Aufleben des Fundamentalismus in
der ganzen Welt gegeniiber. Christliche Fundamentalisten haben zwei der
groBten protestantischen Kirchen in den USA iibernommen — die Lutheri-
sche Kirche (Missouri-Synode) und den Siidlichen Baptistenbund. In den
letzten drei Prisidentschaftswahlen haben sie bemerkenswerten EinfluB
ausgeiibt. In vielen Bereichen des offentlichen Lebens haben sie radikale
Verdnderungen erzwungen: in den Gerichten, den Schulen, den Parlamen-
ten. Sogar fortschrittlichere Gemeinden haben sie eingeschiichtert und in

449



sozialen Programmen, okumenischen Beziehungen und vielem anderen
Veranderungen erzwungen.

Darum muf} der Fundamentalismus ernst genommen werden. Wir kon-
nen ihn nicht einfach ignorieren. Die Frage ist: Wie sollen wir mit ihm
umgehen? Als Hoffnung des européischen Christentums, wie die Funda-
mentalisten beanspruchen ? Oder als Ungliick fiir das européische Christen-
tum, wie mir die Geschichte zu zeigen scheint? Um diese Fragen zu beant-
worten, muf} ich erkldren, was der heutige christliche Fundamentalismus
ist.

Dabei muB man den Fundamentalismus mit seinen Urspriingen im spi-
ten 19. und frithen 20.Jahrhundert in den Vereinigten Staaten von dem
unterscheiden, was ich Neo-Fundamentalismus nennen mdéchte. Heutige
Fundamentalisten zitieren immer noch die ,,Grundpfeiler* und beziehen
sich auf Fundamentalisten von friiher, aber sie haben den Fundamentalis-
mus in eine ganz andere Erscheinung verwandelt, die gesellschaftlich viel
engagierter und deshalb fiir Kirche und Gesellschaft weitaus gefdhrlicher
ist.

Frither Fundamentalismus

Der Fundamentalismus entstand aus einer Reihe von Bibelkonferenzen,
die im spiten 19. Jahrhundert in Niagara, New York, stattfanden. Sie stell-
ten eine Reaktion dar gegen die Entwicklung der kritischen Schriftaus-
legung, die aus Deutschland in die Vereinigten Staaten eindrang, gegen die
Bewegung fiir ein ,,soziales Evangelium* und die Entwicklungstheorie von
Darwin. Aus Angst, die Grundlagen des Christentums selbst konnten zer-
stort werden, wihlten konservative Theologen aus, was sie fiir die Grund-
pfeiler des christlichen Glaubens ansahen. Um 1878 nannten sie vierzehn.
Um 1895 beschrinkten sie sich auf die folgenden fiinf: vollstindige Verbal-
inspiration der Schrift, buchstdblich zu verstehende Jungfrauengeburt,
stellvertretende Sithne Christi, leibliche Auferstehung und buchstédblich zu
verstehende Wiederkunft. Zwischen 1912 und 1916 warben Fundamentali-
sten Gelehrte an, um tiber diese und andere ,,Grundpfeiler* zu schreiben.
Sie publizierten die Essays in vier Banden unter dem Titel: Die Grundpfeiler
(,,Fundamentals‘).

Der Fundamentalismus wurzelt in der Lehre von den Zeitaltern, wie sie
J. N. Darby, der Griinder der Plymouth-Briider in England, entwickelt hat.
Danach hat Gott die Geschichte in sieben Zeitrdume von je ungefahr tau-
send Jahren eingeteilt. Die ersten sechs sind beinahe vorbei. Wir leben im

450



Ubergang zum siebten, in dem Christus zur Erde zuriickkehren und sein
tausendjdhriges Reich aufrichten wird. V.I. Scofield erarbeitete einen
genauen Plan, anhand dessen die Leute durch das Schriftstudium bestim-
men konnten, wie sich dieser Plan entfaltete und mit der Wiederkunft
Christi bald seine Erfiillung erreichen wiirde. Seit 1908 hat die Scofield-
Bibel als wichtigstes Lehrbuch des Fundamentalismus gedient.

Diese Vorstellungen machen aber nicht den zentralen Charakter des Fun-
damentalismus aus. In seinem Zentrum steht das Prinzip der kirchlichen
Absonderung. ,,Darum gehet aus von ihnen und sondert euch ab®*
(2Kor 6,17) bedeutet fiir die Fundamentalisten: Sondert euch ab von denen,
die sich nicht an die reine Lehre halten. Auch wenn das alle Nichtchristen
einschlieBt, meint es auch alle die, die sich nicht zu den ,»Grundpfeilern‘
bekennen. Darum tendieren die Fundamentalisten dazu, die Kirchen zu
spalten.

Der Fundamentalismus trat vor allem unter Presbyterianern und Bapti-
sten auf, zwei Gruppen, die von der Theologie Calvins herkommen. J. Gres-
ham Machen, ein Professor fiir Neues Testament, zog sich 1925 von der
Fakultat des Princeton Theological Seminary zuriick und griindete das
Westminster Seminary. Er beschuldigte die Fakultdt von Princeton, die
»Princeton-Theologie, wie sic von Alexander Hodge und B. B. Warfield
formuliert worden war, aufgegeben zu haben. Machen griindete auch die
,,Bible Presbyterian Church®. Einer der ersten Studenten in Westminster
war Carl Mclntire, der in den vierziger und fiinfziger Jahren einen Feldzug
fiir eine freie Marktwirtschaft und gegen den Kommunismus und den Oku-
menischen Rat der Kirchen organisierte. Die Fundamentalisten suchten
Kanzeln, Seminare und Missionsfelder nach Liberalen ab. Mit Erfolg trie-
ben sie J. Emerson Fosdick aus der Presbyterianischen und in die Baptisti-
sche Kirche. Sie erzwangen die Entlassung mehrerer Seminarprofessoren.
Als sie im Jahre 1933 anfingen, die Missionsfelder zu untersuchen, spalte-
ten sie dadurch den Nérdlichen Baptistenbund. In den meisten Fillen fan-
den sie jedoch kaum eine Gefolgschaft und muBten eigene Institutionen
griinden. Sie errichteten Schulen wie das Fuller-Seminar fiir Theologie, die
Bob Jones Universitit und das Moody Bibelinstitut. Sie veroffentlichten
sehr polemische Traktate und Zeitschriften. Schon friih entdeckten sie das
Radio als Mittel, um ihre evangelistischen Feldziige fiir die reine Lehre
durchzufithren. Vom Radio ging es weiter zum Fernsehen, und in den Ver-
einigten Staaten beherrschen sie im Grunde immer noch die religiosen Pro-
gramme in beiden Medien.

451



Der wesentlich negative Charakter des Fundamentalismus und seine Nei-
gung zu Trennungen verhinderten in den dreiliger und vierziger Jahren eine
breite Aufnahme durch die amerikanischen Kirchen. Eine scharfsinnige
Gruppe von mit dem Fuller Seminar verbundenen Fundamentalisten nahm
das wihrend der frithen vierziger Jahre wahr und rief eine neue Bewegung,
den Neo-Evangelikalismus, ins Leben. In einem Buch mit dem Titel Das
Votum fiir christliche Orthodoxie zeigte Edward John Carnell, Préasident
des Fuller Seminars, auf, dafl der Fundamentalismus als Bewegung wegen
seiner Spaltungstendenzen nie richtigen Anklang gefunden hatte. Diese lie-
Ben den Fundamentalismus grundsitzlich negativ, antikirchlich und anti-
sozial erscheinen. Der Neo-Evangelikalismus wollte versuchen, das zurecht-
zuriicken, indem er das Anliegen des Fundamentalismus, ndmlich die Wert-
schitzung der Inspiration der Bibel und der Evangelisation erhalten wollte,
ohne seine grundsitzlich negativen Ziige zu iibernehmen.

Neo-Fundamentalismus

Soviel zur Geschichte des frithen Fundamentalismus und seines Einflus-
ses. Wire er geblieben, was er anfangs war, so wiirde er heute unsere Auf-
merksamkeit wohl kaum in Anspruch nehmen. Einige Fundamentalisten
sind dann auch nicht vom Grundmuster der kirchlichen Absonderung abge-
wichen. Die World Fundamentalist Fellowship unter der Leitung von Bob
Jones klagt Jerry Falwell, W. A. Criswell, Billy Graham und eine Anzahl
anderer, die einst als Fundamentalisten galten, als Pseudo-Fundamentali-
sten an wegen ihres Zusammenarbeitens mit solchen, die sich nicht an die
reine Lehre halten und so das wichtigste Prinzip des Fundamentalismus ver-
letzen. Er und seine Anhénger halten an einer Art selbstauferlegter Isola-
tion vom Hauptstrom des Christentums fest.

Fiir den Neo-Fundamentalismus liegt der Fall ganz anders, denn er hat
das Prinzip der kirchlichen Absonderung grundsétzlich modifiziert, indem
er das Anliegen der Einigung der Fundamentalisten in einer groflen sozialen
und politischen Anstrengung aufnahm, um so Amerika ,,zu Gott zuriickzu-
fithren®. Der Chefarchitekt des Neofundamentalismus ist Jerry Falwell,
Pfarrer der Thomas Road Church in Lynchburg, Virginia, die noch eine
ganze Reihe anderer Institutionen, Programme und Aktivitdten unterhalt,
um das Ziel dieser Bewegung zu verwirklichen.

Falwell stellte den Plan der Fundamentalisten in der ersten Ausgabe des
,.Fundamentalist ““ dar, einer Zeitung, die er 1980 griindete, die aber inzwi-
schen nicht mehr erscheint. Er bekriftigte sein Einverstindnis mit den fiinf

452



»Orundpfeilern von Niagara von 1895. Besonderen Tribut zollte er
J. Frank Norris, seinem Vater im Glauben, einem Pfarrer in Fort Worth,
Texas, der in den zwanziger Jahren im Siidlichen Baptistenbund eine funda-
mentalistische Bewegung begann. Falwell wurde in einer von Norris gegriin-
deten Bibelschule in Springfield, Missouri ausgebildet, und die Thomas
Road Church ist Mitglied der von Norris gegriindeten Welt-Fundamenta-
listenvereinigung. Norris, eine brillante, aber zornige und rachsiichtige Per-
sonlichkeit, sandte jeden Sonntagmorgen ein Telegramm an George
W. Truett, den Pfarrer der Ersten Baptistenkirche in Dallas, in dem er eine
Art Fluch iiber ihn aussprach. Falwell hatte jedoch nichts Negatives iiber
Norris zu sagen aufer in einer Hinsicht, und das ist genau der Punkt, an
dem der Neo-Fundamentalismus vom Proto-Fundamentalismus abweicht:
Norris und andere Fundamentalisten hatten keine Verantwortung fiir das
Wohl Amerikas iibernommen, wie sie es hitten tun sollen, und als Folge
davon war das Land in die Hande von Liberalen, weltlichen Humanisten,
Sympathisanten mit dem Kommunismus und dhnlichen gefallen — mit
verheerenden Folgen. Amerika hatte aufgehort, eine gottesfiirchtige, bibel-
liebende, moralisch aufrechte Nation zu sein, und wenn man es auf diesem
Weg weitergehen lieBe, konnte es sogar aufhéren, Gottes auserwihlte
Nation zu sein.

Auf diese Weise nahm Falwell die alte puritanische Vision eines christ-
lichen Amerika auf und verkniipfte sie mit dem fundamentalistischen
Dogma. Um diese Vision zu verwirklichen, griindete er 1980 auf Empfeh-
lung von Charles Stanley, dem Pfarrer der Ersten Baptistenkirche von
Atlanta, Georgia, die ,,Moralische Mehrheit*. Diese bezeichnete sich als
pro-Amerika, pro-Familie, pro-Moral und pro-Israel. Jeder dieser Punkte
verdient einen Kommentar.

Pro-Amerika stand offensichtlich im Vordergrund. In einem Buch, das er
zu dieser Zeit veroffentlichte, ,,Hore, Amerika!*, beschrieb Falwell, wie
sein BewuBtsein beriihrt wurde. Er war auf dem Riickflug nach Lynchburg.
Sein vierzehnjahriger Sohn schlief an seiner Seite, als ihn plotzlich der
Gedanke iiberfiel: Amerika ist nicht mehr das wundervolle Land, das er
einst als Vierzehnjahriger gekannt hatte. Die Lehrer beten und lesen die
Bibel nicht mehr in den 6ffentlichen Schulen. Der Lehrplan enthélt nichts
mehr zum Lebensstil der Menschen. Pornographie héingt an den Zeitungs-
stinden aus, Verbrechen iiberfluten die Strafen. Er, Jerry Falwell muBte
etwas tun, damit Amerika wieder die fromme Nation werde, die es einst
gewesen war.

453



Pro-Familie war der Schliissel, wie man Amerika zu Gott zurtickbringen
koénnte. Der Grund, warum Amerika in die Verfassung geraten war, in der
es jetzt ist, war der Zerfall der Familie als Grundstein der Gesellschaft. Sie
wurde von vielen Seiten angegriffen. Die Frauenbewegung, besonders das
Gleichberechtigungsgesetz, das Internationale Jahr des Kindes, die verderb-
lichen Fernsehprogramme, die Sexualerzichung in den Schulen, die sexuelle
Freiheit und vieles andere bedrohten die Familie. Die ,,Moralische Mehr-
heit* wiirde darum alles Menschenmégliche tun miissen, um die jiidisch-
christlichen Werte der Familie wiederherzustellen.

Pro-Moral gab der ,,Moralischen Mehrheit* den Namen. Letztlich hdnge
die Wiederherstellung Amerikas von der Wiedereinsetzung der jiuidisch-
christlichen Moralwerte ab. Das Programm énderte sich von Zeit zu Zeit,
enthielt aber als Hauptpunkte die Gegnerschaft gegen Abtreibung, Homo-
sexualitit, Pornographie und dhnliches. Abtreibung ist Mord. Homosexua-
litéit verletzt klare biblische Gebote. Pornographie schiadigt. Um die morali-
sche Wiedergeburt der Nation in die Tat umzusetzen, konzentrieren sich die
Fundamentalisten auf die Erziehung der Kinder. Lange bevor die ,,Morali-
sche Mehrheit‘ entstand, griindeten sie ,,christliche* Schulen, die sie ganz
unter Kontrolle hatten. Dort konnte gebetet und die Bibel studiert werden;
und ein christlicher Lehrplan bot Gewihr dafiir, daB die Kinder die echten
Werte kennenlernten. Als sie in den achtziger Jahren politischen Einflufl
gewannen, richteten sie ihr Augenmerk auf die 6ffentlichen Schulen. Sie
suchten Gesetze einzubringen, die Gebet und Bibellesen in den Schulen
gestatteten. Sie versuchten, per Gesetz zu erreichen, dafl die sogenannte
Schépfungswissenschaft gelehrt wiirde, d.h. die biblische Sicht der Schop-
fung ebenso wie die Evolutionslehre.

Pro-Israel mag in dieser Liste deplaziert anmuten. Besinnt man sich aber
auf fundamentalistisches Denken, so sieht man, daB es das nicht ist. Es
hingt mit der Lehre von den Zeitaltern zusammen, in der der Fundamenta-
lismus seinen Ursprung hat. Tatsdchlich hat Jerry Falwell zu verstehen gege-
ben, daf} er 1967, als Israel den Sechstagekrieg gewann, das ganze funda-
mentalistische Selbstverstdndnis neu zu iiberdenken begann. Israels Sieg im
Sechstagekrieg war ein sehr wichtiges Zeichen im Schema der Lehre von den
Zeitaltern, denn er stellte das Konigtum Davids wieder her. Die Wiederher-
stellung des Konigtums Davids ist eines von zwei entscheidenden Ereignis-
sen, die der Wiederkunft Christi vorausgehen. Das andere wire der Wieder-
aufbau des Tempels.

Wem das unglaubwiirdig erscheint, sei auf folgendes verwiesen: Erstens
kommt die stdrkste christliche Unterstiitzung, die Israel erhilt, von den

454



Fundamentalisten. Jerry Falwell hat zweimal jdhrlich ganze Flugzeuge vol-
ler Leute nach Israel gebracht, wo sie mit hochrangigen israelischen Beam-
ten zusammentrafen. Er hat Millionen Dollar nach Israel geleitet. In den
frithen achtziger Jahren schenkte ihm Menachem Begin ein Flugzeug als
Zeichen der Wertschitzung seiner Hilfe. Zweitens haben die Fundamentali-
sten die Jerusalemer Tempelstiftung gegriindet, die jiidische Terroristen fiir
den Versuch, den Felsendom und die Al Agsah-Moschee in die Luft zu
sprengen, mit Mitteln versah. Drittens sagte Jerry Falwell selber voraus, daf
Christus 1985 wiederkommen wiirde, eine Voraussage, iiber die er seit jener
Zeit Stillschweigen bewahrt. Hal Lindsey sagte die Wiederkunft fiir 1988
voraus.

Der Schliissel zu allem ist laut Falwell und vielen anderen Fundamentali-
sten die Haltung, die wir der Bibel gegeniiber einnehmen. Eine Vielzahl von
Ubeln hat sich in Amerika und dem Rest der Welt angehduft, weil der
Glaube an die Bibel als das inspirierte, unfehlbare und irrtumslose Wort
Gottes aufgegeben wurde. Die Riickkehr zu diesem Glauben ist das einzige
Mittel, um diesem Ubel abzuhelfen. Fundamentalisten zitieren gern
2 Chron 7, 14: ,,. .. (wenn mein Volk), iiber das mein Name aufgerufen ist,
sich demiitigt und betet, mich sucht und von seinen schlechten Wegen
umkehrt, dann hére ich es im Himmel. Ich verzeihe seine Siinde und bringe
seinem Land Heilung.”“ Dieser Vers liefert sozusagen eine programmatische
Aussage.

Dies erkldrt, warum die Neo-Fundamentalisten ihre Sicht der Inspiration
der Bibel betonen und so starken Einspruch gegen die kritische Interpreta-
tion erheben. ,,Vollige wortliche Inspiration‘* war einer der urspriinglichen
funf ,,Grundpfeiler*, wurde aber in einem gewissen Gleichgewicht mit den
vier anderen gesehen — der Jungfrauengeburt, der stellvertretenden Ver-
sohnung, der Auferstehung und der Wiederkunft. Dies liel Raum fiir eine
dynamische Inspirationstheorie der Bibel. Tatsichlich haben Theologen,
die die ,,Grundpfeiler* schrieben, sorgfiltig darauf geachtet, die Vorstel-
lung eines Diktates oder mechanische Theorien zuriickzuweisen. Gott inspi-
rierte die Schreiber ganz, aber auf eine Art, die der menschlichen Vermitt-
lung breiten Platz lieB, sich an dem ProzeB zu beteiligen. Der Neo-Funda-
mentalismus hat dieses Gleichgewicht ebensowenig beibehalten wie den
Raum fiir die menschliche Beteiligung. Die Erklidrungen, die Seminarpro-
fessoren zu unterzeichnen hatten, konzentrierten sich auf den einen Punkt:
ob die Schrift irrtumslos sei. Die Professoren muBiten ja oder nein sagen zu
Fragen wie: Waren Adam und Eva wirkliche Personen? Zeugten sie das
erste menschliche Kind ? Glauben Sie an alle biblischen Wunder, genau so
wie sie liberliefert sind ? Sind die genannten Verfasser der biblischen Schrif-

455



ten — Moses fiir die fiinf Biicher Mose eingeschlossen — die wirklichen
Autoren ? Ist Christus mit ,,Fleisch und Blut‘ von den Toten auferstanden ?
Glauben Sie an einen personlichen Teufel ?

Fiir die Neo-Fundamentalisten und ihren Plan ist es wichtig, fiir alle Teile
der Bibel die gleiche Inspiration zu beanspruchen. Die Vision, die sie fiir
Amerika und die ganze Welt haben, kommt aus dem Alten Testament, als
Israel eine Nation war, und nicht aus dem Neuen. Wenn man daher dem
Neuen Testament, speziell den Evangelien, gréBere Autoritit zubilligt, wie
das Christen traditionellerweise getan haben, so kénnte man all ihre Pldne
zum Scheitern bringen. Jedes Jota und I-Tiipfelchen ist ohne Fehler, jeden-
falls in der urspriinglichen Handschrift. Die einzige Kritik, die erlaubt ist,
ist die Analyse der Handschriften. Bei spateren Schreibern mochten sich
Fehler eingeschlichen haben, aber bei den Autoren der Originale konnte das
nicht sein.

Politischer Fundamentalismus

Weil die Neo-Fundamentalisten eine so weitreichende Vision fiir Amerika
und die Welt entwickelten, konnten sie nicht am Grundsatz der Absonde-
rung festhalten. Im Gegenteil forderte ihre Sicht fiir Amerika und die Welt,
eher die Kontrolle zu iibernehmen als sich abzusondern. Die Verwirk-
lichung der puritanischen Vision von einem christlichen Amerika erforderte
eine wirkungsvolle und abgestimmte politische Aktion. Der Neo-Funda-
mentalismus wurde zum politischen Fundamentalismus.

Im Gegensatz zu ihren fast apolitischen Vorgidngern sind die Neo-Funda-
mentalisten im groBen Stil in die Politik eingestiegen. Die Wahl Jimmy
Carters 1976, eines, wie er selbst erklirte, ,,wiedergeborenen* Christen,
mag diesem Trend einen gewissen Anstoll gegeben haben, obschon Carter
die Konservativen enttiuschte. Man muB sich jedoch daran erinnern, daf
schon in den frithen vierziger Jahren eine kleine Gruppe von Fundamen-
talisten in der Politik hart arbeitete. Carl Mclntire und nach ihm Billy
James Hargus ritten auf der Welle der McCarthy-Ara, um den antikommu-
nistischen Eifer zu férdern. Keiner gewann eine grofle Gefolgschaft. Hargus
verlor sein Gesicht wegen ernster sexueller Vergehen an Jungen und Méid-
chen einer Schule, die er leitete. MclIntire fand das Klima fiir seine spezielle
Art des Fundamentalismus in Lateinamerika passender als in den USA.

In der Entwicklung des politischen Fundamentalismus war Billy Graham
bedeutsamer. Politiker suchen immer GréBen des 6ffentlichen Lebens an
sich zu binden, und nach seinem Los Angeles-Kreuzzug 1950, der durch das

456



Hearst-Zeitungsunternehmen vermarktet wurde, war Graham eine solche
Grofle. Dwight Eisenhower wihlte ihn zuerst als eine Art inoffiziellen
Hausprediger des Prisidenten, obwohl er sich auch anderer Geistlicher
bediente. Richard Nixon brauchte ihn noch mehr, und Graham begann zu
glauben, daB Nixon Amerika zu Gott zuriickbringen wiirde. Als Nixon
in Ungnade fiel, erlitt keiner in Amerika eine gréflere Enttduschung als
Graham. Er war wohl nie imstande, alles zu glauben, was Nixon und seine
Berater zu Watergate aussagten. Er verhielt sich nach der Amtsiibernahme
des nédchsten Republikaners, Ronald Reagan, dem Weillen Haus gegeniiber
vorsichtiger, obwohl auch Reagan ihn auf politische Weise geschickt
gebrauchte.

Wichtig ist jedenfalls, dal Billy Graham eine aktive Rolle in der Politik
spielte, die ihn notwendigerweise vom Prinzip der kirchlichen Absonderung
wegzog. Das ist genau das, was Jerry Falwell mit mehr Schldue und Selbst-
bewulitsein auch getan hat. Anders als McIntire und Hargus kam er zum
richtigen Zeitpunkt, in der Nach-Vietnamkriegs-Ara, als die Amerikaner
sich abmiihten, den Glauben an sich selbst und an Amerikas guten Charak-
ter wiederzugewinnen, und als Furcht sie nach einfachen Schwarz-
Weill-Antworten auf viele Fragen suchen lieB. Ronald Reagan erschien
gerade zur rechten Zeit, um die Furcht und das Ringen um den Glauben an
Amerika auszunutzen. Es bedurfte keiner groflen Anstrengung, um die
politischen Fundamentalisten fiir sich zu gewinnen.

Die Neo-Fundamentalisten setzten 1980 und 1984 ihre Hoffnung auf
Ronald Reagan. Auch wenn er eine sehr weltliche Person war und selten
eine Kirche betrat, so begriff er doch ihre Vision eines christlichen Ameri-
kas. Er las die Bibel vor der Fernsehkamera und unterstiitzte das ,,Jahr der
Bibel“. Er zitierte die Bibel und wandte sie falsch an, wie sie es taten. Er
schlug eine Anderung der Verfassung vor, die das Gebet in &ffentlichen
Schulen erlauben sollte. Er sprach gegen Abtreibung und fiir die Familie.
Er sorgte fiir die Bediirfnisse Israels. Er tat all die Dinge, um ihre Hoffnun-
gen wachsen zu lassen.

Die ,,Moralische Mehrheit‘ und eine Menge fundamentalistischer Predi-
ger sammelten sich hinter Reagan. Bei einer Diskussion iiber nationale
Belange in Dallas 1980 gab ihm W. A. Criswell, unter den Siidlichen Bapti-
sten der Fiirst der Fundamentalisten, seinen Segen. Die Kontrolle iiber die
religitsen Programme des Fernsehens ermoglichten den Fundamentalisten,
ihre Wahlempfehlung bekannt zu machen, ohne je Reagans Namen zu nen-
nen. Unter dem breiten Volk warben die ,,Moralische Mehrheit** und andere
Organisationen, versandten Schriften und gewannen Stimmen fiir Reagan.

457



Am Ende der zweiten Amtszeit Reagans hatte sich der politische Eifer der
Neo-Fundamentalisten etwas abgekiihlt. Viele erinnerten sich, dafl George
Bush einmal ein ,,liberaler** Republikaner gewesen war, der iiber ,,Reagan-
omics* lachte und sie ,,Voodoo-Okonomie* nannte. Falwell war einer der
wenigen, die sich mit Bush identifizierten. Pat Robertson, der von Norfolk,
Virginia aus ein christliches Fernsehnetz betrieb, war in den Vorwahlen
gegen Bush angetreten. Robertson hatte bei der Unterstiitzung der Contras
in Nicaragua eine aktive Rolle gespielt. Er hatte den ,,Krieg der Sterne*
unterstiitzt. Aber vor allem hatte er die neofundamentalistische Vision fiir
Amerika gefordert. Obwohl er recht gut anfing und in Iowa gegeniiber Bush
im Vorteil war, kam er zu Fall, als sich die Wahlkampagne nach Siiden
wandte. Die meisten Neo-Fundamentalisten beschlossen offensichtlich,
Falwells Fithrung zu folgen und sich hinter Bush zu stellen. Inzwischen
wihlte Bush einen von ihnen, Dan Quayle, zu seinem Vizeprasidenten.
Quayles Schwiegervater ist der Schiitzling eines extremen Fundamentalisten
und Nationalisten namens Robert Thieme, der seine Predigten in einer Mili-
taruniform halt! Bush sprach auch iiber Themen, die den Neo-Fundamen-
talisten lieb waren. Er wandte sich gegen die Abtreibung, aufler wenn
dadurch das Leben der Mutter gerettet werden konnte. Er pries die Familie.
Er fand harte Worte gegen das Verbrechen. Aber vor allem sprach er dar-
iiber, wie groBartig Amerika war, und er handelte entschlossen, in Panama
und im Irak, um das zu beweisen.

Die Neo-Fundamentalisten beschrinkten ihre Bemiihungen jedoch nicht
auf das Mittel der Unterstiitzung von Politikern. Sie hatten geniigend politi-
schen Spiirsinn, um zu erkennen, daf} sie Politikern oder politischen Ereignis-
sen nicht trauen konnten, Amerika zu Gott zuriickzufithren. Wenn der
Traum verwirklicht werden sollte, so wiirden sie diejenigen kirchlichen Grup-
pen, die den groften Einflufl ausiibten, unter ihre Kontrolle bringen miissen.

Von seinen Urspriingen her war der Fundamentalismus eine protestanti-
sche Erscheinung. Auch wenn er den groften Einflufl immer noch auf pro-
testantische Kirchen ausiibt, so ist der Neo-Fundamentalismus doch nicht
mehr ein rein protestantisches Phinomen. Es gibt rémisch-katholische Fun-
damentalisten, die eine bedeutende Rolle beim Umgestalten ihrer Kirche
gespielt haben. Sie waren beteiligt an der Zensierung von Hans Kiing,
Eduard Schillebeeckx und Charles Curran, an Einschrinkungen, die fort-
schrittlichen Erzbischéfen wie Raymond Hunthausen von Seattle und Rem-
bert Wealand von Milwaukee auferlegt wurden, und an der Forderung des
Programms ,,Recht auf Leben®. Der romisch-katholische Fundamentalis-
mus unterscheidet sich vom protestantischen dadurch, daf3 er die absolute

458



Autoritdt dem Papst statt der Bibel zuerkennt, aber Fundamentalismus ist
er trotzdem. In beiden Fillen sprechen wir iiber die Mentalitit ,,Ich habe
recht. Nur wenn du mit mir iibereinstimmst, hast du recht, bist du ein rech-
ter Christ.”” Und diese Geisteshaltung reicht iiber die Kirche hinaus in die
ganze Offentlichkeit.

Neo-Fundamentalisten haben auf jeden Fall alles getan, um die Kirchen
in ihre Richtung zu drangen. In einer Anzahl von protestantischen Kirchen,
die wegen ihrer demokratischen Strukturen verletzlicher sind als die
romisch-katholische Kirche, haben sie Verwiistungen angerichtet. Die grof3-
ten Erfolge hatten sie in der Lutherischen Kirche (Missouri-Synode) und im
Siidlichen Baptistenbund. 1974 iibernahmen Fundamentalisten die Kon-
trolle iiber die Lutherische Kirche (Missouri-Synode). Seit 1979 haben sie
die Kontrolle iiber das Prasidium des Siidlichen Baptistenbundes gewonnen
und damit iiber das Ernennungsverfahren, durch das die Vertreter in Aus-
schiisse, Komitees und Kommissionen eingesetzt werden, welche die Ein-
richtungen und Programme der Kirche steuern. Zur Zeit haben die Funda-
mentalisten die vollstindige Kontrolle iiber alle Institutionen erlangt,
obschon sie die absolute Macht erst dann ausiiben kénnen, wenn alles von
diesen Organen beschiftigte Personal ausgewechselt ist. Ich glaube, es ist
richtig zu sagen, daf3 die Lutherische Kirche/Missouri Synode und der Siid-
liche Baptistenbund Opfer einer feindseligen Ubernahme ihrer Unterneh-
men geworden sind.

Hoffnung oder Katastrophe?

All dies hitte die européischen Christen nicht weiter beriihrt, wére nicht
der kleine Paukenschlag des Finanzstopps fiir die Internationale Theologi-
sche Hochschule in Riischlikon (Schweiz) ertént. Diese Aktion erinnert uns
daran, dafl die Fundamentalisten auch hierher gekommen sind und die
Absicht haben, das, was hier in Europa geschieht, ebenso zu kontrollieren,
wie sie das in den Vereinigten Staaten tun. In welcher Form wir ihn auch
immer finden — islamisch, hinduistisch, buddhistisch, christlich — der
Fundamentalismus hat immer mit Kontrolle zu tun. Nachdem die Neo-Fun-
damentalisten den Grundsatz der Absonderung, auBBer als Lippenbekennt-
nis, aufgegeben haben, haben sie sich auf den Weg gemacht, anderen ihre
Vision aufzudrangen, wo immer sie es kénnen; und wenn es in der Gesell-
schaft nicht geht, dann wenigstens in den Kirchen. Was der Baptistischen
Theologischen Hochschule in Riischlikon geschah, ist nur eben ein Zeichen
ihrer verstdrkten Anstrengungen, Macht zu gewinnen. Wird ihre Macht
Hoffnung oder Ungliick bedeuten ?

459



Wenn ich diese Frage zu beantworten suche, so mulf} ich zuerst sagen, daf3
ich den Neo-Fundamentalisten in gewissen Punkten zustimmen kann. Der
Sakularismus, der aus der Feindschaft gegen die Religion selber eine Reli-
gion macht und der eine enge Sicht fiir die Wirklichkeit hat, ist ein
Problem, dem Christen aus allen Kriften entgegenwirken miissen. Anderer-
seits kann ich der Behauptung nicht zustimmen, daB der Humanismus
grundsétzlich schlecht sei. Unsere Welt kénnte mehr davon gebrauchen! Ich
stimme mit den Neo-Fundamentalisten auch darin tberein, daB die Chri-
sten eine aktive Rolle iibernehmen miissen beim Versuch, eine durch die
besten jiidisch-christlichen Werte geformte Gesellschaft zu schaffen, denn
diese sind auch die besten menschlichen Werte. Wir sollten politisch titig
und einsatzfreudig sein, als einzelne und als Gruppen. Ich meine, daB sie
recht haben, wenn sie auf die Bedeutung der Familie als einer Zelle der
Gesellschaft hinweisen, auch wenn der Begriff Familie zur Zeit im Wandel
ist. Ich denke auch, daf sie auf einige wirkliche Probleme der modernen
Gesellschaft hinweisen.

Aber wenn ich das alles zugebe, betrachte ich den Neo-Fundamentalis-
mus doch nicht als Hoffnung fiir die europdische Christenheit, ebenso-
wenig wie er eine Hoffnung fiir die amerikanische Christenheit ist. In bei-
den Fillen geht es um denselben Punkt, die Frage der Kontrolle. Hier
spricht nicht nur mein baptistisches Herkommen mit. Vielmehr sagt die
christliche Uberlieferung ein unzweideutiges Nein zu dieser Machtbesessen-
heit. Hinter der Praxis der Glaubenstaufe steht das grundlegendere Prinzip
der Freiwilligkeit. ,,Um zuverldssig und verantwortlich zu sein, muf3 der
Glaube frei sein, erklirten meine Ahnen. Und ich glaube, daB sie dafiir
eine gute theologische Begriindung hatten: ,,Gott allein ist Herr des
Gewissens‘“.

Die Schwiche jeder Art von Fundamentalismus wird an dieser Stelle klar
sichtbar. Der Fundamentalismus hat aus der Lehre von den Zeitaltern ein
falsches Verstindnis von Gott abgeleitet. Gemi der Ansicht der Anhinger
dieser Lehre war der Heilige Geist nur wihrend der Zeit der Apostel da, um
Menschen zu inspirieren. Nachher lag er gewissermaBen auf dem Totenbett,
bis der Kanon um ca. 400 n. Chr. abgeschlossen war. Nach dieser Vorstel-
lung ist der Geist heutzutage nicht geniigend gegenwirtig, um Menschen
zum Glauben zu fiithren, in der Schriftauslegung zu leiten, den Gliubigen
bei Entscheidungen zu helfen, Kirchen auf den Weg zu weisen, den sie
gehen sollten. Nein, nicht der Geist Gottes, sondern der ,,GrofBe Bruder*
muf} uns sagen, was zu tun ist.

460



Hier schligt die Unternehmermentalitit durch, die die Gewalt iiber das
neo-fundamentalistische Denken iibernommen hat, als es vom Grundsatz
der Absonderung zum Prinzip der Kontrolle gewechselt hat, um seine Ziele
zu erreichen. Es ist dieselbe Einstellung, die sich im Hochmittelalter ent-
wickelte und am anschaulichsten in der Bulle Unam sanctam des Papstes
Bonifaz VIII. zum Ausdruck kommt: ,,Fiir die Errettung jedes mensch-
lichen Geschépfes ist es eine unabdingbare Notwendigkeit, sich dem rémi-
schen Papste unterzuordnen®. Die Entsprechung dazu ist Ignatius von
Loyolas Regel 13 fiir das ,,Denken mit der Kirche“: ,,Um zur Wahrheit zu
gelangen, sollten wir immer bereit sein zu glauben, daB das, was uns weiB
erscheint, schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so bezeichnet*.

Fiir europdische Christen stellt sich die Frage heute so: Ist dies ein Vor-
bild, das dem europdischen Christentum Hoffnung bringt, oder eines, das
zur Katastrophe fiihrt ? Das Wort ,,Katastrophe* mag recht stark sein, aber
ich glaube, daB der Fundamentalismus fiir Europa im besten Falle proble-
matisch sein wird, sicher aber nicht hilfreich fiir europiische Christen und
Kirchen. Hier einige Griinde, warum ich das meine:

Wenn ich die Ereignisse der vergangenen Jahre nicht mifverstehe, so
sagen die Européer ein lautes Nein zu allen Absolutismen und der ,,GroBen
Bruder*‘-Gesinnung, die alles beaufsichtigen mdchte. Nun bin ich nicht so
naiv oder einseitig in meinen Beobachtungen, daB ich die Schwierigkeiten
der osteuropdischen Volker beim Ubergang von der kontrollierten zur freien
Gesellschaft nicht sehe, aber ich glaube nicht, daB jemand den Ruf nach
Freiheit und Teilnahme an der Entscheidungsfindung in ganz Osteuropa
tiberhéren kann. Der gleiche Schrei ertént auch in anderen Teilen der Welt.
Dies konnte sogar der Anfang einer BewuBtseinsidnderung sein, welche
gewisse Historiker mit einem weltweiten ,,Erwachen* verkniipfen wiirden.
Das ,,Erwachen folgt einem bestimmten Grundmuster. Zuerst kommt eine
Zeit der Orientierungslosigkeit, der Krisen und sogar der Verzweiflung, wie
wir sie in den sechziger Jahren erlebten. Darauf folgt ein vertieftes religitses
Suchen, wie wir das in den siebziger- und achtziger Jahren sahen, als viele
bei ostlichen Religionen Antwort auf ihre, die westliche Gesellschaft bela-
stenden, Probleme suchten. SchlieBlich wird daraus ein neues BewuBtsein
hervorgehen, wie wir es jetzt in Europa sehen. Es hat zu tun mit dem
unglaublichen Wachstum der weltweiten Kommunikation und Erkenntnis
in den letzten Jahren und mit dem Verlangen, am Besten, was die Welt zu
bieten hat, teilzuhaben.

In einer Zeit also, in der Europa nach Freiheit schreit, kommen die
Fundamentalisten mit einer Geisteshaltung und einem Programm des

461



Zwangs auf die Bithne. Ich fiirchte, daB in dieser Ubergangszeit viele Euro-
péer anfillig sind fiir eine solche Mentalitit und ein solches Programm. Der
Fundamentalismus, wie alle anderen Absolutismen, hat in Zeiten der Un-
sicherheit eine grofle Anziehungskraft, politisch, wirtschaftlich und reli-
gios. Das erklart seinen weltweiten Erfolg in den vergangenen Jahren. Es
ist der Ausschlag des Pendels auf die andere Seite, gegen das ,,Erwachen‘’.
Einige Gelehrte werden es als eine Reaktion gegen die Moderne bezeichnen.
Die Fundamentalisten lehnen die moderne Gesellschaft weithin ab. Dies
trifft jedoch nur teilweise zu, denn in gewissen Bereichen bejahen sie das
Moderne und bedienen sich seiner. Keine Gruppe macht von der modernen
Medientechnik groBeren Gebrauch. Hochstens kénnte man sie ,,selektive
Antimodernisten nennen. Auf einer tieferen Ebene reagieren die Funda-
mentalisten auf Wechsel, und der weltweite Ruf nach Freiheit ist die
erschreckendste Verinderung, der sie ins Auge sehen miissen. Sie mochten
darauf mit Kontrolle antworten.

Damit meine ich nicht, dal3 die Europier wie auch alle anderen keine
Ordnung brauchen. Vermutlich sind wir Zeugen des Entstehens einer neuen
Weltordnung — hoffentlich einer ohne Absolutismen, die die Menschen
eben abgeschiittelt haben, mit einer besseren Verteilung der Giiter und der
Fahigkeit aller, daran teilzuhaben. Auch in den Kirchen brauchen wir Ord-
nung und Grundsitze, ,,Grundpfeiler‘. Aber es miissen ,,Grundpfeiler
sein, die im Wesen der christlichen Tradition angelegt sind. Es darf eben
nicht der Fundamentalismus sein, denn dieser ist eine Geisteshaltung genau
wie diejenige, zu welcher die Osteuropier nein sagten. Jene absolutistische
Mentalitit trennte den Osten vom Westen. In den Vereinigten Staaten spal-
tete sie eine Kirche nach der anderen. Das wird sie auch in Europa tun. Das
Problematischste beim absolutistischen Vorgehen ist dessen Ausschlief3lich-
keit. Diese ruft die Spaltungen hervor. Die Fundamentalisten haben sie
ihren Institutionen einverleibt. Wenn man ihr Glaubensbekenntnis und ihr
gesellschaftliches Programm unterschreibt, so muf3 man sich auch an ihr
beteiligen.

Diese Einstellung widerspricht jedem Trend moderner Geschéftsfithrung.
Eine Detroiter Motivationsstudie von 1970 zeigt, daf fiir FlieBbandarbeiter
Mitbestimmung an erster Stelle steht, was ihre Motivation angeht. Offen-
sichtlich steht sie auch zuoberst auf der Liste bei Schwarzen in Siidafrika,
bei Menschen in der Sowjetunion und Osteuropa, bei unterdriickten Min-
derheiten in Nord- und Siidamerika. Moderne Unternehmen haben davon
profitiert, indem sie von einem autokratischen Administrationsmodell zu
einem solchen des gegenseitigen Einverstdndnisses wechselten.

462



Ganz anders die Fundamentalisten mit ihrer Gesinnung des Uber-
wachens. Der Neo-Fundamentalismus hat von der Gemeindewachstumsbe-
wegung, die von Donald McCavran vom Fuller Seminar gegriindet wurde,
zwei Einsichten iibernommen. Kirchen wachsen schneller, wenn sie erstens
gleichgesinnte Leute sammeln und wenn zweitens die Pastoren absolute
Kontrolle ausiiben. Die Anwendung dieser zwei Prinzipien hat offensicht-
lich haufige Spaltungen und einen andauernden Wechsel in den Gemeinden
zur Folge. Im Siidlichen Baptistenbund hat dieses Modell des Zwangs
bewirkt, dafl Druck ausgeiibt wird, sich entweder anzupassen oder zu
gehen.

Eine letzte Bemerkung: Ich frage mich, ob selbst die bestinformierten
amerikanischen Christen — und um wieviel weniger diejenigen, die weniger
Kenntnisse und Durchblick haben — Antworten haben auf die Herausfor-
derung, der die europiischen Christen gegeniiberstehen, in dem MabBe, daB
sie kontrollieren konnen, was geschieht. Es gibt viele Katholiken, die
bezweifeln, ob Papst Johannes Paul II. ihre Lage gut genug versteht, um
iiber entscheidende Anliegen zu bestimmen. Was die Neo-Fundamentali-
sten der europdischen Christenheit aufzwingen wollen, sind Vorschriften,
die in einem beschriankten Kreis in den Vereinigten Staaten zu funktionieren
scheinen — nidmlich in den fundamentalistischen Kirchen unter Menschen
mit der gleichen Mentalitdt und Subkultur. Der EinfluBl der Fundamentali-
sten auflerhalb der Kirchen oder Organisationen, die sie kontrollieren, ist
fragwiirdig. Wenn ihr Modell in Europa angenommen werden sollte, wird
es nur die Antwort der européischen Christen auf ihre besonderen Heraus-
forderungen einengen. Der Fundamentalismus ist eine schlechte Art der
Mission.

Letzten Endes geht es um eine Glaubensfrage. Vertrauen wir Gott, daB
er uns in unserem Gebrauch der Bibel leiten wird ? Werden wir dem lebendi-
gen Gott in den vielen Situationen und Herausforderungen, denen wir
begegnen, antworten? Oder werden wir, um uns zu beruhigen, kiinstliche,
von Menschen erdachte Kriterien aufstellen und unsere Augen vor dem
schliefen, was geschieht, unsere Ohren vor dem, was wir horen, unsern
Geist dem unzuginglich machen, was er durch Nachdenken entdecken
kénnte, und unsere Herzen unempfindlich fiir das, wozu Liebe uns em-
pfindsam, bewul3t und geneigt machen moéchte? Der Fundamentalismus
mochte uns das letztere wihlen lassen. Soweit ich sehe, wiirde diese Wahl
eine Katastrophe fiir die europidische Christenheit bedeuten.

Aus dem Englischen iibersetzt von Susanne Spiihler

463



Geht es wirklich nur so? —
Die Glaubenskongregation zur Kirche als Communio

VON HANS VORSTER

Das am 15. Juni 1992 veroffentlichte Schreiben der Glaubenskongre-
gation an die Bischofe der katholischen Kirche iiber einige Aspekte der
Kirche als Communio * diirfte der vorldufige SchluBpunkt einer Entwick-
lung sein, die seit lingerem erkennbar war. Zu nennen ist hier zum Beispiel
die Stellungnahme des Vatikans zu den Konvergenzerkldrungen von Lima
(21.7.1987) sowie die endgiiltige Stellungnahme Roms zu den Ergebnissen
der ersten Phase des anglikanisch-katholischen Dialogs (ARCIC 1) vom
Dezember 1991. Der Struktur der rémischen Kurie entsprechend hat die
Glaubenskongregation auch ein gewichtiges Wort bei der Stellungnahme zu
dem Studiendokument ,,Lehrverurteilungen — kirchentrennend?‘ mitzu-
sprechen, fiir das die Federfiihrung allerdings beim Pépstlichen Rat fiir Ein-
heit liegt. Man kann sich jedoch schwer vorstellen, daB3 das jetzige Commu-
nio-Schreiben nicht erhebliche Auswirkungen auf das katholische Gesamt-
urteil iiber diesen Studienproze hat.

%

Das Dokument beginnt mit einer Wiirdigung des Begriffs Communio. Er
bringt ,,den tiefen Kern des Geheimnisses der Kirche sehr gut* zum Aus-
druck und kann (!) eine Schliisselrolle fiir eine erneuerte katholische Ekkle-
siologie spielen (Nr. 1). Voraussetzung dafiir ist allerdings, daB ein Ver-
standnis der Kirche vermieden wird, das ,,offensichtlich zu kurz greift*. Die
Absicht, einem in der Tat gefahrlichen Reduktionismus im Kirchenverstind-
nis zu wehren, wird dem Dokument zunichst einige Sympathien eintragen.
Wenn sich diese Abwehr aber auf den Vorwurf griindet, die sachgerechte
Integration des Communio-Begriffs in den des Volkes Gottes und des Lei-
bes Christi fehle, so mull man fragen: Wo? Und: Was ist sachgerechte Inte-
gration?

Vom ganzen her gewinnt man den Eindruck, diese erste Warnung werde
vor allem vorgebracht, um dem Schreiben den Charakter zu geben, auf

* Die von der Deutschen Bischofskonferenz erstellte Ubersetzung ist wiedergegeben in KNA-
OKI 29/1992, 513 bzw. Herder-Korrespondenz 7/92, 319—323.

464



einer mittleren Linie zu argumentieren; denn theologische Ansitze, die
diese Integration verweigern, gibt es faktisch nicht. VerfaBt worden ist das
Schreiben de facto der zweiten Warnung wegen. Sie gilt einer MiBachtung
der Beziehung zwischen der Kirche als Communio und der Kirche als
Sakrament. Weil man diese Verbindung in Gefahr sieht und sich das auf die
Glaubenslehre, die Pastoral (Seelsorge) und die Okumene insgesamt aus-
wirkt, scharft das Dokument ,.einige grundlegende Lehrelemente’ ein, die
»als notwendig festzuhaltendende Bezugspunkte £ gelten miissen
(Nr. 2). Sie werden von einer iibergreifenden Besinnung auf das Mysterium
der Gemeinschaft her entwickelt, dem die Kirche sich verdankt (Nr. 3—6).

Dabei fillt alsbald ein Argumentationssprung ins Auge. Zunichst wird
Communio in einer Weise definiert, die als 6kumenisch konsensfihig gelten
darf. Danach unterscheidet sich kirchliche Gemeinschaft von Gemein-
schaft, in die Menschen hineingeboren werden oder die sie aufgrund von
politischer, sozialer oder 6konomischer Interessen-Ubereinstimmung her-
stellen, darin, daf kirchliche Gemeinschaft eine ,,personliche Vereinigung*¢
mit dem dreieinigen Gott und mit anderen Menschen ist, die ,,im Glauben
ihren Ursprung hat, auf endzeitliche ,,Erfiillung in der himmlischen
Kirche** (warum spricht das Dokument nicht mit dem Herrengebet vom
,»Reich Gottes*‘?) ausgerichtet ist, aber ,,schon in der Kirche auf Erden ihre
anfangliche und vorldufige Verwirklichung* findet. Okumenisch erfreulich
ist auch, daf die Kirche auf die Heilsgeschichte bezogen und als Frucht der-
jenigen gottlichen Initiative verstanden wird, die in der Auferstehung Jesu
Christi gipfelt. In ihr findet die ,,neue Beziehung zwischen Mensch und
Gott* in Christus ihren Ausdruck und weitet sich zu einer neuen Beziehung
der Menschen zueinander aus.

Es ist dieser Ansatz, dem die ekklesiologischen Aussagen des 2. Vatikani-
schen Konzils ihre 6kumenische Schubkraft verdanken. Deshalb wirkt es
irritierend und als Sprung in eine ganz andere Argumentationskette hinein,
wenn kurz darauf erklirt wird, der so verstandene ,,Communio-Begriff* sei
»»nicht eindeutig*. Damit er als ,,ekklesiologischer Schliisselbegriff* dienen
konne, miisse er ,,innerhalb der biblischen Lehre und der patristischen
Tradition* verstanden werden. Als ob nicht gerade dies die Absicht des
2. Vatikanischen Konzils gewesen wire! Jetzt aber gewinnt er diese Ein-
deutigkeit und die Integration in die biblische Lehre und in die patristische
Tradition auf einmal nur, wenn er vor allem dazu taugt, die ,,sakramentale
Gestalt* der Kirche und ,,die besondere Einheit* zum Ausdruck zu brin-
gen, die die Glidubigen zu Gliedern des mystischen Leibes Christi macht,
wie das Schreiben in Anlehnung an die Enzyklika ,,Mystici corporis* von
Papst Pius XII. formuliert.

465



Wer allerdings annimmt, diese ,,besondere Einheit* ergebe sich aus der
gemeinsamen Berufung durch Christus und aus dem Glauben, sieht sich
getduscht. Glieder des mystischen Leibes Christi werden wir vielmehr
dadurch, dal wir zu einer organisch strukturierten Gemeinschaft gehdren
und daB diese auch mit Mitteln ausgestattet ist, die zur sichtbaren und
sozialen Vereinigung ,,geeignet* sind. Um diese ,,Mittel* geht es im ganzen
weiteren Verlauf des Lehrschreibens.

Das Lehrschreiben sieht den Begriff ,,Communio‘ auf der Linie, wie er
seit dem 2. Vatikanischen Konzil iiberwiegend verstanden wird, von Ver-
schwommenheit bedroht und Verwirrung verbreitend und setzt dagegen
nicht auf das Wirken des Heiligen Geistes in der bei der Sakramentsfeier
entstehenden Gemeinschaft, sondern konzentriert sich stattdessen auf die
Mittel, durch die sich diese Gemeinschaft organisch strukturieren lift.
Damit aber fallt das Hauptgewicht auf den geordneten Vollzug, nicht — wie
die Eingangsdefinition vermuten 1iBt — auf die personliche Vereinigung
mit Gott. Diese spielt im weiteren Verlauf des Schreibens keine Rolle mehr,
sondern wird durch die Vorstellung von einem ,,innigen Verhiltnis*‘ zwi-
schen Gesamt- und Teilkirche ersetzt. Interessenkonflikte sind damit in der
Kirche ein Versto3 gegen die guten Sitten, und wo sie dennoch vorkommen,
bleibt als einzige Abwehr, sie von oben her niederzuhalten. In der Tat
schliefit auch die ,,persénliche Vereinigung mit dem dreieinigen Gott*
Interessenkonflikte mit anderen Christenmenschen nicht aus. Aber iiber-
fordert man die innere Gemeinschaft in der Kirche nicht restlos, wenn man
— wie unter den Pius-Pépsten — die Ubereinstimmung im Evangelium und
den Frieden in der Kirche durch geeignete Mittel strukturieren will und
diese aus einer ontologisch vorrangigen Wesenheit Kirche ableitet?

Welches aber sind nun die ,,geeigneten Mittel®, aus den Verschwommen-
heiten und Turbulenzen, die durch ein falsch verstandenes 2. Vatikanisches
Konzil verursacht wurden, wieder zur ,,organisch strukturierten Gemein-
schaft ... des einen, in der Einheit des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes versammelten Volkes** hinzufithren?

11

Auf einen Begriff gebracht: Die Sakramentalitiit der Kirche oder — iiber-
setzt — die ,,innige Beziehung zwischen der unsichtbaren und der sicht-
baren Kirche*, die durch drei ,,géttliche Gaben von gut sichtbarer Wirklich-
keit*“ vermittelt wird, ndmlich durch die Lehre der Apostel, durch die Sakra-
mente und die hierarchische Ordnung. Durch diese drei Gaben nimmt Chri-

466



stus in der Geschichte sein prophetisches, priesterliches und konigliches
Amt wahr. Das werden wir mit dem Augsburgischen Bekenntnis Art. V als
positive heilsgeschichtliche Setzung auch reformatorischerseits anerkennen
miissen und wollen. Darin, daB3 der auferstandene Christus selbst die Kirche
als seinen Leib ,,aufbaut und belebt®, sind wir uns also einig. Aber kann
dann die Kirche ,wahrhaft* ILeib Christi allein von der Eucharistie her
genannt werden? Und darf man es so darstellen, daB3 Glaube und Taufe nur
in eine im voraus bestehende Gemeinschaft eingliedern, diese aber ihre
Waurzel und ihre Mitte in der Eucharistie hat, ja, daB diese zum eigentlichen
Subjekt wird, aus dem die Gemeinschaft der Glieder in der Kirche hervor-
geht? Kann man sagen: Die Eucharistie ,,eint** jedes Glied mit dem Herrn
selbst; sie ist Quelle und schépferische Kraft, aus der die Kirche entsteht
und erneuert wird?

Wo die Eucharistie in dieser Weise zum Subjekt wird, kann die Kirche
natiirlich nicht mehr reformatorisch ,,Geschopf des Wortes* (creatura
verbi) sein. Das Dokument grenzt sich dagegen bewuBt ab, indem es nicht
das Wort Gottes, sondern die Eucharistie zum ,,immerwihrenden Entste-
hungsort von Kirche* erklért. In der Eucharistie ist die Kirche deshalb auch
»am dichtesten sie selbst®.

Reformatorisch geprigte Christen kénnten ja noch folgen, wenn es hieBe:
am dichtesten bei Christus, weil er sich ihnen in der Feier des Herrenmahls
personhaft mitteilt. Was aber soll an dieser Stelle die Konzentration auf die
eigene Identitit (,,am dichtesten sie selbst*)? Eine Konzentration, die dann,
wenn sie einmal zum Fixpunkt geworden ist, konsequenterweise ontologisch
abgesichert werden mufl und zu einer Ekklesiologie nétigt, die — wird sie
als Prinzip durchgehalten — die romisch-katholische Kirche wie vor dem
2. Vatikanum der 6kumenischen Konsensfihigkeit mit den reformatorischen
Kirchen verlustig gehen laft.

Hat die Glaubenskongregation iibersehen, daB es zu einer ,,babyloni-
schen Gefangenschaft der Kirche fithren kann, wenn die Eucharistie in
dieser Weise Subjekt wird; und daB die Frommigkeit introvertiv gelenkt
wird, wenn das Herrenmahl die Kirche am dichtesten sie selbst sein 1a6t?
Was ist mit all den katholischen Christen und vor allem mit den katho-
lischen Priestern, denen die Engfithrung dieses Ansatzes und die Stiitzen,
mit denen er abgesichert werden muB, die Freude an der Kirche rauben?

Dal} die Gefahr 6kumenischer Isolierung droht, miifite eigentlich jedem
Okumeniker aufgehen, der die Bemiihungen verfolgt, mit denen das Lehr-
schreiben seine Position nach vier Richtungen absichert. Im Zentrum steht
dabei das Bemiihen, zu den ,,rechten Zuordnungen* in der kirchlichen

467



Gemeinschaft zu gelangen. Ihre Stérung gibt die weitere Gliederung des
Schreibens ab. Es gilt, solche Stérungen abzuwehren bei der Zuordnung von
Gesamtkirche und Teilkirche (Nr. 7—10), im Verhiltnis von Gemeinschaft,
Eucharistie und Episkopat (Nr. 11-14), im Verstindnis von Einheit und
Verschiedenheit (Nr. 15 und 16) sowie von kirchlicher Gemeinschaft und
Okumenismus (Nr. 17—18).

III.

Wieder setzt das Schreiben okumenisch voll konsensfihig ein mit der
Feststellung, die Kirche, zu der wir uns im Apostolischen Glaubensbekennt-
nis und im Nicdno-Konstantinopolitanum von 381 (dort mit den Worten
,eine, heilige, katholische und apostolische Kirche*) bekennen, ist die
Gesamtkirche, die universale Gemeinschaft der Jiinger des Herrn. Nur,
warum wihlt man nicht ein Zitat, das auch die Frauen einschlief3t? — Und
auch das ist GewiBBheit, die von Anfang an die sich bildenden christlichen
Gemeinden erfiillt hat: ,,Diese eine Kirche wird gegenwirtig und wirksam
in der konkreten Besonderheit und Verschiedenheit der Personen, Gruppen,
Zeiten und Orte** (Nr.7). Die verschiedenen Erkliarungen des Okumenischen
Rates der Kirchen zu Einheit und Gemeinschaft, zuletzt die Erklarung aus
Canberra zur ,,Kirche als Koinonia‘ sagen oder sehen das kaum anders.

Dann aber notigt der Ansatz zu einer Unterscheidung von ,,Kirchen, die
in sich selbst Kirchen sind*, weil in ihnen ,,die universale Kirche mit allen
ihren Wesenselementen gegenwirtig wird, und solchen, von denen das
nicht gilt. Erstere sind damit geschichtliches Abbild der Gesamtkirche und
dabei insofern Teil des Gottesvolkes, als sie — Wesenselement von Kirche —
einem ,,Bischof in Zusammenarbeit mit dem Presbyterium zu weiden anver-
traut* sind. Ohne durch einen Bischof geweidet zu werden, kann sich das
Schreiben das Volk Gottes offenbar nicht vorstellen bzw. nur eine gestorte
Zuordnung zur Universalkirche diagnostizieren, im Sprachgebrauch des
Dokuments: eine unterschiedlich schwere ,,Wunde** (Nr. 17). Sie betrifft bei
diesen anderen Kirchen deren Wesen, ist also ein ontologischer Defekt.
Diese Wunde 146t dagegen die romisch-katholische Kirche in ihrem Wesen
unberiihrt, hindert sie vielmehr lediglich daran, ,,ihre Universalitit in der
Geschichte voll zu verwirklichen®. Das wird freilich hoflichkeitshalber erst
in dem Abschnitt ,,kirchliche Gemeinschaft und Okumenismus‘ ausge-
fithrt (Nr. 17, 18). Dort wird dann am Ma@Bstab von bewahrter apostolischer
Sukzession und giiltiger Eucharistie entschieden, ob die ,,Wunde‘‘ den Titel
L, Teilkirche® noch zuldfit oder so tief ist, dafl nur die Bezeichnung ,,kirch-
liche Gemeinschaften* in Frage kommt.

468



Auf diese Abgrenzung schon im Innenbereich der Universalkirche folgt
ein Satz von beachtlicher Unschirfe: ,,Die Gesamtkirche ist demnach der
Leib der Kirchen‘ (Nr. 8). Er kénnte begriinden, daB3 das Bezogensein auf
die Gesamtkirche (in Glauben und Sakrament) die weltweite Gemeinschaft
der Jiinger und Jingerinnen des Herrn zum Leib Christi werden 146t. Dann
wire Okumenisch Raum fiir die Besonderheiten, in denen sich diese Be-
zogenheit konkret ausdriickt. Hingt die Identitiit der Kirche aber daran,
daB in ihr alle Wesenselemente der universalen Kirche gegenwirtig werden,
dann wird diese Identitit einerseits von Institutionen, andererseits davon
abhingig, daB sich die Entwicklung dieser Institutionen ontologisch be-
schreiben 1af3t.

Die Gesamtkirche — heiflt es — ist nicht das Ergebnis des ,,Zusammen-
schlusses von Teilkirchen®, nicht das ,,Ergebnis‘‘ von deren Gemeinschaft.
Sie ,,ist vielmehr im Eigentlichen ihres Geheimnisses eine jeder einzelnen
Teilkirche ontologisch und zeitlich vorausliegende Wirklichkeit*, Sie gebiert
darum die Teilkirchen gleichsam als Tochter. Sie bringt sich in ihnen zum
Ausdruck. Sie ist ,,Mutter und nicht Produkt der Teilkirchen*. Die Teil-
kirchen haben ,,ihre Kirchlichkeit in ihr und aus ihr*. Und damit ja keine
Mifverstindnisse aufkommen, wie es gemeint ist, wird der Formel des
Zweiten Vatikanums: ,,die Kirche in und aus den Kirchen* (ecclesia in et ex
ecclesiis) als Interpretament eine Formel als ,,untrennbar verbunden‘ bei-
gesellt, die Papst Johannes Paul II. in einer Ansprache an die Kurie gepragt
hat: Die Kirchen in und aus der Kirche (ecclesiae in et ex ecclesia). In Konse-
quenz dieser Direktive kann der Begriff ,,communio*‘ zwar auf die Vereini-
gung von Teilkirchen angewandt und die Gesamtkirche als Gemeinschaft
von Kirchen verstanden werden. Aber das ist nur ,,analog* mdoglich. Im
eigentlichen Sinn ,,communio** ist die Kirche nur als die den Teilkirchen
ontologisch und zeitlich vorausgehende Wirklichkeit, und die Eucharistie
ist die — ja, was: Feier oder Wesenheit?, durch die die Teilkirchen am dich-
testen mit dieser Wirklichkeit verbunden sind.

Aus der Kirche des Bekenntnisses, die wir glaubend und handelnd sind
und in ihrem Kennzeichen (notae) erfahren, wird eine Wesenheit, die
Gottespradikate an sich zieht. Sie und ihr Zentrum, die Eucharistie, haben
,,schopferische Kraft*, sie geht der Schépfung voraus, ist also préaexistent
(Nr. 9). Sie entsteht nicht geschichtlich, sondern universal und wurde
ebenso universal offenbar, als sie an Pfingsten 6ffentlich in Erscheinung
trat und — in anagogischer Auslegung von Apg 2 — schon von Anfang an
alle Sprachen spricht.

469



Das aber heiBt doch: Zwischen Heiligem Geist und Kirche kann nicht
mehr ausreichend unterschieden werden. Die zwischen dieser Wesenheit
und den Gldubigen vermittelnden Institutionen relativieren den eschatolo-
gischen Unterschied zwischen Kirche und Reich Gottes. Sie konnen gar
nicht anders als die Gldubigen — sicher mit den besten Absichten — zu
betreuen. Wo solche ,,Bemutterung® gestért wird, wird Kirche in ihrem
Wesen verletzt. Und: Kénnen wir den ProzeB3, der aus dem trinitarischen
Bekenntnis zu Vater, Sohn und Heiligem Geist das Dogma von den drei
gottlichen Personen werden lieB, sich im Blick auf die Kirche so fortsetzen
lassen, wie es hier geschieht?

IV.

Wer sind die Gegner, denen hier so entschlossen Paroli geboten wird? Es
sind Leute mit einem erheblichen Schuld- bzw. Versagenskonto:

— Sie schwichen die Vorstellung von der Einheit der Kirche in ihrer sicht-
baren und institutionellen Gestalt ab und

— treiben das bis zu der Behauptung, jede Teilkirche sei ein in sich vollstén-
diges Subjekt und die Gesamtkirche das Ergebnis der gegenseitigen
Anerkennung der Teilkirchen.

— Sie streben nach Selbstgeniigsamkeit und schwidchen damit die reale
Gemeinschaft mit der universalen Kirche und vor allem mit deren leben-
digem, sichtbarem Zentrum im Bischof von Rom.

— Sie verlieren dariiber ihre eigene Freiheit und werden — Christen, Grup-
pen oder Teilkirchen — zu Sklaven der verschiedensten Méchte, die sie
dienstbar machen oder ausbeuten wollen.

Gemeint sind also alle, die an der rémisch-katholischen Weltkirche Insti-
tutionskritik iiben und Kirche als Bewegung und Aufbruch, nicht nur als
Institution und in Erscheinungtreten vorgegebener Wirklichkeit beschrei-
ben mochten. Gemeint sind Regionalisierungstendenzen und die Korrektur
des kurialen Zentralismus durch die Verlagerung von Entscheidungskom-
petenz in regionale und nationale Bischofskonferenzen bzw. -synoden.
Gemeint sind aber auch d6kumenische Prozesse wie die Leuenberger Kon-
kordie oder die Meilener Erklirung; denn hier handeln in der Tat Teilkir-
chen als vollstindige Subjekte und verstehen ihre gegenseitige Anerkennung
als Kirche Jesu Christi gerade nicht als Selbstgeniigsamkeit, sondern als
Schritt zur Einheit und Gemeinschaft der Gesamtkirche. Und mit gemeint
ist natiirlich auch das reformatorische Glaubensverstindnis, wenn anders
der Glauben den einzelnen und die Gemeinschaft zum vollstandigen Sub-

470



jekt macht, das — im Glauben — ein freier Herr aller Dinge und niemand
untertan ist (Luther, Freiheit eines Christenmenschen).

Was aber den letztgenannten Vorwurf des Verlustes der Freiheit und der
Versklavung an die Michte dieser Welt betrifft, so gehodrt beides zu den
Versuchungen, vor denen niemand anders als Gott selbst die Kirchen
immer wieder bewahren muf}, wie wir das ja auch gemeinsam im Herren-
gebet erbitten.

Auch die Kirche, in der alle Wesensmerkmale von Kirche bis zum univer-
salen Lehr- und Jurisdiktionsprimat gegenwirtig sind, macht dabei keine
Ausnahme.

Okumenisch hoffnungsvoll stimmt in diesem Zusammenhang lediglich
ein Abschnitt (Nr. 10), demzufolge die Gldubigen der Universalkirche
unmittelbar, nicht durch eine Teilkirche vermittelt, angehdren, und sich bei
der Eucharistiefeier unabhéngig von ihrer kirchenrechtlichen Zugehorigkeit
oder Nichtzugehorigkeit zu der Ditzese, Pfarrei oder sonstigen Teilgemein-
schaft, innerhalb deren die Feier stattfindet, in ihrer Kirche befinden. Das
Dokument sagt: ,,Zugehdrigkeit zu einer Teilkirche steht nie im Wider-
spruch zu der Tatsache, daf} in der Kirche niemand Fremder ist*. Damit ist
eine Vorstellung ausgerdumt, die die deutsche Okumene bei der Rezeption
des Taufdokuments von Lima erheblich behindert hat, namlich der Oku-
mene gehore man nur kraft der Zugehorigkeit zu einer Teilkirche an oder
populér: zuerst miifiten wir katholisch, evangelisch oder orthodox, erst
dann koénnten wir ékumenisch sein.

Freilich sind diese Hoffnungssidtze kirchenrechtlich noch so einge-
schriankt, dafl sie nur innerhalb der rémisch-katholischen Kirche gelten.
Dariiber hinaus verankert das Dokument die Notwendigkeit dieser
Beschrankungen im Wesen der Kirche. Es will abgrenzen, nicht éffnen.
Solange diese Einschrinkungen aber zu den Wesensmerkmalen der Kirche
gehoren, bleiben die gegenwirtigen Blockaden bestehen, damit aber auch
die ganzen Zwinge, dogmatische Postulate mit den tatsdchlichen biblischen
Perspektiven und mit exegetischen Einsichten zur Deckung bringen zu miis-
sen (s. dazu besonders Nr. 9, 2. Absatz).

V.

Eine weitere Gefahr macht das Dokument in der einseitigen Betonung
des Ortskirchenprinzips aus (Nr. 11), wobei wir uns klar machen miissen:
Ortskirche ist in seinem Sprachgebrauch die einzelne Ditzese, nicht die
Pfarrei. Im Blick sind dabei zwei Spielarten einer ,,partikularistischen Sicht

471



der Kirche“. Von ihnen wird die eine milder beurteilt, weil sie in der ortho-
doxen Schwesterkirche weit verbreitet ist, was allerdings ebensowenig
erwihnt wird wie die andere Tatsache, daB auch viele rémisch-katholische
Bischofe sie teilen. Wohl deswegen zitiert das Schreiben diese Ekklesiologie
auch nur in iiberzeichneter Weise, also so, daB sie sofort zur Karikatur wird.

Zu solcher Karikatur mag es in dem Bemiihen, sich gegen den kirchlichen
Zentralismus Raum zu verschaffen, tatsidchlich in einigen Pamphleten kom-
men. Insgesamt ist die These: Wo die Eucharistie gefeiert wird, vergegen-
wirtigt sich das ganze Geheimnis der Kirche, gerade im Sinn des Dokumen-
tes nur zu beanstanden, wenn man ,,ganz‘ quantitativ versteht. Dann muf3
man in seinem Sinn weitere ,,Prinzipien der Einheit und Universalitat®
addieren und kritisch einschreiten, wo sie als ,,unwesentlich® beiseite
geschoben werden.

Wesentlich strenger (,,Irrtum‘) ist die Zensur, die den verschiedenen
Ansitzen einer ,,Kirche von unten‘* erteilt wird. Man verzeihe, hier wird
Mt 18,20 vom Versammeln im Namen Jesu in einer Weise zitiert, wie es von
keinem verantwortlichen Theologen der Befreiungstheologie und der Bewe-
gung ,,Kirche von unten* verstanden wird. Nicht das Versammeln im
Namen Jesu bringt fiir diese Theologen und Theologinnen ,,selbst Kirche
hervor®. Die sich im Namen Jesu versammeln, beschworen ihn nicht und
ideologisieren sich mit wenigen Ausnahmen auch nicht zur Gemeinde Jesu,
sondern sie vertrauen schlicht und einfach auf seine Verheilung. Gewil3, das
ist ein Grundpfeiler protestantischer Ekklesiologie, aber ist sie deshalb
falsch, unékumenisch und antikatholisch?

Als evangelischer Leser wird man den Eindruck nicht los, an dieser Stelle
kimpfe das Schreiben an der verkehrten Front. Was es einfordert, den Ver-
zicht auf Selbstgeniigsamkeit, die notwendige Offenheit jeder feiernden
Gemeinde fiir die Gesamtkirche sowie die Tatsache, da3 aus dem ,,Sich in
die Arme des Herrn ziehen lassen‘‘ die Eingliederung in seinen einzigen und
unteilbaren Leib folgt, wird von den allermeisten der Kritisierten nach Aus-
weis ihrer Verdffentlichungen in vorbildlicher Weise wahrgenommen. Darin
sind sich — wie das Lima-Dokument zur Eucharistie und die Reaktionen
darauf ausweisen — auch die im Okumenischen Rat zugesammengeschlos-
senen Kirchen grofBtenteils mit Rom einig. Das Problem besteht doch darin,
daB zwar ein Dienst an der Einheit der Universalkirche ¢kumenisch
wiinschbar ist, aber die romisch-katholische Teilkirche dafiir lediglich ein
Modell (in ihrer Sprache: das Petrusamt) anzubieten hat, das samtliche
anderen Kirchen nicht akzeptieren konnen, mindestens so lange nicht, als
in diesem Modell der Bischof von Rom ,,das Fundament der Einheit der

472



Bischéfe und der Universalkirche ist und behauptet wird, dieses Modell
entspreche der eucharistischen Gestalt der Kirche zutiefst. Dazu kann die
Antwort der anderen Kirchen nur ,,nein* lauten. Und dem widersprechen
auch immer mehr katholische Christinnen und Christen, weil es die Kirche
zur ,,Papstkirche* macht.

Die Okumene mit Rom wird so lange stagnieren, als das verschleiert wird.
Soll sie weiterhin ernst genommen werden, ist es ihre Pflicht, dieser Diffe-
renz zunichst einmal standzuhalten. Sie ist im {ibrigen im Empfinden der
Christenheit immer weniger eine Differenz entlang der alten Konfessions-
grenzen.

e

Schroffer als es in den Paragraphen 12—14 geschieht, kann die romische
Primatslehre kaum vorgetragen werden. Damit eine Teilkirche voll Kirche
sei, so das Dokument, miisse die universale Kirche mit allen ihren Wesens-
elementen in ihr stets konkret gegenwirtig sein. Das aber ist nur dann der
Fall, wenn in der Teilkirche als deren ,ureigenstem Element* die hochste
Autoritit stindig présent ist, und zwar ,,mit unmittelbarer Gewalt . .. iiber
alle, sowohl iiber die Hirten als iiber die iibrigen Glaubigen (Nr. 13). Ohne
daB das Amt des Petrusnachfolgers innerlich zum Kirchesein jeder Teil-
kirche gehort, ist also das Verhiltnis zwischen Gesamtkirche und das Kir-
che-sein der Teilkirche tief gestort. Einheit in der Kirche gibt es nur ,,cum
Petro et sub Petro* (mit Petrus und unter Petrus, Nr. 14). Oder verstdnd-
licher ausgedriickt: Der Papst muf3 das Recht haben, iiberall in der Kirche
unmittelbar einzugreifen, anders ist die Einheit der Kirche nicht gewihr-
leistet. Im Licht dieser Doktrin versteht man, warum es bei den Bischofs-
ernennungen der letzten Jahre so viele Schwierigkeiten gegeben hat.

Im Bereich des Staatsrechts verwendet man fiir diese Auffassung von
Autoritit allgemein den Begriff des Absolutismus. Als evangelische Leser
und Leserinnen kénnen wir nur bestiirzt fragen: Hat die romisch-katho-
lische Kirche wirklich keine anderen Mittel, die Identitdts- und Autoritéts-
krise, die sie mit anderen Kirchen teilt, abzuwehren? Muf} es unbedingt die-
ser Riickgriff auf Prinzipien der Gemeinschaftsbildung sein, von denen sich
die menschliche Gemeinschaft im 18. Jahrhundert, freilich mit erheblichen
Turbulenzen, zu verabschieden begann und immer noch verabschiedet, weil
sie ihr unertriaglich wurden?

Wir anderen Christen sind gar nicht so ,,selbstgeniigsam®, dafi wir die
vielfachen Elemente der Heiligung und Wahrheit, die ,,Lumen gentium*
(8,2) uns zugesteht, der ,,katholischen Einheit‘ entziehen wollen. Aber erst

473



das Dokument der Glaubenskongregation, nicht die Kirchenkonstitution
des 2.Vatikanums selbst behauptet verwegen, in unserer dkumenischen
Offenheit und unserem Wunsch nach Katholizitit (wie sie beide z. B. im
Wunsch nach eucharistischer Gastbereitschaft zum Ausdruck kommen) ver-
langten wir ,,objektiv‘ nach der Gemeinschaft mit Petrus und der ganzen
Kirche in dem beschriebenen Sinn (Nr. 14 Ende).

VIL

Um hier nicht nur entschieden zu wiederholen: nein, so verstehen wir
Katholizitdt ganz entschieden nicht, sei zum Abschlul} eine Einsicht ange-
schlossen, die sich an der Uberwindung und Heilung von Kirchentrennun-
gen verifizieren 14Bt, soweit diese im Laufe der Kirchengeschichte gelungen
sind. Wo es dazu kam und die Heilung dauerhaft war, beruhte das auf
gemeinsamen Erfahrungen, die Christen und Gemeinschaften aus gemein-
sam erlittener Aporie heraus machten. Ohne solche Erfahrungen bleiben
beabsichtigte Konsense allermeist im Formelhaften stecken oder werden
vom Volk Gottes nicht rezipiert. Das hat sich in den letzten zwei Jahrzehn-
ten zur Geniige bestétigt. Sollten wir nicht allerseits daraus lernen?

Das hiefle m.E., daB sich die Kirchen als Voraussetzung gemeinsamen
Eintretens fiir die Verkiindigung des Evangeliums in einer sdkular geworde-
nen Welt auch in ihren Identit4ts- und Autorititskrisen fiireinander 6ffnen,
statt so fragwiirdige Register zu ziehen, wie es die Leitung der katholischen
Weltkirche in diesem Dokument, wie es aber auch viele Mitgliedskirchen
des Okumenischen Rates dadurch tun, daB sie einen Fundamentalismus
hilflos gewdhren lassen, der sich fast nur noch an den philosophischen Prin-
zipien des Positivismus oder den Gesetzen der kommerziellen Werbung im
Konsumzeitalter orientiert.

Sich die Schwierigkeiten gegenseitig einzugestehen, die diese Identitéts-
und Autoritédskrise allerseits bereitet, diirfte 6kumenisch hilfreicher sein als
der Griff nach Posaunen, deren Téne die Mauern neuzeitlicher Selbstge-
wiBheit eher stabilisieren, statt sie als Aufbruchs- und Zukunftssignale zu
erschiittern wie einst in Jericho. Das 146t sich deshalb mit GewiBheit sagen,
weil die Kirchen mit ihren Aporien dem Heiligen Geist in jedem Falle nidher
sind als mit ihren vermeintlichen Stidrken. 2 Kor 12,10 ,,denn wenn ich
schwach bin, so bin ich stark* gilt doch nicht nur vom Apostel Paulus als
Person, sondern ist ein entscheidendes Wesensmerkmal der Kirche als Com-
munio, wenn wir sie im Zeichen von Kreuz und Auferstehung verstehen. Der
Heilige Geist konnte uns, wenn wir unsere Aporien zu teilen wagen, zu den

474



Erfahrungen und damit zu der Sprache verhelfen, mit denen wir nach innen
und auBen wieder 6kumenisch glaubwiirdig und damit tauglich werden zur
gemeinsamen Verkiindigung des Evangeliums in einer sdkularen Welt.

Nachbemerkungen zum Beitrag von Hans Vorster

Die unterzeichnenden katholischen Mitherausgeber der OR haben aus-
driicklich zugestimmt, daB die evangelische Kritik des Schriftleiters Hans
Vorster an der jiingsten Erklarung der Glaubenskongregation zum Commu-
nio-Begriff in der katholischen Ekklesiologie in der OR ver6ffentlicht wird.
Es ist gewil3 guter Stil in der 6kumenischen Zusammenarbeit, bei der Kritik
an innerkirchlichen Vorgingen den Gliedern der betreffenden Kirchen den
Vortritt zu lassen. Aber es gibt Grenzen. Wir kénnen von nicht-katho-
lischen Christen nicht verlangen, daf} sie diese amtliche Erkldrung, die
selbst fiir die eigenen Mitglieder eine Zumutung ist, widerspruchslos als
Sachstand des 6kumenischen Gespréichs und Ausgangspunkt seiner Fortset-
zung hinnehmen.

Wir verkennen nicht, daB das Schreiben der Glaubenskongregation
zunichst eine innerkatholische Adresse hat: Es richtet sich offensichtlich
gegen — vermeintliche oder wirkliche — partikularistische und ,,separatisti-
sche Tendenzen in der katholischen Kirche, die unter Berufung auf die
Aussagen des Konzils iiber die Communio der Ortskirchen auf Distanz zur
Universalkirche und zum Petrusamt gehen. Aber einmal abgesehen von der
Frage, ob die angeprangerten Meinungen so vertreten werden, oder ob es
sich eher um eine karikierende Beschreibung handelt, auch bei rein inner-
kirchlich adressierten Stellungnahmen bleibt die Frage der ,,6kumenischen
Tauglichkeit* zu stellen. Wenn 6kumenisches Miteinander zu den Prioritd-
ten kirchlichen Handelns gehort, gibt es keine rein innerkirchlichen Hand-
lungen mehr, bei denen man sich nicht auch um die Wirkungen auf die
Schwesterkirchen kiimmern miifite. Diese werden aus internen Maflnahmen
und Entscheidungen mit Recht riickschlieBen auf das Verstindnis vom
Wesen der Kirche, das die Kirche Roms wirklich ins 6kumenische Gesprach
einbringt, unter Umstédnden im Widerspruch zu ausdriicklichen dkumeni-
schen Erkldrungen. Sie werden von da aus die Chancen laufender 6kumeni-
scher Prozesse hochzurechnen suchen. Zudem ist in der hier in Rede stehen-
den Erkldrung der direkte Wortlaut der Grundsatz-Aussagen eindeutig
genug.

475



Die Kritik im Beitrag von Hans Vorster ist eine solche aus evangelisch-
lutherischer Wahrnehmung. Das ist ihr nicht zu beanstandendes Recht, auch
wenn katholische Leser des romischen Schreibens nicht jeden einzelnen Ein-
wand genauso erheben wiirden. So treffen etwa die Bedenken gegen die
kirchestiftende Bedeutung der Eucharistie in diesem Fall nicht nur die jetzige
Erkldarung, sondern feierliche Texte des Konzils selbst (Liturgiekonstitution
Art. 10: ,,H6hepunkt* und ,,Quelle* des ganzen Tuns der Kirche). Wir moch-
ten nicht mehr die Eucharistie so in Gegensatz zum kirchestiftenden Cha-
rakter des Wortes gesetzt sehen. Freilich, der Hinweis auf die Quasi-Hypo-
stasierung der Eucharistie, als sei diese ein Subjekt und kénne sozusagen sich
selber feiern, benennt eine wirkliche Gefahr. Ist es Zufall, da3 das Schrei-
ben der Glaubenskongregation die Texte des Konzils, die die Stiftung der
Communio ausdriicklich an die Verkiindigung des Wortes, des Evangeliums
binden, nicht erwidhnt (z. B. Liturgiekonstitution Art. 55; Kirchenkonstitu-
tion Art. 3; 7; 9; 11; Okumenismusdekret Art. 2; 22; Offenbarungskonsti-
tution Art. 21-26; Missionsdekret Art. 9; Priesterdekret Art. 4)?

Man sollte auch nicht unterstellen, daB die Verfasser des Schreibens die
Unterscheidung zwischen Kirche und Christus, Kirche und dem Heiligen
Geist bewulit hitten aufheben wollen — das liefe ja auf den Vorwurf der
bewufBiten Blasphemie hinaus. Aber besteht nicht AnlaB zur Warnung, wenn
das Schreiben einer ontologisch wie zeitlich den Teilkirchen vorausliegen-
den Universalkirche tatsichlich gottliche Priadikate zuschreibt?

Die evangelischen Einwéande sind nicht neu. Konnten durch groBere oku-
menische Sensibilitat die angedeuteten Gefahren und also Belastungen fiir
das Gesprach mit den Schwesterkirchen, hier besonders denen der Reforma-
tion, nicht durch besser gegen Mifverstindnisse geschiitzte Formulierungen
vermieden werden?

Vor aller 6kumenischen Wiirdigung miiite zunéchst die innerkatholische
Herausforderung des romischen Schreibens angesprochen werden. Es wirkt
wie eine Ohrfeige fiir alle diejenigen, in ihrer Kirchentreue jenseits aller
Zweifel arbeitenden katholischen Theologen, die in jiingster Zeit das auf
dem Konzil in der Tat nicht geloste Problem des Verhiltnisses zwischen der
Kirche als Communio und der Kirche als hierarchischer Institution weiter
zu klaren und zu vertiefen versuchen (wie Walter Kasper, Gisbert Greshake,
Hermann Josef Pottmeyer, Medard Kehl u.a.!). Kann ein rhetorisch
geschickter Satz aus einer Papstansprache — ,,Die Kirchen bestehen in und
aus der Kirche* — diese Bemiithungen dadurch blockieren, daB er die Aus-
sage des Konzils (Kirchenkonstitution Art. 23), wonach ,,die Kirche in und
aus den Teilkirchen* besteht, einfach auf den Kopf stellt?

476



Wenn der auf dem Kongzil in der Tat neu in den Blick geriickte Commu-
nio-Gedanke das strapazierte Konzept der Kirche als hierarchisch struktu-
rierter Gesellschaft nicht mehr kommentiert, sondern im Gegenteil von ihm
wie von einer Konstanten begrenzt wird, dann ist die katholische Ekklesio-
logie 1992 so klug wie 1943, als die Enzyklika Mystici Corporis erschien.
Wenn es die unumstdBliche katholische Auffassung von der Kirche sein
sollte, daB3 (nicht etwa ein Petrusamt, ein Petrusdienst, ein ,,Amt der cku-
menischen Einheit“ — woriiber mit jedem ékumenisch engagierten evange-
lischen Theologen gesprochen werden kann und wird —, sondern) ein
»cum Petro et sub Petro® im Sinne der heutigen Praxis der romischen
Primatsaustibung zum innersten Wesen der Kirche gehort, so dal alles
wirklich 6kumenische Kirchenverstdndnis in den Schwesterkirchen ,,objek-
tiv®, also wenigstens implizit darauf hinstrebt, dann bedeutete das in der
Sache nicht weniger als dies: Die alles Bisherige iiberschreitende Aussage
der beriihmt-beriichtigten Nota praevia explicativa (Erlduternde Vorbemer-
kung) zur Kirchenkonstitution, wonach der Papst ,,nach Gutdiinken* (ad
placitum) und nur beschrinkt durch die von ihm selbst zu ermessenden
Erfordernisse seines Amtes iiberall in der Kirche seine Jurisdiktionsvoll-
macht ausiiben kann (ebd. Nr. 4), wire (gegen die liberwéltigende Mehrheit
des Konzils, der sie geschiftsordnungswidrig aufgezwungen wurde) zur
Kernaussage und zum ¢kumenischen Kriterium der Ekklesiologie des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils gemacht. In anderen Worten: Eine maximalisti-
sche Interpretation des Ersten Vatikanischen Konzils, die selbst durch des-
sen Aussagen keineswegs gedeckt ist, wire der Sinn der Ekklesiologie des
Zweiten Vatikanums. Difficile est satyram non scribere.

Es beriihrt uns peinlich, lesen zu miissen, wie ein groBer Rahmen aus
feierlichen Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils hergerichtet wird, um
nur dies eine und dies in anfechtbarer Argumentation zu sagen: An der
aktuellen Theorie und Praxis der romischen Kurie kann und soll nichts
gedndert werden. Es ist bedriickend, immer wieder Zeit und Miihe aufwen-
den zu miissen, um nur das eine und Einfache anzumahnen: Petrusamt,
Petrusdienst, ,,Amt der 6kumenischen Einheit* sind nicht identisch mit der
geschichtlichen Entwicklung und heutigen Organisationsform des Papst-
tums! ,,Rom* — hier sind die Verantwortlichen einmal nicht zu teilen —
muf} sich in Selbstverstindnis, Gehabe und Praxis am Mafstab des bibli-
schen Zeugnisses und der altkirchlichen Tradition erheblich regenerieren,
wenn die Einheit der Christenheit in der einen Universalkirche eine Chance
haben soll.

477



Immer wieder ist in den letzten Jahren aus dem Hause der Glaubenskon-
gregation die Unterstellung zuriickgewiesen worden, Roms Vorstellung von
kirchlicher Einheit ziele auf eine ,,Riickkehr-Okumene*. Wie soll man die-
ses Dementi nach dem jiingsten Schreiben der Kongregation noch iiberzeu-
gend finden konnen? Die ersten ¢kumenischen Wirkungen sind schon
aktenkundig.

Otto Hermann Pesch, Theodor Schneider, Lothar Ullrich

ANMERKUNG

1 Vel. W. Kasper, Kirche als Communio. Uberlegungen zur ekklesiologischen Leitidee des
I1. Vatikanischen Konzils [1986], in: ders., Theologie und Kirche, Mainz 1987, 272—289;
bei Kasper auch die ilteren Arbeiten zum Thema, und zwar aus der Zeit vor dem Konzil
(in zeitlicher Reihenfolge: Y. Congar, L. Hertling, H. de Lubac, M. J. Le Guillou, J. Hamer
u.a.) und nach dem Konzil (H. U. v. Balthasar, H. de Lubac, O. Saier, H. Rossi, G. Ghir-
landa, Y. Congar, H. Miiller u. a.); G. Greshake, ,,Zwischeninstanzen** zwischen Papst und
Ortsbischéfen. Notwendige Voraussetzung fiir die Verwirklichung der Kirche als ,,commu-
nio ecclesiarum*, in: H. Miiller / Hermann J. Pottmeyer (Hg.), Die Bischofskonferenz.
Theologischer und juridischer Status, Diisseldorf 1989, 88—115; ders., Zentralismus oder
Communio der Kirchen, in: U. Struppe/J. Weismayer (Hg.), Offnung zum Heute,
Innsbruck — Wien 1991, 31-53; ders., Communio — Schliisselbegriff der Dogmatik, in:
G. Biemer/B. Casper/ J. Miiller (Hg.), Gemeinsam Kirche sein. Theorie und Praxis der
Communio (Festschrift fiir Erzbischof Dr. Oskar Saier), Freiburg i. Br. 1992, 90-121;
H. J. Pottmeyer, Die zwiespéltige Ekklesiologie des Zweiten Vatikanum — Ursache nach-
konziliarer Konflikte, TThZ 92 (1983) 272—283; ders., Kontinuitit und Innovation in der
Ekklesiologie des II. Vatikanums, in: G. Alberigo/ Y. Congar/H. J. Pottmeyer (Hg.),
Kirche im Wandel. Eine kritische Zwischenbilanz nach dem Zweiten Vatikanum, Diissel-
dorf 1982, 89—110; ders., Was ist eine Bischofskonferenz? Zur Diskussion um den theolo-
gischen Status der Bischofskonferenzen, StdZ 113 (1988) 435-446; ders., Geeignetes
Signal fiir den Willen der Kirche zum Okumenismus? Anmerkungen zum Schreiben ,,Uber
einige Aspekte der Kirche als Communio®, KNA-OKI 29, 15. Juli 1992; und jetzt um-
fassend M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, Wiirzburg 1992. Vor allem
aber vgl. Zukunft aus der Kraft des Konzils. Die auBBerordentliche Bischofssynode ’85. Die
Dokumente mit einem Kommentar von W. Kasper, Freiburg i. Br. 1986.

478



Dokumente und Berichte

Die reformatorischen Kirchen Europas
im Dialog mit anderen Kirchen

Eine dokumentarische Ubersicht

Von Harding Meyer im Auftrag des Instituts fiir
Okumenische Forschung, Strafburg

Die auf die Wittenberger und auf die Schweizer Reformation zuriickgehenden
Kirchen Europas, die alle — bis auf die lutherischen Kirchen Skandinaviens — die
Leuenberger Konkordie unterzeichnet haben und in Kirchengemeinschaft miteinan-
der stehen, fithren, jeweils fiir sich oder auch in regionaler Zusammenarbeit, zahlrei-
che bilaterale Dialoge mit anderen Kirchen.! Was sich daraus fiir die durch die
Leuenberger Konkordie konstituierte Gemeinschaft reformatorischer Kirchen und
dariiber hinaus fiir die Gemeinschaft der evangelischen Kirchen in Europa ergeben
konnte, soll hier nicht erértert werden. Es geht lediglich um eine dokumentarische
und bibliographische Ubersicht.

Eine solche Ubersicht ist nicht ganz leicht zu erstellen.? Die hier gegebene
beschriankt sich ausschlieBlich auf kirchlich-offizielle Gespriiche? und unter ihnen
wiederum auf die bekannteren. Diese Beschrdnkung bringt mit sich, dafl 6kumeni-
sche Gespriachsgruppen von Theologen, wie besonders die katholisch/refor-
miert / lutherische ,,Groupe des Dombes** in Frankreich (seit 1937) und der Okume-
nische Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen in Deutschland
(,,Stahlin-Jaeger-Kreis*; seit 1946) und ihre 6kumenisch wichtigen Veréffentlichun-
gen hier nicht beriicksichtigt sind.

Drei Aspekte sind zu unterscheiden, nach denen sich die folgende Ubersicht auf-
schliisselt:

— Erstens (I) sind die reformierten und lutherischen Kirchen Europas als Mitglieds-
kirchen des Reformierten oder des Lutherischen Weltbundes an internationalen
bilateralen Dialogen beteiligt.

— Zweitens (II) stehen eine Reihe dieser Kirchen als einzelne mit anderen Kirchen
in offiziellen bilateralen Dialogen auf regionaler oder nationaler Ebene.

— Drittens (I1I) haben einige dieser Dialoge auf nationaler Ebene zu offiziellen
Vereinbarungen im Blick auf Kirchengemeinschaft gefiihrt.

479



1. Bilaterale Dialoge auf Weltebene*

Reformierte Kirchen

Gespriche mit

Anglikanern: 19811984 (DWU 11, 133—188)
Baptisten: 1974-1977 OWU 1, 102—-122)
Disciples of Christ: 1984—1987 (DWU 11, 217-230)
Katholiken: 1969—-1976 (DWU 1, 358—387)

1984-1990  (DWU II, 623—673)
Methodisten: 1987 (DWU 11, 307-315)
Orthodoxen: 1988—-1991 (DWU 11, 316—330)

Lutherische Kirchen

Gespriache mit

Anglikanern: 1970-1972 (DWU 1, 54— 76)
1983 OWU II, 50— 61)
1987 (DWU II, 62— 91)
Baptisten: 1986—1990  (DWU II, 189-216)
Katholiken: 1967-1972 (DWU 1, 246-271)
19731984 OWU 1, 271-357 und 11, 444—506)
Methodisten: 1979—-1984 (DWU II, 231-257)
Orthodoxen: 1985-1989  (DWU II, 258—271)

II. Bilaterale Dialoge auf regionaler und nationaler Ebene

Reformierte Kirchen

Gespriiche mit

Altkatholiken: Deutschland, im Rahmen der EKD?: (s.u. III)
Anglikanern: Deutschland, im Rahmen der EKD: (s.u. III)

Das Gesprich zwischen der EKD und der Kirche von England begann 1964. Die
daraus hervorgegangenen Publikationen — alle, bis auf die letzte, erschienen in
den Beiheften zur OR — sind: Autoritit und geistliche Vollmacht, Nr. 1/1965;
Wort und Abendmabhl, 5/1967; Experiment: Glaube. Die Darstellung des christ-
lichen Glaubens heute, 16/1971; Christus allein — allein das Christentum?
36 /1979; Das religiése BewuBtsein und der Heilige Geist in der Kirche, 40 /1980;
Pluralitdit und Einheit der Kirche in der heutigen westlichen Gesellschaft,
58/1988; Auf dem Weg zu sichtbarer Einheit. Eine gemeinsame Feststellung
(,,MeiBlen-Bericht*, 1988), Berlin/Hannover 1988 (vgl. WK, 44ff).

Baptisten: Italien® (s.u. III)

480



— Katholiken: Frankreich, zusammen mit Lutheranern
Comité Mixte Catholique-Protestant en France, 1968 ff. Veréffentlichungen iiber
»Lintercommunion®, 1969; ,,I’accord doctrinal sur le mariage*, 1970 (in: BIP-
SNOP 4/1/73); ,,Déclaration commune sur le baptéme®, 1972, ,,Pastorale des
foyers mixtes*, 1977; ,,Consensus oecuménique — différence fondamentale
(Paris 1987; dt. OR 2/1988, 22Iff); Catholiques et protestants face 4 la morale
dans une société laique** (in: Doc. Cath. 1989, Sp. 1072—1073).

Deutschland, im Rahmen der EKD’

— Methodisten: Deutschland, Arnoldshainer Konferenz/VELKD®
(s.u. IID)
Italien (s.u. III)

Das Ergebnis der Gesprdche mit den Methodisten, die ,,Unione delle Chiese Val-
desi e Metodiste*, bzw. der ,,Patto d’integrazione globale tra le Chiese Valdesi
e Metodiste* von 1975, in: Raccolta delle discipline vigenti nell’ordinamento
valdese, Torino 1983, 77—100.

— Orthodoxen: Deutschland, im Rahmen der EKD

Das Gesprich mit der Russischen Orthodoxen Kirche (,,Arnoldshainer
Gespriach) begann 1959. An Publikationen (Dialogberichte) liegen vor: Tradi-
tion und Glaubensgerechtigkeit, EKD-Studienheft 3 /1961; Vom Wirken des Hei-
ligen Geistes, dto. 4/1964; Versohnung, dto. 5/1967; Taufe — Neues Leben —
Dienst, dto. 6/1970; Der auferstandene Christus und das Heil der Welt, dto.
7/1972; Die Eucharistie, dto. 8 /1974; Das Opfer Christi und das Opfer der Chri-
sten, Beiheft zur OR 34 /1979; Die Hoffnung auf die Zukunft der Menschheit
unter der Verheilung Gottes, dto. 41/1981; Das kirchliche Amt und die apostoli-
sche Sukzession, dto. 49 /1984; Der bischofliche Dienst in der Kirche (erscheint
1992), Das Konigliche Priestertum der Getauften und das apostolische Amt in
der heiligen Kirche (wird demnichst veréffentlicht); Das Leben der Kirche und
ihr Zeugnis als Ausdruck ihrer Heiligkeit und Katholizitit (wird demnéchst ver-
offentlicht)

Das Gesprich mit dem Okurenischen Patriarchat von Konstantinopel begann
1969. An Publikationen (Dialogberichte) liegen vor: Dialog des Glaubens und
der Liebe, Beiheft zur OR 11/1970; Christus das Heil der Welt, dto. 22 /1972; Das
Bild vom Menschen in Orthodoxie und Protestantismus, dto. 26/1974; Die
Anrufung des Heiligen Geistes im Abendmahl, dto. 31/1977; Eucharistie und
Priesteramt, dto. 38 /1980; Evangelium und Kirche, dto. 47 /1983; Die Verkiindi-
gung des Evangeliums und die Feier der Heiligen Eucharistie, 54 /1989; Das Wir-
ken des Heiligen Geistes in der Erfahrung der Kirche (wird demnichst veroffent-
licht); Leben aus der Kraft des Heiligen Geistes (wird demnéchst verdffentlicht).

Das Gesprich mit der Rumdnischen Orthodoxen Kirche begann 1979. An
Publikationen (Dialogberichte) liegen vor: Die Heilige Schrift, die Tradition und
das Bekenntnis, Beiheft zur OR 42 /1982; Die Sakramente der Kirche in der Con-
fessio Augustana und in den orthodoxen Lehrbekenntnissen des 16. /17. Jahrhun-

481



derts, dto. 43 /1982; BuBle und Beichte im Glauben und Leben unserer Kirchen
und ihre Bedeutung fiir die Erneuerung und Heiligung des Christen, dto.
51/1987; Das Heil in Jesus Christus und die Heiligung der Welt (erscheint vor-
aussichtlich 1992); Rechtfertigung und die Verherrlichung (Theosis) des Men-
schen durch Jesus Christus (wird demnéchst veréffentlicht).

Deutschland, im Rahmen des Bundes der Ev. Kirchen in der DDR

Das Gesprich des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR mit der Rus-
sischen Orthodoxen Kirche (,,Sagorsker Gespriache®) begann 1987 und hatte sie-
ben Begegnungen, die letzte im Jahr 1990. In Zukunft wird dieses Gesprich
zusammengelegt mit dem Gespriach der EKD mit der Russischen Orthodoxen
Kirche (s.0.).

Der Dialog des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR mit der Bulga-
rischen Orthodoxen Kirche (,,Herrnhuter Gespriche®) hatte vier Dialogrunden
von 1978 bis 1986. Dieser Dialog wird von der EKD weitergefiithrt. Die fiinfte
Dialogrunde ist fiir 1992 geplant.

Sowohl die ,,Sagorsker Gespriche* als auch die ,,Herrnhuter Gespriache® sind
bis auf wenige Ausnahmen nicht dokumentiert. (Zu Einzelheiten s. Giinther
Schulz, Die sieben Sagorsker Gespriche 1974-90, OR 4/91, S. 457ff, insbes.
S. 466-468).

Lutherische Kirchen

Gesprache mit
— Altkatholiken:  Deutschland, im Rahmen der EKD? (s.u. III)

— Anglikanern: Deutschland, im Rahmen der EKD (s.u. III)
Europa
Von 1980—82 kam es zu drei Sitzungen einer Anglikanisch-Lutherischen

Europédischen Kommission. Der AbschluB3bericht erschien 1983 (Lutherischer
Weltbund, Genf; vgl. WK, 37ff).

Skandinavien / Baltikum
Das Gespréch der nordischen und baltischen lutherischen Kirchen mit der Kir-
che von England hat 1989 begonnen und hatte bislang drei Sitzungen (August
89; September 90; Oktober 91; vgl. WK, 42f). Der SchluBbericht wird gegenwir-
tig bearbeitet.

— Baptisten: Deutschland '

Norwegen

Das Gespriach begann 1984 und hat 1990 seinen Abschlufl gefunden mit der
Publikation: En Herre — en tro — en kirke — en lengsel mot en dap (Ein Herr —
ein Glaube — eine Kirche — und ein Verlangen nach einer Taufe), Oslo 1990.

482



— Freikirchen: Finnland
Gespriche mit der Evangelischen Freikirche von Finnland fanden von
1983—84 statt. Vertffentlichungen dariiber in: Dialogues with the Evangelical
Free Church of Finland and the Finnish Pentecostal Movement. Documents of
the Evangelical-Lutheran Church of Finland, Helsinki 1990, 7—32.

— Katholiken: Deutschland, im Rahmen der VELKD
Kirchengemeinschaft in Wort und Sakrament. Bilaterale Arbeitsgruppe der
Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der Vereinigten Evange-
lisch-Lutherischen Kirche Deutschlands, Paderborn/Hannover 1984.

Deutschland, im Rahmen der EKD!
Frankreich, zusammen mit Reformierten 2
Norwegen

Der Dialog begann 1979. Als Dialogberichte liegen vor: ,,Das Abendmahl —

Das Herrenmahl* (1982); ,,The Ministry of the Church* (1986); ,,Justification*
(1991).

Schweden

Das Gespriich begann 1970. An Gesprichsdokumenten liegen vor: Aktenskap
och familj i kristen belysning, in: Verbum 1975 (deutsch: Ehe und Familie in
christlicher Sicht, in: Ehe und Mischehe im ékumenischen Dialog, hg. von Joa-
chim Lell und Harding Meyer, Frankfurt /M. 1979, 99—157); Ekumenisk samsy
om dop och kyrkotillholrighet (Okumenische Ubereinstimmung in der Taufe
und Kirchenzugehorigkeit), in: Verbum 1978; Biskopsdmbetet (Bischofsamt), in:
Verbum 1988.

— Mennoniten: Frankreich ?
Deutschland

Das Gesprich zwischen der VELKD und der Arbeitsgemeinschaft Mennoniti-
scher Gemeinden in Deutschland begann im September 1989 und hatte bislang
sechs Sitzungen.

— Methodisten: Deutschland (s.u. IIT)

Das Gesprich mit den Methodisten (1980—82) war zunichst ein Gespriach
zwischen VELKD und EmK. Dem Gesprichsergebnis, insbesondere dem Vor-
schlag zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, schlof} sich dann auch die
AKS an (1987).

Norwegen
Dieser Dialog fand in der Zeit von 1980—84 statt. Veroffentlichungen liegen
nicht vor.
Schweden

Dieses Gespriach erstreckte sich iiber zwei Phasen von 1979—85 und von
1990—91. Dialogbericht in: WK, 99ff.

483



Orthodoxen: Rufland

Das Gesprich mit der Kirche von Rufland begann 1970. Die Ergebnisse (bis
1986) sind verdffentlicht in: Dialogue between Neighbours. The Theological
Conversations between the Evangelical-Lutheran Church of Finland and the
Russian Orthodox Church 1970—86. Communiqués and Theses. Publications of
Luther-Agricola Society B 17, Helsinki 1986. Dazu: Mikkeli Evangelical-Luthe-
ran Church of Finland an the Russian Orthodox Church, Mikkeli June 3—11,
1986, Helsinki 86.

Finnland

Gespriache mit der Orthodoxen Kirche von Finnland fanden 1988 und 1990
statt. Publikationen der Ergebnisse gibt es nicht.

Deutschland, im Rahmen der EKD*
a) Kirche von Rufland (Arnoldshainer und
Sagorsker Gespriche)
b) Kirche von Ruménien
¢) Kirche von Bulgarien

Pfingstlern: Finnland

Zu Gesprichen mit der Finnischen Pfingstbewegung kam es in den Jahren
1987—89. Verodffentlichungen dazu in ,,Dialogues. . *, 33—36.

Unierte Kirchen

Gespréache mit

Altkatholiken:  Deutschland, im Rahmen der EKD® (s.u. III)
Anglikanern: Deutschland, im Rahmen der EKD (s.u. III)
Methodisten: Deutschland, Arnoldshainer Konferenz und
VELKD' (s.u. III)

Orthodoxen: Deutschland, im Rahmen der EKD

a) Kirche von RuBland

b) Konstantinopel

¢) Kirche von Ruminien

d) Kirche von Bulgarien

484



II1. Zwischenkirchliche Vereinbarungen im Blick auf Kirchengemeinschaft

Zu offiziellen Vereinbarungen reformatorischer Kirchen mit anderen Kirchen in
Europa ist es gekommen mit:

Altkatholiken:

Deutschland:
Zwischen der EKD und dem katholischen Bistum der Altkatholiken in
Deutschland kam es 1985 zu einer ,,Vereinbarung iiber eine gegenseitige Ein-
ladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie** (s.u. Anm. 5).

Anglikanern:

Deutschland:

Zwischen der EKD und dem Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR
einerseits und der Kirche von England andererseits erfolgte am 29. Januar bzw.
am 2. Februar 1991 die ,,Erklirung gegenseitiger Anerkennung* (,,Meiflen-
Erkldarung).

Baptisten:

Italien:

Zwischen der Waldenser Kirche (Chiesa Evangelica Valdese (Unione delle
Chiese Valdesi e Metodiste) und der Baptistischen Kirche in Italien (Unione delle
Chiese Evageliche Battiste in Italia) kam es 1990 zu einer ,,gegenseitigen An-
erkennung® (,,Riconoscimento reciproco®, s.u. Anm. 6).

Methodisten:

Schweiz:

Seit 1922 besteht zwischen den im Schweizerischen Evangelischen Kirchen-
bund zusammengeschlossenen reformierten Kirchen der Schweiz und der Evan-
gelisch-methodistischen Kirche der Schweiz Kirchengemeinschaft, die Kanzel-
und Abendmahlsgemeinschaft einschlieit (WK, 122f).

Italien:

Waldenser Kirche und Methodistische Kirche in Italien bilden seit 1975 die
,Unione delle Chiese Valdesi e Metodiste** (s.u. Anm. 6). Die so gebildete
Unionskirche nennt sich: Chiesa Evangelica Valdese (Unione delle Chiese Valdesi
e Metodiste).

Deutschland:

Zwischen der VELKD und den Kirchen der Arnoldshainer Konferenz einer-
seits und der Evangelisch-methodistischen Kirche in der Bundesrepublik
Deutschland und West-Berlin andererseits erfolgte am 29. September 1987 eine
»Deklaration der gegenseitigen Gewidhrung von Kanzel- und Abendmahls-
gemeinschaft*. Vom Dialog zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft (s.u.
Anm. 8).

485



Polen:

Die Evangelisch-Reformierte Kirche Polens und die Methodistenkirche in
Polen erkliarten 1990 Kirchengemeinschaft (WK, 97f).

Osterreich:

Zwischen der Evangelischen Kirche (A.B.), der Evangelischen Kirche (H.B.)
und der Methodistenkirche Osterreichs kam es 1990 zur Erkldrung von Kanzel-
und Abendmahlsgemeinschaft (WK, 95f).

ANMERKUNGEN

! Die Beteiligung dieser Kirchen am multilateralen Dialog im Rahmen der Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung des ORK (Lima-Erkldrung iiber ,,Taufe, Eucharistie und
Amt*, 1982) ist hier vorausgesetzt, sei aber doch ausdriicklich erwdhnt.

2 In Vorbereitung auf die Buropiische Evangelische Versammlung (Budapest, Mérz 1992),
fiir die auch diese Ubersicht erstellt worden war, hat die Evangelische Arbeitsstelle Oeku-
mene Schweiz eine sehr verdienstvolle Textsammlung veroffentlicht: Wachsende Kirchenge-
meinschaft. Gespriiche und Vereinbarungen zwischen evangelischen Kirchen Europas, hg.
von Cornelia Nussberger. Texte der Evangelischen Arbeitsstelle Oekumene Schweiz 16,
Bern 1992 (=WK). Rezension hier S.527.

3 Die jiingeren Veroffentlichungen des Okumenischen Arbeitskreises, einschlieBlich der Ver-
offentlichung ,,Lehrverurteilungen — kirchentrennend? (1986), sind erschienen in der
Reihe ,,Dialog der Kirchen®, Freiburg/Gottingen (1982 ff). Die Texte der Groupe des
Dombes sind gesammelt herausgegeben in: Pour la communion des Eglises. apport du
Groupe des Dombes 1937—1987, Paris 1988; hinzu kommt die jiingste Versffentlichung:
Pour la conversion des Eglises. Identité et changement dans la dynamique de communion,
Paris 1991.

4 Die Dokumente dieser Dialoge finden sich in: Dokumente wachsender Ubereinstimmung.
Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene, hg.
von Harding Meyer u.a., Bd. I und II, Paderborn/Frankfurt a.M. 21991 und 1992
(=DWU I und DWU II).

5 Vereinbarung iiber eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie
(1985). Verdffentlicht in: Amtsblatt der Evangelischen Kirche in Deutschland, Heft 9,
Jg. 1985; auch in: OR 3/1985, 365-367.

6 Die Ergebnisse der Gespriche und der Wortlaut der ,,Gegenseitigen Anerkennung® (rico-
noscimento reciproco) zwischen ,,Chiesa Evangelica Valdese (Unione delle Chiese Valdesi
e Metodiste) “ und ,,Unione delle Chiese Evangeliche Battiste in Italia* (UCEBI) in: Sinodo
del 1990 delle chiese valdesi ¢ metodiste. Sessione straordinaria, 1. bis 4. November 1990,
14-22 (vgl. WK, 155 ff).

7 Gemeinsame Okumenische Kommission, 1981—1985. Veroffentlichung: Lehrverurteilun-
gen — kirchentrennend? Rechtfertigung, Sakramente und Amt im Zeitalter der Reforma-
tion und heute, hg. von Karl Lehmann und Wolfhart Pannenberg, Freiburg/Géttingen
1986.

¢ Erklirung von Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, 1987. Verdffentlicht in: Vom Dialog
zur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft. Eine Dokumentation der Lehrgespriiche und
der Beschliisse der kirchenleitenden Gremien. EmK / VELKD / AKf, Hannover 1987 (vgl.
WK, 73ff).

486



9 S.o. Anm. 5

% S.0. Anm. 2

10 Der Gespriichsbericht (1980/81) ist verdffentlicht in: Texte aus der VELKD, 17 /81 (vgl.
WK, 142ff).

L. S.0. Aom; 7

12 8. 0. Reformierte Kirchen /Katholiken

3 Les entretiens luthéro-mennonites (1981—-1984), hg. von Marc Lienhard und Pierre
Widmer, Montbéliard 1984 (vgl. WK, 172ff).

14 S. 0. Reformierte Kirchen /Orthodoxe (im Rahmen der EKD)

15 S.0. Anm. 5

6 S.0. Anm. 8

Okﬁmenische Anfragen an die Gemeindewirklichkeit
in Deutschland

,»Was halten Sie von uns Christen und unserer Kirche in Deutschland?*, ist eine
Frage, die von Christen in Deutschland oft an mich wihrend meines Aufenthalts in
Deutschland gestellt worden ist. Ich bin nicht einer, der voreilig ist, Meinungen iiber
andere zu duflern. Andererseits aber bin ich sehr selbstkritisch gegeniiber meiner
Kirche und meiner Christenheit. Doch weil mein christliches Leben eine ékumeni-
sche Dimension hat und mit dem Leben der Christen in der Okumene verbunden
ist, kann mir nicht gleichgiiltig sein, was in der Okumene geschieht. Da ich an Oku-
mene interessiert bin, miissen meine AuBerungen ehrlich sein, wenn ich zu der
Gemeindewirklichkeit in Deutschland befragt werde. Ich bitte die Leser um Verzei-
hung, wenn ich etwas falsch gesehen oder gesagt habe. Ich bin bereit, mich von den
Lesern korrigieren zu lassen.

1. Die Gemeindewirklichkeit in Deutschland

Fiir die meisten Christen in Asien und Afrika ist eine Reise nach Europa fast wie
eine Pilgerfahrt; sic kommen mit groBen Erwartungen an, das Heim ihrer Mission,
ihrer Kirche und ihre Glaubenswurzeln zu sehen. Wenn sie aber hier die leeren Kir-
chen, die atomisierte und mechanisierte Gesellschaft sehen, sind sie sehr enttduscht.

Wenn ich hier einige meiner Beobachtungen und Eindriicke aufzeige, will ich
damit nicht eine Verallgemeinerung der Situation der Kirche hier in Deutschland
abgeben. Ich bin mir bewuf}t, daf es viele ehrliche gldubige Christen gibt, die ernst-
haft versuchen, ihrem Glauben gemill zu leben und relevant im gesellschaftlichen
Leben Zeugnis abzulegen. Ich spreche hier nicht von diesen gemeindetreuen Chri-
sten, und es ist nicht meine Absicht, die Gefiihle dieser Christen zu verletzen. Es
geht mir bei meinen Beobachtungen und Eindriicken vielmehr um das Anliegen, auf
die fiir die Zukunft der Kirche bedrohlichen Tendenzen und Entwicklungen hinzu-
weisen, damit die Trager der Kirche entsprechend handeln, um diesen Tendenzen
entgegenzuwirken und die Kirche zeitgemif, relevant und lebendig zu machen.

487



Ich habe einmal die Vikare eines Kurses im Predigerseminar in Westfalen bei
ihrem Gemeindebesuch begleitet. In der Gemeinde, die wir besucht haben, hat fast
jeder, den wir getroffen haben, seine Unzufriedenheit iiber die Gemeindewirklich-
keit gedubBert. In einer Gemeinde von etwa 2 500 Mitgliedern besuchen nur etwa
30 Personen die Sonntagsgottesdienste; die meisten von ihnen sind iiber 60 Jahre alt.
Der Pfarrer dieser Gemeinde sagte uns, fiir etwa 70 % der Mitglieder bedeute es
nichts, ob es die Kirche gebe oder nicht. Die meisten behalten eine Haltung der
Gleichgiiltigkeit gegeniiber der Kirche. Die Jugendlichen wachsen auflerhalb der
Kirche auf. Die Konfirmation wird mehr als eine Austritts-Zeremonie fiir die
Jugendlichen als ein Sakrament der Glaubensfestigung gesehen. Manche Handlun-
gen der Kirche, die fiir die Menschen der &lteren Generation grofle Bedeutung
gehabt haben, haben ihre Relevanz fiir die jetzige Generation verloren. Um die heu-
tige Situation genau zu beschreiben, kénnte das folgende gesagt werden, sicher
etwas zugespitzt.

Gotlesdienst ohne Gemeinde?

Es ist eine auffallende Realitit, daB der Gottesdienstbesuch in Deutschland
immer weniger wird. Es sieht so aus, als ob die Kirche in Deutschland die Gemeinde
nicht mehr brauche, als ob sie auch ohne deren Teilnahme am Gottesdienst noch
leben konne. Ein Christ erhélt die Impulse fiir die Teilnahme an einer Gemeinschaft
durch die Gewillheit, daf} seine Teilnahme fiir die Gemeinschaft wesentlich nétig ist.
Niemand mag einer Gemeinschaft angehoren, die seine Anwesenheit fiir iiberfliissig
hélt. Jeder Christ muBl darum die GewiBBheit haben, daf} die Kirche ihn braucht, daf
die Kirche seine Gemeinschaft wiinscht, daB der Herr ihn braucht (vgl. Mk 11,3).
Jesus bat Zachius, bei ihm iibernachten zu diirfen. Damit machte er ihm klar, daB
er ihn brauchte. Auf die gleiche Weise machte Jesus der Samariterin deutlich, daB
er sie brauchte, wenn er ihr sagte: ,,Gib mir zu trinken*‘. Der Herr will jeden Christen
in seiner Gemeinschaft, nicht nur dessen Steuergeld. Haben wir das unseren Chri-
sten einsichtig gemacht? Sind unsere Gottesdienste auf Personen gerichtet? Die
Christen suchen ihre Identitit in der Gemeinschaft Christi. Bieten unsere Gottes-
dienste dafiir eine Gelegenheit?

Geistlichkeit ohne Geist?

Unsere Liturgie, Lieder und Gottesdienstformen scheinen manchem zu trocken.
Sie wurden vor vielen Jahren fiir eine andere Gesellschaft vorbereitet. Wir verwen-
den sie noch heute, ohne dabei die geistige Einstellung unserer Generation hinrei-
chend zu beriicksichtigen. Unsere Gottesdienste geschehen oft wie ein Ritual, — da
fehlt der lebendige Geist. Das Leben bedeutet Beweglichkeit, Anderung und Wachs-
tum. Dazu brauchen wir den lebensbegleitenden, lebendigen Geist.

In einigen Gemeinden werden neue Gottesdienstformen und Gebete erprobt. Fiir
viele ist das wie ein Schauspiel. Der Geist fehlt in diesen Versuchen. Sehr hidufig
schildern wir die Situation in der Ferne, in Siidafrika, in El Salvador, in Sri Lanka
usw., aber wir vergessen die Situation der Menschen, die im Gottesdienst vor uns
anwesend sind. Manchmal zeigen wir groBe Sorge fiir die Probleme der Menschen,

488



die weit von uns entfernt sind, aber wir zeigen kein personliches Interesse fiir die
Menschen, die gerade vor uns sitzen und vor unserer Haustiir leben. Unsere Worte
und unsere Gebete beriihren ihre geistlichen, persénlichen Probleme nicht. Ein
lebendiger Gottesdienst entsteht aus dem Leben der beteiligten Menschen, aus ihren
Freuden und Sorgen, aus ihrem Erfolg und ihrer Niederlage, aus ihrem Lachen und
Weinen.

Gebet ohne Erwartung?

Die Gebete in manchen unserer Gottesdienste sind entweder die Ritualelemente der
Liturgie oder eine Art von Instruktionsmittel geworden. Manche beten, aber ohne
irgendeine Erwartung! Mit der Erwartung setzt man entsprechendes Handeln vor-
aus. Ein Gebet ohne entsprechende Lebenseinstellung und entsprechendes Handeln
ist wirkungslos. Was nutzt es, wenn eine Gemeinde stindig fiir Gerechtigkeit und
Frieden in der Welt betet, aber nichts gegen die Ungerechtigkeit und die Unruhe vor
der eigenen Haustiir unternimmt, z. B. die Ausldnderfeindlichkeit! Die Bedeutung
des Gebets als Mittel, mit Gott in engere Gemeinschaft zu kommen und seinen Wil-
len zu erfahren, und danach zu handeln, ist vielen unzugénglich. Es fehlt die Inner-
lichkeit der Religion hier — die innerliche Begegnung und der innerliche Dialog mit
Gott. Wenn Gott wirklich existiert und wenn Gott eine Person ist, muf es fiir uns
moglich sein, Gott zu begegnen und mit ihm zu kommunizieren. Wir reden heute
vom ,,ekklesialen Atheismus®; aber ich erlebe hier auch einen ,,liturgischen Atheis-
mus*. Gott ist nicht mehr der aktive Zuhorer unseres Gebets, unserer Liturgie.

Vortrag, keine Predigt?

In den deutschen Gottesdiensten spielt die Verkiindigung eine grofie Rolle. Aber
manche von den heutigen Verkiindigungen héren sich mehr wie themenzentrierte
Vortrige denn wie Predigten an. Die Gemeinde wird zum Publikum, die Predigt zum
Vortrag (Klaus Peter Jorns). Und die behandelten Themen haben nur selten eine
Relevanz fiir das persénliche, alltdgliche Leben der Zuhorer. Die Menschen werden
nicht von den Predigten angesprochen. Viele Prediger wollen nicht die Ruhe der
Menschen storen; deshalb mul} die Predigt sanft und harmlos klingen. Sie beriihrt
die kritische Vernunft der Menschen ganz selten.

Die sogenannte ,,prophetische Predigt* hért man selten von den Kanzeln hier.
Aber die Predigt des Evangeliums Christi enthélt immer die Botschaft des Heils fiir
die Menschen — und diese Botschaft kénnte fiir einige sanft und beruhigend klin-
gen, fiir andere aber stérend und richtend, wie zum Beispiel eine Botschaft der
Befreiung an die Unterdriickten auf der einen Seite und die Unterdriicker auf der
anderen Seite!

Die Predigt hat die Aufgabe, das Leben der Zuhorer zu heilen, zu trésten und auf-
zubauen. Diese Aufgabe besteht darin, alles, was das Leben bedroht, zu vernichten
und zu zerstéren (s. Jer 1,10). Dies ist genau die Aufgabe der prophetischen Predigt.

489



Spende, kein Opfer?

Die Opferfreudigkeit ist den Christen hier in der volkskirchlichen Struktur verwei-
gert worden. Durch das kirchliche Steuersystem ist ihnen das Geld durch indirekten
Zwang abgenommen worden. Dadurch wurde ihnen die Freude des freiwilligen
Gebens vorenthalten. Jetzt sammeln wir zweckgebundene Spenden. Aber sie werden
kaum einmal als Gabe fiir die Sache Gottes, als Opfer, als Verzicht fiir die Sache
Christi verstanden. Das Opfer ist keine Spende aus UberfluB und Uberschuf3; es ist
die unter schmerzlichem Verzicht gebrachte Gabe fiir die Sache Gottes, fiir die
Sache der anderen Menschen. Wie weit haben wir diese Bedeutung von ,,Opfer®
unseren Mitchristen zugénglich gemacht, daB sie ihr Konsumverhalten iiberdenken
und etwas von ihrem Wohlstand zugunsten der Armen in der Welt teilen lernen?

Von Natur aus ist der Mensch opferfreudig. Die Eltern freuen sich iiber ihre Opfer
fiir ihre Kinder. Der Mensch hat seit den Anfingen seiner Geschichte Gott sein
Bestes als Opfer dargebracht. Dadurch zeigte er seine Zugehorigkeit zu Gott
(Gen 4,3 ff; 22,1 ff). Kénnen wir diese Bedeutung des Opfers unseren Christen noch
verstindlich machen und durch unsere Gottesdienste Gelegenheit anbieten, diese
Opferfreude zu verwirklichen? Ein erfiilltes Leben in Christus wird eine Quelle des
Lebens fiir die anderen.

Pfarramt als Beruf, keine Berufung?

Fiir viele Pfarrer in Europa ist das Pfarramt ein Beruf wie jeder andere Beruf,
nicht mehr eine Berufung. Ein Pfarrer, der eine Zeitlang in einer christlichen Wohn-
gemeinschaft lebte, wurde einmal gebeten, eine Andacht zu halten. Er lehnte die
Bitte mit der Begriindung ab, noch nicht im Dienst zu sein. Er verstand die Andacht
offensichtlich als Job und sein Pfarramt als Beruf. Gebet, Gottesdienst, Seelsorge,
Beratung, Gemeindebesuche usw. — alles wird nur dienstlich verstanden. Dies alles
als spontaner Ausdruck des christlichen Glaubens ist nicht mehr zu erwarten. Viele
haben Schwierigkeiten, den Unterschied zwischen ,,Beruf* und ,,Berufung* zu ver-
stehen. ,,Berufung‘‘ als eine Grundbereitschaft, Christus zu jeder Zeit, an jeden Ort
unter Entbehrungen zu folgen, auch den zweiten Kilometer zu laufen, auch mal ein
Risiko einzugehen, auf eigene Freizeit und eigenes Wohl zugunsten anderer zu ver-
zichten, ist vielen unverstdndlich und unvorstellbar. Ist dies nicht das, was die kreuz-
tragende christliche Nachfolge bedeutet? (s. Mk 8,34).

Glauben ohne Erfahrung?

Fiir viele Christen in Deutschland ist der Glaube mehr eine Sache der Lehre und
Wissenschaft als eine Sache der Erfahrung, mehr eine Sache des Verstandes als eine
Sache des Alltagslebens. Wir wissen alles iéiber Gott und alles iiber Christus. Aber
wissen wir, was Christsein bedeutet? Ein Atheist befragte einmal einen Christen, wie
er die Existenz Gottes beweisen kénne. Der Christ antwortete, er habe die Liebe Got-
tes erfahren, damit habe ihm Gott seine Existenz erwiesen. Der Atheist schwieg, da
er, um etwas von Gott zu wissen, Gott erst erfahren miifite. Wir haben ein Glaubens-
bekenntnis. Aber haben wir versucht, diesen Glauben in Lebenserfahrung umzuset-

490



zen? Glauben, aus seinen Wurzeln heraus, bedeutet die Beziechung des Menschen zu
Gott (Gen 15,6). Haben wir eine lebendige Beziehung zu Gott? Eine lebendige
Beziehung zu Gott wirkt sich in einer lebendigen Beziehung zu den Mitmenschen
aus (s. 1 Joh 4, 20).

Bestand gesichert, aber Relevanz verloren?

Die Kirche in Deutschland ist in einer anderen Lage als die Kirchen in Grof3britan-
nien und in einigen anderen Lindern Europas. In Grofbritannien leidet die Kirche
an Geldmangel. Viele Christen sind aus der Kirche ausgetreten, und einige Kirchen
sind schon geschlossen. Einige wurden in Tempel, Gurdwaras und Moscheen umge-
wandelt. Aber in Deutschland ist die Situation etwas anders. Was wir haben, ist die
Volkskirche. Mehr als 77 % der kirchlichen Einnahmen kommen von der Kirchen-
steuer (Evangelische Information, Nr. 48 /19. Jahrgang, 26. Nov. 1987, S. 9). Das
heiBt, die Kirche in Deutschland kann als eine Institution noch fiir eine Weile weiter-
leben, ohne das Bemiihen der Mitglieder, ohne ihre bewuBte, freiwillige Unterstiit-
zung, ob die Mitglieder zum Gottesdienst kommen oder nicht.

Die Steuer der 60% — 70% Christen, die an der Kirche kein Interesse haben,
wird auch einbehalten, weil sich diese noch nicht die Miithe gemacht haben, ihre
Austrittsantrige zu stellen. Auf diese Weise erhilt die Kirche viel Geld. Und dieses
Geld steht ihr zur Verfiigung. Damit werden viele soziale und gesellschaftliche
Arbeiten finanziert — die sogenannte diakonische Arbeit der Kirche, die Jugend-
arbeit, Kindergarten usw. Auf diese Weise hat die Kirche in mancher Hinsicht das
Aussehen einer sozialen Einrichtung, wie etwa ,,Lions Club®, ,,Rotary Club*“ usw.

Doch nimmt die Zahl der Kirchenaustritte von Jahr zu Jahr zu. Der Hamburger
Altbischof Hans Otto Wélber hat darauf hingewiesen, daf die Volkskirche sich
trotz des noch vorhandenen sozialen Prestiges und des institutionellen Respekts
immer weiter auflést. Die Entkirchlichung werde auch darin sichtbar, dafl immer
weniger Eltern in der Lage seien, ihre Kinder religids zu erziehen. Religion sei zu
einer ,,Art Hobby fiir ziemlich exklusive Leute geworden* (Spektrum 48, 25. Nov.
1987, S. 6). Mit zunehmender Zahl der Kirchenaustritte wird das Kirchensteuerauf-
kommen auch geringer. Was wird mit der deutschen Kirche geschehen, wenn die
Einnahmen aus Kirchensteuermitteln nicht mehr ausreichen oder vollig gestoppt
werden?

Der Zusammenschlufl zwischen Staat und Kirche hat auch dazu beigetragen, dal}
die Kirche in ihrer Kritik gegeniiber dem Staat immer aufpassen mufite, den Staat
nicht zu verirgern. Die Folge ist, daBl die Kirche auf der Seite der Machthabenden
steht. Sie unterstiitzt direkt (aktiv) oder indirekt (durch ihr Schweigen) die staatliche
Politik in einem grofien Mal.

2. Die fehlende Frage

Diese kirchliche Situation ist den Christen in Deutschland nicht unbekannt. Sie
wissen, dal} die Kirchen sonntags fast leer sind und daBl die Mehrheit der Christen
auBlerhalb der Kirchen bleibt. Sie lesen die Bibel nicht mehr; sie beten nicht mehr.
Sie machen sich keine Sorge dariiber, daf sie ihren Kindern keine christliche Erzie-

491



hung geben. Die meisten Kinder wachsen ohne kirchliche Erziehung auf. Sie wissen
iiberhaupt nichts mehr von Christus.

Diejenigen, die fiir die kirchliche Verwaltung die Verantwortung tragen, schieben
die Schuld den AuBenstehenden zu und fragen;: Warum kommen diese Leute nicht
zum Gottesdienst? Warum lesen sie nicht mehr die Bibel? Warum beten sie nicht?
Warum weigern sie sich, sich kirchlich trauen zu lassen? Warum wollen sie ihre Kin-
der nicht taufen lassen? Aber die fehlende Frage, meiner Meinung nach, ist: Was
bieten wir, die wir in der Kirche sind, die Pfarrer, die kirchlichen Mitarbeiter, die
Menschen, die zum Gottesdienst kommen, den auflenstehenden Menschen an,
damit sie zu uns kommen? Warum wollen wir, daf3 diese Menschen beten? Warum
wollen wir, daB sie ihre Kinder taufen lassen? Was ist die Bedeutung des Gottesdien-
stes, des Gebets, der Taufe, der Trauung, der Eucharistie usw.? Kénnen wir heute
so daran glauben, wie unsere Vorfahren daran geglaubt haben?

Was haben wir aus unserem Glauben gemacht? Haben wir von unseren Glaubens-
inhalten etwas iibriggelassen? Spiiren die Mitmenschen unserer Generation unseren
Glauben, damit auch sie sinnvoll glauben kénnen und sich der Kirche anschlie3en?
Die leere Kirche ist nur ein Zeichen unseres entleerten Glaubens. Die wichtigen Fra-
gen, womit sich die Kirche vor allem heute beschéftigen muf}, sind meiner Meinung
nach: Worum geht es unserem Glauben? Was ist der Inhalt des Glaubens, den die
Kirche heute den Menschen anbietet? Die Kirche braucht ein zeitgeméiBes, relevantes
Glaubensbekenntnis, das nicht nur von Theologen und Intellektuellen, sondern
auch von Laien, den einfachen Mitgliedern der Gemeinde, verstanden wird.

3. Brot und Gott: Eine gewinnorientierte Glaubensvorstellung

Mahatma Gandhi hat einmal gesagt, Gott erscheine den Armen in Form von Reis
und Arbeit. Kim Chi Ha, der bekannte katholische Dichter aus Korea sagte: ,,Brot
ist Himmel, Brot ist Gott.* In diesem Sinne hat der Begriff Gott noch eine Bedeu-
tung fiir die meisten Armen und die Unterdriickten in der Zwei-Drittel-Welt. In
ihrem Glauben an Gott geht es primdr ums Brot und um Befreiung; sie beten fiir
Brot, loben den Herrn fiir Brot und predigen, um Brot zu teilen. Auf diese Weise
finden die Armen noch einen Sinn in ihrem Glauben; ihr Glaube hingt zusammen
mit Brot, mit den weltlichen Bediirfnissen des Lebens.

Das war auch unter den Deutschen vor einigen Jahren noch so. Pfarrer Weissinger
aus Liinen, der Pfarrer der Gemeinde, die ich mit Vikaren besucht habe, betonte
mehrmals, daB in der Nachkriegszeit die Gottesdienste in Deutschland gut besucht
waren; sonntags waren die Kirchen wihrend der Gottesdienste voll. In dieser Zeit
haben sich die Deutschen in einer Notlage befunden und viel gelitten. Sie bauten
alle zerstorten Kirchen neu, groB und schén. Der Glaube an Gott in dieser Zeit der
Not war sehr stark und lebendig, weil die Menschen in ihrem Glauben noch einen
Sinn fiir ihr Leben gesehen haben. Sie brauchten noch Brot und Sicherheit. Thren
wachsenden Wohlstand und den Frieden haben sie als Segen Gottes und als die
Belohnung fiir ihren Glauben verstanden. Aber jetzt ist der Wohlstand gesichert. Sie
brauchen nicht mehr um Brot zu beten, die soziale Versicherung, die Krankenver-
sicherung und die Altersversicherung werden dafiir sorgen. Brauchen sie noch an
Gott zu glauben?

492



Solch eine gewinnorientierte und konsumorientierte Glaubensvorstellung ist noch
in dem Volk vorhanden. Man fragt, ob ein gewinnfreier Glaube iiberhaupt vorstell-
bar sei. ,,Glaube* ist primér ein Verhéltnisbegriff. Der Glaube an Gott besteht aus
dem Verhiltnis des Menschen zu Gott, und die Basis dieses Verhiltnisses ist Liebe
(agape). Die christliche Liebe, wie sie von Paulus beschrieben wird (1 Kor 13),
,,sucht nicht das Thre‘. Dies ist es, was ich meine, wenn ich von gewinnfreiem Glau-
ben rede. Ich sage nicht, daBl der Gliubige nichts von Gott erwarten soll; was ich
meine ist, daf der Glaube nicht von Gottes Gabe (Segen) abhingig sein muf}. Ich
habe von einer Gemeinde in der Ndhe von Hamburg gehort, wo eine Tafel steht, auf
der die Zahl der Abendmahlsteilnehmer regelméfig eingetragen wird. In dieser Gra-
fik hat man festgestellt, dal} in den Zeiten, in denen die Wirtschaftslage in Deutsch-
land schlecht war, die Teilnehmerzahl anstieg.

Das traditionelle Christentum hat den Menschen eine segensorientierte, beloh-
nungsorientierte Glaubensvorstellung vermittelt. Ich glaube an Gott, um von Gott
etwas Materielles und Geistiges zu bekommen — Wohlstand, Gesundheit, Freude,
Frieden, ewiges Leben usw. Die Situation des Wohlstands und das Vertrauen in die
menschliche Vernunft hat manche der ehemaligen Glaubensvorstellungen unhaltbar
gemacht. Die moderne wissenschaftliche Forschung an der Bibel hat auch dazu bei-
getragen. Die Menschen kénnen die Bibel nicht mehr wie friither lesen und glauben.
Die Bibel-Wissenschaftler haben manche Stellen in der Bibel, die hinter dem Glau-
bensbekenntnis stehen, entmythologisiert, z. B. Jungfrauengeburt, Auferstehung,
Himmelfahrt, Wiederkunft, Holle und Himmel. Was bleibt jetzt iibrig, um das
Glaubensbekenntnis sinnbewullt zu sagen? Die Wissenschaftler haben versdumt, an
Stelle der veralteten Glaubensvorstellung neue, haltbare, relevante Glaubensele-
mente den einfachen Christen anzubieten.

Unsere sittlichen und moralischen Vorstellungen haben manche alten Vorstellun-
gen, die den damaligen Christen fiir ihr christliches Leben sehr wichtig waren, als
Unsinn und Torheit zuriickgewiesen. Aber wir haben uns keine Miihe gemacht,
unsere neuen ethischen Einstellungen mit unserem christlichen Glauben in Verbin-
dung zu bringen.

Ich habe Brot; ich habe alles, was ich in meinem Leben brauche. Wenn ich krank
bin, gehe ich zum Arzt, und die Krankenversicherung trigt die Kosten. Ich brauche
nichts dazu zu tun. Wenn ich alt bin, gehe ich in ein Altenheim, und meine Alters-
versicherung triagt die Kosten. Warum soll ich mich noch an Gott wenden? Manche
von den dlteren Menschen, die noch in der Kirche bleiben, haben vielleicht auch eine
solche gewinnorientierte Glaubenserwartung. Sie wollen Hélle und Fegefeuer ver-
meiden und in den Himmel kommen.

4. Von einer Betreuungskirche zu einer dienenden Kirche

Solch ein belohnungsorientierter Glaube hat in Deutschland zu der Entstehung
einer Betreuungskirche gefithrt. Was wir hier haben, ist die Betreuungskirche. Wie
beim Staat, zahlen die Gemeindeglieder ihre Kirchensteuer, um die Betreuung von
seiten der Kirche zu erhalten. Auf diese Weise bietet die Kirche ihren Gemeindeglie-
dern, ihren Konsumklienten verschiedene Angebote — Kindergarten, Trauung,
Beerdigung, Freizeitbeschiftigung usw. Manche Gemeindeglieder klagen, daf} ihre
Kirche nicht genug fiir sie tut, da3 die Kirche sie nicht gut betreut.

493



Bonhoeffers Begriff ,,die Kirche fiir die anderen‘“ oder der Begriff des Konvivenz
— ,,die Kirche mit den anderen* — ist vollig verlorengegangen. Eine Kirche besteht
nicht nur aus Amtstrdgern, sondern auch aus ihren Gemeindegliedern. Sicher, die
eigenen Mitglieder der Gemeinde miissen betreut werden; aber dort endet nicht der
Auftrag der Gemeinde. Die Kirche mit den Amtstrigern und den Gemeindegliedern
zusammen existiert fiir den Dienst an anderen, fiir den Dienst in der Welt. Diese
Dimension der christlichen Existenz ist fiir viele verlorengegangen.

Individualismus und Konsumdenken sind die Wirbelsdule des kapitalistischen
Wirtschaftssystems. Und diese beiden Elemente der Lebensschau haben auch das
christliche Leben in Deutschland gepriigt. Jeder will fiir sich leben. Die Kinder und
die Jugendlichen wachsen fast fiir sich, auBBerhalb der christlichen Gemeinschaft,
auf. Diese beiden Haltungen — Individualismus und Konsum — stehen aber feind-
lich zum Evangelium Christi.

Im Zentrum des Evangeliums Christi liegt die Selbstverleugnung in der Nachfolge
Christi. Die Folge der Nachfolge ist das Kreuz, das Leiden und das Sterben; sie fiih-
ren zur Erlésung der ganzen Menschheit. Der Glaube an Christus verspricht einem
Christen keine irdische Belohnung, sondern verlangt von ihm Entsagung und die
Hingabe an Gott, die sich in der Hingabe an die Mitmenschen auswirkt. Fiir einen
Christen ist das Leben in Christus selbst die Belohnung fiir seinen Glauben, es ist
— wenn man es so ausdriicken mag — das Leben, der Tod, die Auferstehung mit
Christus. Bin Christ erwartet nichts anderes mehr. Sein Gottesdienst ist ein Feuer,
diesen Glauben in der Gemeinschaft der Mitmenschen wahrzunehmen und zum
Ausdruck zu bringen.

Kénnen wir uns einen solchen Glauben vorstellen? Wenn ja, was wird er fiir Aus-
wirkungen haben fiir unser tégliches Leben, fiir unsere Kirchen und das Gemeinde-
leben, fiir unsere Politik, fiir unsere Gesellschaftsordnung ... ?

Wir haben genug nachzudenken, umzudenken und uns (als christliche Gemeinde)

der Welt neu vorzustellen.
Gnana Robinson

494



Empfindungen und Uberlegungen
zum vorstehenden Bericht

Weil Okumene fiir uns so wichtig ist, kann uns nicht gleichgiiltig sein, wie wir in
der Okumene gesehen werden. Es ist wichtig, weil es eine Sicht von auBen ist, eine
notwendige und heilsame, eine kritische Sicht, die Anstde vermitteln kann, die auf
Neuanfang, auf Anderung abzielt. Das haben wir nétig in einer geschiftigen Kirche,
die in ihrer Binnenorientiertheit oft nicht unterscheiden kann zwischen Klein und
GroB, wichtigem und unwichtigem Handeln; einer Kirche, die so mit sich selber
beschiftigt ist, daf ihr nicht nur die Kirchen in Ubersee, sondern auch die eigene
Gesellschaft aus dem Blick zu geraten droht; einer Volkskirche, die im Begriff ist,
ihr Volk zu verlieren. Kirche ohne Volk!

Es ist wichtig, weil wir nur als ein Teil der Okumene Kirche sind. So betrifft das
Urteil aus der Okumene nicht nur Strukturen und Arbeitsweisen unserer Kirche. Es
betrifft unser Kirchesein als Ganzes. Es ist die Frage an uns, ob der eigene geschicht-
liche Weg unserer Kirche uns herausgefiihrt hat aus der Gemeinschaft der Kirche.
Okumenizitit ist ein Merkmal von Kirche. Von daher ist Stimme und Sicht aus der
Okumene wichtig und wiegt schwer. Indem wir uns ihr stellen, beantworten wir
nicht Anfrage und Kritik, abwehrend oder aufnehmend. Wir fragen uns selbst nach
unserem Kirchesein, und ob es bestehen kann in der Kirche Jesu Christi. Es ist die
Frage, wieweit unsere Kirche als sichtbare Kirche der unsichtbaren entspricht, wie-
weit sie die unsichtbare Kirche zum Ausdruck bringt.

Natiirlich sind Erwartungen unserer Geschwister aus Ubersee oft nicht realistisch;
aber sie haben mit ihrer Geschichte und ihrem Glauben zu tun. Ich denke an eine
bewegende Begegnung mit einem Inder. Ich besuchte mit ihm eine Kirche der Hei-
matkirche des Missionars, der in seiner Kirche in Indien im 19. Jahrhundert die
Grundlage der Mission und damit der Kirche legte. Von hier kam das Evangelium
in mein Land, so sagte er bewegt. Welche Aussage! Wir werden sehr behutsam
umgehen miissen mit solchen Gefiihlen, die doch Erwartungen sind. Sie sind so
ernstzunehmen. Sie sind auch sehr verletzlich.

Die Unzufriedenheit mit der Gemeindewirklichkeit, die Gnana Robinson
benennt, ist im Blick auf die Arbeit aller Mitarbeiter/Mitarbeiterinnen der Kirche
schlecht zu erfassen. Aber sie ist ein dffentliches Faktum, auch immer wieder besta-
tigt von kirchensoziologischen Untersuchungen. Und vieles, was in diesem Zusam-
menhang gesagt wird, spiegelt die resignative Stimmung unter kirchlichen Mitarbei-
tern und Mitarbeiterinnen wider. Dies alles ist von der Realitit wohl zu begreifen,
vom Evangelium her aber nicht zu verstehen.

Die Erkldrungsversuche, warum die Goflesdienste so schlecht besucht sind,
mogen etwas kurzschliissig sein. Aber sie kommen aus Liebe zum Gottesdienst.
Dabei muf ich an die Enttduschungen unseres indischen Missionspfarrers in Braun-
schweig denken. Er sagte: Als ich meinen Abschiedsgottesdienst in Madras hielt, da
kamen eintausendfiinfhundert (1 500) Menschen. Mein Einfiihrungsgottesdienst in
Braunschweig wurde von fiinfzig (50) Menschen besucht. Und viel mehr waren es
nicht, als er vor wenigen Wochen nach vierjahrigem Aufenthalt in Braunschweig sei-
nen Abschiedsgottesdienst hielt. — In der Beurteilung von Gnana Robinson kommt
die ungeheure Pluralitit unserer Gottesdienste zum Ausdruck, aber auch, wie

495



schwer es ist, von einer anderen Kultur her, inneres Geschehen zu erfassen. Ich ver-
stehe seine Anfragen im Blick auf das Beten. Wer die Inbrunst des Gebetes von
Menschen in Indien erlebt hat, die bewegende Kraft, die von diesen Gebeten aus-
geht, fragt sich natiirlich, woran es liegt, daB bei uns die Identitit von Glauben und
Leben so wenig spiirbar ist. Man muf in Indien Predigten gehort haben, oft gesun-
gen von Lyrikern, um Gnana Robinson zu verstehen. Man muf in Indien die Unmit-
telbarkeit vieler Christen zu Gott gespiirt haben, das Ernstnehmen von Gnade und
Gericht, um zu erfassen, dal} ein indischer Christ bei uns vieles vergeblich sucht.

Das Problematisieren unseres Kirchensteuersystems von unseren Freunden in
Ubersee aus drgert mich oft sehr. Immerhin wird durch die Ertriige dieses Systems
vielen Kirchen und vielen Menschen in der Welt geholfen. Es ist schrecklich, aber
am Topf der Kirchensteuer hingen viele, nicht nur die 6kumenischen Organisatio-
nen in Genf. Das setzt Aggression frei — gut verstiandlich. Uns hat es an unsere die-
nende Funktion zu erinnern. Wir wissen alle, daB dieses System auch negative Fol-
gen hat, wie Robinson sie beschreibt. Aber: ist dies nicht auch immer unsere Frage?

Grofie Schwierigkeiten macht mir, was Gnana Robinson iiber das Pfarramt sagt.
Hier wird in falscher Weise von wenigen Ausnahmen her verallgemeinert. Als lang-
jdhriger Ausbildungsreferent meiner Kirche weill ich, in welch groBartiger Weise
kirchliche Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen von ihrer theologischen und geistigen
Existenz her ihren Beruf ausiiben. Und doch bleibt die Frage: Wie miissen wir nach
auflen wirken, daB} ein Mitbruder, ein Freund, zu solchen Eindriicken kommt? Auch
in der sdkularen Gesellschaft treffe ich die Ansicht, die er hier formuliert. Dabei
weil} ich, daf} dies nicht stimmt. Es gibt ein groBes Leiden und Suchen der Christen
in unserem Land wegen der Lage unserer Kirche. Vor allem aber um die Sache des
Evangeliums und daB es trotz aller Bemiihungen so wenig angenommen wird. Es
mag wohl sein, dafl unser Glaube schwach geworden ist. Hier brauchen wir Hilfe,
die iiber Analysen und Vermutungen hinausgeht. Was kénnen unsere Mitchristen in
Ubersee tun, daB sie im Sinne des 6kumenischen Teilens uns helfen, unserem Auf-
trag besser nachzukommen?

Natiirlich ist auch unsere Kirche nicht frei von Konsumhaltung. In gewisser Weise
sind wir Teil unserer Gesellschaft, nicht anders, nicht besser, nicht schlechter. Das
ist die Grundfrage des Menschen vor Gott: zu erkennen, daB ich ihn brauche; wenn
der Mensch auf Konsum und Wohlstand reduziert wird, nimmt er Schaden an seiner
Seele. Und es trostet nicht, daB es seit dem Alten Testament wie auch in der
Geschichte der Kirche dies immer wieder gegeben hat. Es ist Ausdruck von Urschuld
und Auflehnung gegen Gott. Es ist die Not unserer Kirche — sie bewegt uns sehr,
wir leiden unter ihr.

Betreuungskirche hat ihre Wurzel in der Liebe zum Menschen, ist der Versuch,
Schnittpunkte zwischen Evangelium und Biographie des einzelnen zu nutzen und zu
suchen. Sie will Evangelium weitergeben aus seelsorgerlicher Verantwortung. Aber
sie ist auch eine Gefahr, der wir oft erliegen. Indem das Verhiltnis, die Spannung
zwischen Gesetz und Evangelium aufgel6st wird, kann das Evangelium so schwach
werden, dal} es verlorengeht. Wir haben genug nachzudenken, umzudenken und uns
(als christliche Gemeinde) der Welt neu vorzustellen (Robinson).

Natiirlich drgert mich manches. Natiirlich kénnte ich vieles erkldren und manches
zuriickweisen. Deutlich ist auch, daf3 eine Kirche von einem anderen Kulturkreis her

496



nur schwer zu erfassen ist. Und es kommen nicht nur Enttduschungen, sondern
auch Verletzungen zum Ausdruck.

Doch darum geht es nicht. Worte sagen Unsagbares aus, Empfindungen, Gefiihle,
die mit der Liebe zur Kirche und zum Evangelium zusammenhin gen. Anfragen sind
Ausdruck von Sorge um Kirche und damit auch der Hoffnung und Liebe zur Kirche
in Deutschland und in der weiten Welt. Ich denke, darum geht es Gnana Robinson.
Dafiir danke ich ihm. Ich bitte aber auch ihn und unsere Geschwister in den Kirchen
in Ubersee, besonders in Indien, daf sie uns bei der notwendigen inneren und damit
vielleicht auch duferen Erneuerung unserer Kirche beistehen.

Henje Becker

Brief an Professor Dr. Gnana Robinson

Lieber Bruder Robinson !

Haben Sie vielen Dank fiir Thre ,,Okumenischen Anfragen an die Gemeindewirk-
lichkeit in Deutschland*!

Sie machen es dem Leser insofern leicht, als Sie schon in den ersten Sitzen fest-
stellen, daBl Thre Anfragen keine verallgemeinernden Urteile sein sollen, daB Sie die
Existenz und Wirkung ernsthafter Christen in Deutschland voraussetzen und aus-
driicklich einrdumen, daf Sie etwas falsch sehen oder sagen konnten. Sie stellen sich
bewuB3t der Kritik und Korrektur durch Ihre Leser.

Sonst kann man sicherlich nicht sagen, daB Sie es dem Leser leicht machen. Das
ist ja auch nicht Sinn der Sache und der Einladung an Sie, Ihre ,,Anfragen* zu for-
mulieren. Diese Anfragen sind in vielen Abschnitten eine harte Rede. Aber die Leser
dieser Zeitschrift werden sich gern auf das Gespriich mit Thnen einlassen. An nicht
wenigen Stellen liegt die Versuchung nahe zu sagen: Hier uberspitzt er; hier ist nicht
geniigend differenziert. Aber niemand sollte sich mit solchen durchaus begriindba-
ren Beobachtungen Thren briiderlichen BuBiruf vom Halse oder Gewissen schaffen.
Wir merken Thnen die 6kumenische Leidenschaft an. Sie schreiben von uns Deut-
schen nicht als ,,Sie* oder ,,Ihr* Sie versetzen sich mit dem geschwisterlichen
»Wir* in unsere Lage. Nur selten habe ich das so erlebt.

Ich verstehe mich nicht als ,,Abfederer® oder ,,Dolmetscher. Das haben weder
Sie noch wir nétig. Ich freue mich der Gunst der Lage, als einer der ersten Ihre Ein-
ladung zum Gespréich annehmen zu kénnen. Auch dies ist nur unter der Vorausset-
zung gegenseitiger Verzeihung méglich, von der Sie in Ihren »Anfragen® bewuBt
ausgehen.

1. Die okumenische Dimension unseres Lebens

Sie schreiben von der 6kumenischen Dimension Ihres Lebens, die Gleichgiiltigkeit
nicht zuldft, schon gar nicht gegeniiber einer Kirche, zu der Sie fiinf Jahre lang
gehort haben,

497



Offensichtlich gibt es bei uns erhebliche Miangel an Bereitschaft zum 6kumeni-
schen Teilen. Es gibt die Versuchung, Aufgaben in der Ferne zum Alibi fiir die lokale
Verantwortung zu machen. Aber Frage: Ist Ihnen die, wie wir hoffen, echte 6kume-
nische Lebensdimension hierzulande so wenig begegnet ? Die 6kumenischen Schwe-
stern und Briider, zu denen wir gehéren und die zu uns gehoren, sind nicht Zutat
und Schmuck, sondern gehoren zur Substanz unseres Lebens. Wenn sie uns verlas-
sen wiirden, die Freundschaft mit uns aufgédben, uns aus ihren Gebeten und Gedan-
ken streichen wiirden: es wire wie eine kaum iiberlebbare Amputation. Bs fallt mir
schwer zu verstehen, warum Sie nicht die Freundschaften zwischen Gemeinden und
Kirchenkreisen hier und Kirchengebieten in Ubersee, die Vielfalt der 6kumenischen
Verbindungen unserer Kirchen, zum Beispiel die Bemiithung um Verséhnung mit den
Vélkern der ehemaligen Sowjetunion, in Thre doch bewult 6kumenisch gemeinten
Anfragen aufgenommen haben. Ein Altprises der Vereinigten Evangelischen Mis-
sion darf nach Ihrer Wahrnehmung unserer Bemiihungen fragen, uns aus einer
deutschen Missionsgesellschaft zu einer Okumenischen Missionsgemeinschaft
(,,United-in-Mission*) zu verdndern, in der Verantwortung, Macht und Mittel zwi-
schen Afrikanern, Asiaten und Europédern gerecht verteilt werden.

Menschen wie Sie und Thre Frau haben seit vielen Jahren unser Glauben, Denken
und Handeln verdndert. Sicher sind dies nur Ansitze, und viel mehr miiBte erkannt
und getan werden. Aber sie sind wirklich und wirksam. Meine Bitte: Weiten Sie
doch Thre Anfragen auf diese Ansétze einer 6kumenischen Gemeindewirklichkeit
aus!

2. Vergleiche

Warum erleichtern Sie nicht sich und uns das Verstehen und Verstandenwerden
durch Vergleiche ? Sie haben doch eine ungemein reiche Erfahrung iiber die Art, wie
Christen und Kirchen in Indien und anderen Teilen der Welt leben. Viel Wunderba-
res und in hohem MalBe Anregendes wire zu héren. Aber es kime wohl auch zur
Sprache, wo andere Kirchen schwach und ratlos sind, daB auch sie Okumene brau-
chen. Ich erinnere an einen Text aus Canberra: ,,Bisweilen bedeutet Teilen, daf auch
Leere und Leid, nicht nur Fiille und Freude, dargebracht und empfangen werden.
Teilen kann und darf nicht eingeschrinkt werden, weder im Geben noch im
Nehmen‘ (Im Zeichen des Heiligen Geistes, 1991, S. 256).

Vergleiche diirfen nie zu einem Alibi dafiir werden, sich intensiv und umkehrbe-
reit mit der eigenen Lage zu beschéftigen. Sie sind vielmehr ein Ansporn, eine Hilfe,
eine Einbindung in die Gemeinschaft.

Bitte: Schreiben Sie uns doch eine 6kumenische Rundschau zu unserer Situation !

3. Pastoren und Pastorinnen ohne Berufung?

Henje Becker ist auf Ihren Text nahezu flichendeckend eingegangen. Darum bin
ich frei, mich auf einige Fragen zu konzentrieren. Eine davon betrifft Thre Anfrage
an Beruf und Berufung von uns Pastoren und Pastorinnen.

Wenn Thre Beobachtungen zutrifen, dann miiBte ich 33 Jahre lang als Pfarrer und
davon 24 Jahre lang als Superintendent mit Ménnern und Frauen zusammengear-

498



beitet haben, von denen die Mehrheit, wenn nicht alle, ihren Dienst als Job verstan-
den, Freizeit nicht hergaben, zu Opfern und Risiken nicht bereit waren und ihre
eigene Bequemlichkeit iiber das Wohl der Gemeinde stellten. Gott sei Dank ist das
Gegenteil der Fall. Wir sind weder Helden noch Kreuztriger. Aber wir versuchen,
treu zu sein. Ich habe Méanner und Frauen begleiten diirfen, die in ihrer groBen
Mehrheit mit ihren Familien iiber das MaB der Krifte hinaus fiir Menschen und
Gemeinde da waren. Sie litten an der Kirche und stellten sich ihren Schaden, die Sie
mit vollem Recht nennen.
Ist Thnen an dieser Stelle nicht doch eine Verallgemeinerung unterlaufen ?

4. Gebete und Erwartung — kann man das messen ?

Sie schreiben vom ritualisierten, zur Information heruntergekommenen Gebet,
vom Gebet ohne die Erwartung, daB Gott tut, worum wir ihn bitten. Es gibt fraglos
diese Versuchung zum ,,liturgischen Atheismus®, der sich aus der Einheit von Beten
und Handeln gelost hat. Aber kann man messen, ermessen, ob einer erwartet,
worum er bittet? Diese Frage geht auch das persénliche Gebet an. Aus eigener
Krankheitserfahrung weill ich, wie Fiirbitte durchtrdgt und in der Hoffnung auf
Erfiillung vorgebracht wird. Viele unserer Pastoren und Pastorinnen bereiten ihre
gottesdienstlichen Gebete mit grofler Sorgfalt vor und wollen der Versuchung ent-
kommen, den dreieinigen Gott durch Wértermachen zu verraten. Ich frage hier vor
allem zuriick: Kann man diesen Bereich der Gemeindewirklichkeit messen, beurtei-
len? Sind hier nicht Gemeindewirklichkeit und Christuswirklichkeit nahezu
identisch ?

5. Deutschland

Mein letzter Punkt ist wieder eine Bitte um Fortsetzung. Wihrend Thres Aufent-
haltes bei uns sind die Bundesrepublik Deutschland und die Deutsche Demokrati-
sche Republik zu einem Staat geworden. Einheit fand statt. Begeisterung ging hoch.
Erniichterung folgte. Sie kommen aus einem Land, das um seine Einheit ringt, das
beim Gewinn der Freiheit den Verlust der Einheit erlitt (Indien, Pakistan, Bangla-
desch). Wie hat sich in Ihrer Wahrnehmung die Einheit Deutschlands auf unsere
Gemeindewirklichkeit ausgewirkt? Eine niichterne Bestandsaufnahme mit den
Augen eines Freundes wire eine Hilfe.

Der beste Dank fiir Ihren briiderlichen BuBiruf ist es, ihn konsequent zu durch-
denken und an die Arbeit zu gehen. Ich nenne hier nur die Herausforderung ,,Gott
und Brot* und den Weg von einer Betreuungskirche zur dienenden Kirche.

Noch eines: Wenn es uns doch gelénge, die Erwartungen unserer ékumenischen
Freunde weniger zu enttduschen! Vielleicht darf ich hierzu ein Erlebnis aus Indien
weitergeben. Als meine Frau und ich 1967 die Gossner-Kirche (Siidbibar) besuchten,
wurden wir eines Tages mit einem iiberraschenden Bajan (geistliches Volkslied) emp-
fangen: ,,Das Wort Gottes kam aus Berlin!* Johannes Evangelista Gossner (1773
bis 1858) hatte 1844 biblisch ausgebildete Handwerker und zur Armut bereite Theo-
logen nach Indien gesandt, aus Berlin. Das war nicht das Berlin der GroBen und
der vollen Kirchen. Das war das Berlin der kleinen Leute, der Vereine und Gruppen.

499



Das sollten unsere Freunde erfahren, die hier Riesiges erwarten. Auch heute lebt die
Kirche vom Dienst Begeisterter und Entschlossener. Die sollten sich finden. Und ist
dies nicht lingst im Gange?

Von Herzen wiinschen wir Threr Frau und Ihnen Gottes Geleit und Kraft fiir den
Abschlufl Threr Arbeit in Soest und fiir den dann folgenden Dienst des Prinzipals
des Psychological College in Bangalore. Wir méchten gern mit Thnen in Verbindung
bleiben, schon wegen der erbetenen Erweiterung Ihrer Anfragen und einer 6kumeni-
schen Rundschau. Wir brauchen die Hilfe unserer 6kumenischen Schwestern und
Briider fiir den weiteren Weg unserer Kirche.

Thr Klaus v. Stieglitz

,,Ein Kontinent in den Zeiten der Cholera‘

Zum zweiten Kongref ,,Sozialer Wandel und christliches Denken in Lateinamerika“

,,Als Ausgangspunkt meiner Beschreibung der Entwicklung der theologischen
Reflexion in Lateinamerika wiahrend der letzten zwanzig Jahre wihle ich eine Dar-
stellung der Befreiungstheologie. Sie ist heute die einzige theologische Richtung in
Lateinamerika, die autochthon ist, und sie ist heute der Bezugspunkt jeder theologi-
schen Diskussion auf dem lateinamerikanischen Kontinent.* Mit diesen Worten
erlduterte Jodo B. Libdnio (Brasilien) seine methodische Position zu Beginn des
,,Panoramas der Theologie Lateinamerikas in den letzten zwanzig Jahren®, das er
am Zweiten Internationalen Treffen ,,Sozialer Wandel und christliches Denken in
Lateinamerika‘* in El Escorial bei Madrid (29. Juni bis 4. Juli 1992) gehalten hat.
Zwanzig Jahre nach dem ersten Treffen vorgetragen, auf dem die Befreiungstheolo-
gie nicht nur zum ersten Mal iiber Lateinamerika hinaus internationale Aufmerk-
samkeit fand, sondern auch entscheidende Impulse fiir ihre Weiterentwicklung und
Verbreitung in Lateinamerika erhielt!, ging es J. B. Lib&nio nicht um eine Bilanz,
sondern um eine Erlduterung des Zusammenhangs, wie die lateinamerikanischen
Befreiungstheologen in der Weiterentfaltung und Rezeption ihrer theologischen
Reflexion auf die Verdnderungen der kirchlichen, 6konomischen, gesellschaftlichen
und politischen Situation reagiert haben. Versteht sich doch Befreiungstheologie als
Reflexion jener befreienden Praxis von Christen, welche die jeweilige historische
Konstellation als ,,Zeichen der Zeit“ (und damit als Anruf Gottes) zu verstehen und
als Herausforderung fiir ein verinderndes Handeln zu begreifen versucht.

Gemil einem solchen methodischen Selbstverstindnis spielten auf dem Madrider
Treffen jene Referate und Diskussionen eine entscheidene Rolle, in denen die theolo-
gische Selbstvergewisserung und die Diskussion neuer Perspektiven im Vordergrund
standen. Mit dem Ende des Staatssozialismus in Osteuropa verlor fiir die Latein-
amerikaner nicht nur ein zum westeuropéischen und nordamerikanischen Kapitalis-
mus alternatives Paradigma fiir Wirtschaft und Politik seine Plausibilitit. Mit dem
damit gegebenen Ende des Ost-West-Gegensatzes verstiirkte sich gleichzeitig der
hegemoniale Druck der USA auf den lateinamerikanischen Kontinent. Javier Goro-
stiaga (Nicaragua) wies in Madrid mehrfach darauf hin, daB die damit gegebene

500



Krise einer alternativen Vision von Gesellschaft und Geschichte ihre Wurzel in 6ko-
nomischen Verdnderungsprozessen hat, die durch ihre Schnelligkeit und ihre Radi-
kalitat die politisch-sozialen und wirtschaftlichen Handlungsméglichkeiten des
niachsten Jahrzehnts bestimmen werden. Neben die wachsende Konzentration des
Kapitals auf immer weniger Staaten und ihre Bevélkerung tritt eine neue technologi-
sche Revolution, die im Verlaufe ihrer Entwicklung immer weniger Rohstoffe und
immer weniger Arbeitskraft braucht. In diesem Kreislauf der Produktion verliert die
Dritte Welt zunehmend an Bedeutung, wihrend gleichzeitig die mit der neuen tech-
nologischen Revolution gegebene Wirtschaft zum ersten Mal in der Geschichte
einen totalen Weltmarkt schaffen wird, dem keine nationale Volkswirtschaft sich
entziehen kann. Die zunehmende Verelendung der Bevolkerungsmehrheiten in den
lateinamerikanischen Ldndern im vergangenen Jahrzehnt — J. Gorostiaga sprach
von ,.einem Kontinent in den Zeiten der Cholera* — ist der Preis, der fiir diese Ent-
wicklung bislang bezahlt wurde und weiterhin bezahlt werden wird.? J. Gorostiaga
bezeichnete diese Entwicklungen als eine ,,Zivilisationskrise*, denn das Zivilisa-
tionsmodell der Staaten des Nordens erweist sich nicht als universalisierbar: Obwohl
es sich global durchzusetzen beginnt, schlieft es immer mehr Menschen aus.

Ein ,,verlorenes Jahrzehnt*?

Angesichts dieser Entwicklung sind die achtziger Jahre als ,,das verlorene Jahr-
zehnt Lateinamerikas‘‘ bezeichnet worden. J. Gorostiaga griff zwar dieses Stichwort
auf, wies aber darauf hin, dafl die achtziger Jahre viel komplexer waren, als diese
Kennzeichnung es nahelegen wiirde. ,,Die lateinamerikanische Gesellschaft heute ist
wesentlich von der zu Beginn der achtziger Jahre verschieden. ,Das verlorene Jahr-
zehnt® fallt mit dem Aufbruch der Demokratien in Lateinamerika wihrend der
achtziger Jahre zusammen, ja ist teilweise eine seiner Ursachen. Die formellen
demokratischen Prozesse durch Wahlen sind nur der Reflex einer grundlegenden
Demokratisierung, die sich in zunehmendem MaBe in den verschiedenen Sektoren
der ,zivilen Gesellschaft® vollzogen hat.“?

J. Gorostiagas Hinweis auf die politischen und gesellschaftlichen Verinderungen
in Lateinamerika war eines der bestimmenden und zugleich kontroversen Hinter-
grundthemen des Kongresses: Wer sind die ,,neuen historischen Subjekte* und wie
treten sie auf die Biihne der Geschichte als Handelnde, die ihr Schicksal selbst
ergreifen oder es erleiden miissen? Um der damit gegebenen neuen Situation in
einer befreiungstheologischen Reflexion gerecht zu werden, so wurde mehrfach
geduflert, miisse die ,,Option fiir die Armen** neu formuliert werden, indem aner-
kannt wird, daB ethnische, kulturelle und sexistische Unterdriickung nicht mit éko-
nomischen Kategorien beschrieben werden kann. Vielmehr miisse die theologische
Reflexion der primiren ,,Lebenswelt* der Menschen einen grofleren Raum geben,
als sie es bislang getan hat. Das gelte sowohl fiir die gelebte Volksfrémmigkeit
(Diego Irarrazaval aus Peru, Victor Codina aus Bolivien) wie fiir die spezifische
Situation der Unterdriickung der Frauen (Ivone Gebara aus Brasilien) und der
Indigenas.

Mit diesen Anfragen war nicht nur gemeint, ob das sozialanalytische Instrumen-
tarium (d.h. jene sozialwissenschaftlichen und ékonomischen Theorien wie Philo-

501



sophien), mit dem die Befreiungstheologie die gesellschaftliche Wirklichkeit kritisch
zu erfassen sucht, um sie im Lichte des Glaubens zu deuten und im Sinne des Evan-
geliums menschenwiirdiger zu gestalten, neu bewertet und gegebenenfalls korrigiert
werden soll. Zur Frage stand vielmehr Relevanz und Funktion eines sozialanaly-
tischen Instrumentariums iiberhaupt. Pedro Trigo (aus Venezuela) stellte in seinem
Referat iiber ,,die Zukunft der Befreiungstheologie* diese Frage mit aller Deutlich-
keit. Als den grundlegenden Ort einer befreiungstheologischen Reflexion bezeich-
nete er die alltigliche Lebenswelt der Armen, weil nur darin sie noch als Subjekte
anerkannt wiirden, wihrend Begriffe wie Geschichte und Politik dafiir nicht brauch-
bar seien, denn sie wiirden nur gebraucht, um das Partikulére (,,Nur von jenen Men-
schen wird gesagt, sie hiitten Geschichte, die frei am Produktions- und Konsum-
prozeB teilnehmen konnen.*“) unter der Hand zu etwas Universellem zu machen. Bei
einer konsequenten Durchfithrung der Position von P. Trigo wire in der Folge jede
sozialanalytische Vermittlung in Frage gestellt, weil diese ihrerseits unabdingbar auf
Allgemeinbegriffe wie ,,Geschichte’, ,,Politik*‘ u.a. angewiesen ist. Nicht nur aus
diesem Grund blieb die Darlegung von P. Trigo kontrovers. Offen blieb auch in der
Diskussion die Bedeutung seiner These, dal3 die alltidgliche Lebenswelt den Vorrang
vor der Geschichte und der Politik habe, weil er seinerseits den Begriff der alltég-
lichen Lebenswelt (der Armen) ausdriicklich mit Hilfe des Geschichtsbegriffs einge-
fithrt hatte. So bestimmte er den Ort der Armen als ,,Riickseite der Geschichte®,
denn sie wiirden vom dominierenden System als geschichtlich handelnde Subjekte
gar nicht wahrgenommen. Im Gegensatz dazu erschlieBe sich die wahre Universali-
tét erst von den Ausgeschlossenen her. Darin erhielt P, Trigo auch die Zustimmung
von Juan Luis Segundo (Uruguay), der um der gesuchten Universalitit willen (,,Die
Option fiir die Armen ist zuerst eine Option Gottes fiir die Armen und deshalb ist
sie der Ausgangspunkt fiir die Befreiungstheologie.*) auf den Traditionen kritischen
Denkens, vor allem auf den Traditionen neuzeitlicher Religionskritik beharrte. Diese
bezogen ausdriicklich ihre befreiende Kraft aus einer destruierenden Diagnose jener
Tendenzen, die partikulare Werte zu allgemeinen machen und ihnen den Schein des
Sakralen geben wollten.

Der Schrei der Armen und die Theodizeefrage

Gerade der kritische Blick auf die Realitdt zeigt diese als eine von Gegensétzen
und Konflikten bestimmte. Diese Einsicht machte schon den Kern des Befreiungsbe-
griffs aus, wie ihn G. Gutiérrez zu Beginn der siebziger Jahre in die lateinamerikani-
sche Theologie einfiihrte und so den Begriff der Befreiungstheologie priagte. Gutiér-
rez wollte damit hervorheben, daB der damalige Aufbruch der Menschen in Latein-
amerika im Kampf gegen eine Situation der Repression geschah. Jon Sobrinos (El
Salvador) Uberlegungen iiber cine ,;,Theologie des Martyriums* hoben ausdriicklich
diesen Aspekt hervor. Er stellte seine Uberlegungen in den Zusammenhang mit der
Erfahrung, dalB} gerade viele von denen, die sich fiir die Befreiungsprozesse engagiert
haben, verfolgt und umgebracht wurden. Jon Sobrino bezeichnete die repressiven
Herrschaftsformen als ,,Anti-Reich® zum anbrechenden Reich Gottes, dem nicht
nur durch wissenschaftliche Analyse (,,von aulen‘), sondern auch durch Handeln
in der Nachfolge Jesu (,,von innen‘) Widerstand zu leisten sei. In diesem Zusam-

502



menhang sei das Martyrium nicht Folge eines ,,tragischen Existentialismus*, son-
dern es entspringe einem vertieften Verstdndnis dessen, was Befreiung konkret sei.
Der gefolterte und getitete Mirtyrer um einer befreienden Gerechtigkeit willen
bedeute wohl die groBte Infragestellung des Glaubens an einen befreienden Gott.
Deshalb sei eine Christologie und Soteriologie im lateinamerikanischen Kontext
heute von der Theodizeefrage bestimmt. In dieser Fragestellung sah J B. Metz
(Deutschland) den Konvergenzpunkt zwischen der lateinamerikanischen Befrei-
ungstheologie und einer politischen Theologie in Europa. Die Theodizeefrage ver-
pflichtet die Befreiungstheologie, weiterhin auf den Schrei der Armen, Elenden, und
Gefolterten zu horen. In seinem Beitrag iiber die Verarbeitung der Exodus-Thematik
in der Befreiungstheologie erinnerte Carlos Bravo (Mexiko) nicht nur an den Exo-
dus des Volkes Israel aus dem Elend Agyptens, sondern an die aktuellen Erfahrun-
gen mit den Protestmirschen, die mehrere Indigena-Gruppen in den letzten Mona-
ten in die Hauptstiddte ihrer Lander unternommen haben.* Diese Gruppen sahen
darin ein letztes Mittel, um auf ihre Elendssituation aufmerksam zu machen, der
Repression zu widerstehen und mit anderen Bevolkerungsgruppen in Kontakt zu tre-
ten. Dal} die Exodus-Erzidhlungen zu einem Paradigma fiir die Geschichte und die
Zukunft der lateinamerikanischen Volker werden konnten, liegt nach C. Bravo nicht
nur in solchen historischen Parallelen. Es liegt daran, daf in ihnen ein Modell leben-
diger Geschichtserinnerung bewahrt ist, die den Weg des Volkes aus dem Elend in
die Freiheit und die Parteilichkeit Gottes fiir sein Volk in Erinnerung rufen. Was die
Exodus-Geschichten einer historischen Lektiire zeigen, ist der Zusammenhang von
Erinnerung und Subjektwerdung. Darum ist der Kampf gegen das Vergessen und
Vergessenmachen und der Einsatz fiir das Erinnern fiir die christliche Gemeinde
konstitutiv. Dies hat dazu gefiihrt, dal} in den letzten Jahren in der Praxis der Basis-
gemeinden das Exodus-Motiv immer mehr zum Schliissel wurde, wie sich die Chri-
sten als eine ,,Gemeinde in der Nachfolge Jesu* verstehen kénnen. In diesem Kon-
text versteht sich die Befreiungstheologie als Anwalt der lebendigen Erinnerung des

GOttCS\IOl‘kCS.. : Nikolaus Klein
(Aus ,,Orientierung®, Ziirich, August 1992)

ANMERKUNGEN

! Beide Kongresse wurden vom Instituto Fe y Secularidad in Madrid veranstaltet. Die Akten
des ersten Kongresses (7. bis 15. Juli 1972) sind veréffentlicht worden: Instituto Fe y Secula-
ridad (Hg.), Fe cristiana y cambio social en América latina. Encuentro de El Escorial,
1972. Ediciones Sigueme, Salamanca 1973; Eine Auswahl der Vortrige liegt in franzosi-
scher Ubersetzung vor: E. Dussel u. a., Les luttes de libération bousculent la théologie. Edi-
tions du Cerf, Paris 1973; Zum diesjdhrigen KongreB3 vgl. auch den einfiihrenden Artikel:
J.Gomez Caffarena, ,,Escorial II*. Sentido de una convocatoria, in: Exodos. Nr. 14,
Juli 1992, S. 60f.

J. Gorostiaga verwies in seinem Referat dabei ausdriicklich auf den diesjdhrigen Bericht
des UN-Entwicklungsprogramms (UNDP): Informe sobre desarrollo humano. El abismo
de la desigualdad, in: El Dia. Suplemento No. 124 (18. Mai 1992).

Von dieser Entwicklung miissen folgende Léinder ausdriicklich ausgenommen werden:
Guatemala, Argentinien, Panama und Peru.

4 So u.a. in Bolivien und in Mexiko (Tarahumara und Tabasco).

503



Okumenisches Studienzentrum Budapest

1) Als sich im Frithjahr 1991 eine kleine Gruppe ékumenisch engagierter Leute
versammelte, schwebten ihr Zielsetzungen vor, die in der Verfassung des Okumeni-
schen Studienzentrums niedergeschrieben wurden. Die Verfassung des OSZ betont,
daf infolge der politischen Wende und der Entstehung einer pluralistischen Demo-
kratie in Ungarn den Kirchen neue Moglichkeiten er6ffnet wurden, bzw. an sie neue
Herausforderungen gestellt worden sind, denen sie nur teilweise entsprechen kon-
nen. Da die Kirchen derzeit allzusehr mit sich selbst beschéftigt sind, haben sie
wenig Kraft, um ihre 6kumenischen Kontakte weiter zu vertiefen, Ergebnisse 6ku-
menischen Studienmaterials zu verarbeiten, griindliche Analysen der neu entstande-
nen religiosen Lage des Landes durchzufiihren, die ausldndischen Schwesterkirchen
iiber die ungarische Lage zu informieren und sich an der 6kumenischen Arbeit der
weltweiten christlichen Familie zu beteiligen. Um den Kirchen in dieser Notsuuatlon
zu helfen, wurde das OSZ gegriindet.

2) Die Arbeit begann 1991. Es wurde eine Institution ins Leben gerufen, die von
den Kirchen unabhéngig ist, doch deren Mitglieder zugleich auch kirchliche Mitar-
beiter sind. Die offizielle Registration geschah nach einigen Monaten. Das OSZ hat
derzeit drei innere und vier duBBere Mitarbeiter sowie einen breiteren Freundeskreis.
In Vereinbarung mit dem Reformierten Donaudistrikt wurde eine Wohnung gemie-
tet (Anschrift: Bocskai u. 15, I1I/3. H-1114 Budapest), die als Zentrale geeignet ist.
Eine okumenische Studiengruppe protestantischer Theologen wurde auf die Beine
gebracht; zu ihnen gesellt sich als Beobachter ein rémisch-katholischer Priester,
delegiert vom Kardinal von Gran. Das OSZ wahlte sich ein vierképfiges Prisidium
und einen Prisidenten, letzteren in der Person von Bischof Dr. Kéroly Toth.

Das OSZ hatte bislang drei Versammlungen: die erste bei seiner Konstituierung,
die zweite als Interim-Versammlung. Die dritte war die reguldre Jahresversammlung
unter Teilnahme des Freundeskreises.

3) Das OSZ unterhélt auch Nebenbetitigungen, die im ungarischen Kontext
belangvoll sind: Es organisiert als nicht-lukratives Unternehmen Studienreisen
(genannt ,,Terra Sacra®) nach dem Heiligen Lande, die die Liicken fiillen wollen,
welche entstanden, weil 40 Jahre lang Reisen dorthin unmdoglich waren. Bisher
konnten sich dreimal interessierte Kirchenglieder der Pilgerfahrt nach dem Heiligen
Lande erfreuen.

Das OSZ vermittelt junge Mitarbeiter an den christlichen Kibbuz Nes Ammim (in
Zusammenarbeit mit der Ev. Kirche im Rheinland), damit sich diese die 6kumeni-
sche Spiritualitit des Heiligen Landes zu eigen machen kénnen.

4) Die Finanzsachen des OSZ werden durch freiwillige Spenden getragen. Unter
den Spendern ragen das Konfessionskundliche Institut Bensheim und die Ev. Kirche
im Rheinland hervor. Die anfanglich bescheidenen ungarischen Beitrige sind im
Wachsen.

5) Fiir seine erstrangige Aufgabe hilt das OSZ, den Kirchen Studienmaterial
anzubieten, die dafiir angesichts ihrer Anstrengungen, die einst abgebrochenen
kirchlichen Institute wieder aufzubauen, keine Kraft und Zeit haben. Dadurch
mochte es erreichen, dafl die ungarischen Kirchen nicht wieder auf den Anfang des
Okumenismus bzw. auf einen schlecht verstandenen Konfessionalismus zuriick-

504



geworfen werden. Aus diesem Grunde vermitteln die Mitarbeiter des OSZ eine
betrdchtliche Summe von Materialien an die kirchlichen Zeitschriften, darunter
auch viele Ubersetzungen von Dokumenten. Das OSZ hat die bewihrten 6kumeni-
schen Kontakte der ungarischen protestantischen Kirchen zu ausldandischen Schwe-
sterkirchen sowohl institutionell als auch persénlich weiter gepflegt und die nétig-
sten Informationen zur Verfiigung gestellt. Eine noch wichtigere Funktion hatten
zwei Studienhefte, die den ungarischen Kirchen, aber auch der ungarischen Offent-
lichkeit angeboten wurden. Das erste betraf die Ungarnreise von Johannes Paul II.
1991, wobei das OSZ anstrebte, dal das Oberhaupt der rémisch-katholischen Kirche
mit geschwisterlicher Liebe und Ehrerbietung, doch mit protestantischem Selbstbe-
wubBtsein und protestantischer Identitit empfangen wurde. Das Studienheft hat
erhebliche Beachtung gefunden, nicht zuletzt auch von rémisch-katholischer Seite.

Die zweite Arbeit setzte sich die Aufgabe, in der Wirrnis der ,,neuen Religiositét*
in Ungarn eine gewisse Ordnung zu schaffen. Das Studienheft will eine Hinfithrung
zu verschiedenen Kirchen, Gruppen und Gemeinschaften protestantischer Tradition
sein und mochte durch seine Analysen zum Entstehen 6kumenischer Spiritualitit
und Zusammenarbeit, aber auch zum Schwinden institutioneller Eifersucht beitra-
gen. Es ist ein gutes Indiz, daB} beide Hefte innerhalb weniger Wochen eines Nach-
drucks bedurften.

6) Fiir 1992 ist die Vertiefung konfessionskundlicher Unternehmen vorgesehen.
Man besteht auf der eingehenden Analyse und Darstellung ungarischer Vorgénge im
konfessionskundlichen Bereich. Es wire wiinschenswert, diese Arbeit auch auf ganz
Mittel-Osteuropa auszudehnen, wozu schon gewisse Schritte unternommen wurden
(dies mit Hinblick auf Ruméinien, Polen, die Slowakei und — wo moglich — auf die
Nachfolgestaaten Jugoslawiens). Die Vertiefung geschwisterlicher Beziehungen zu
auslidndischen Kirchen und kirchlichen Institutionen ist nach wie vor ein wichtiges
Anliegen des OSZ. Im Vorfeld des Interesses stehen das Konfessionskundliche Insti-
tut Bensheim (und dadurch die Ev. Kirche in Hessen und Nassau), die Ev. Kirchen
im Rheinland bzw. von Westfalen, der ORK, RWB und LWB sowie die protestanti-
schen Kirchen in den USA. Des weiteren soll der Freundeskreis gefordert werden,
und ein breites, einheimisches und internationales Forschungsnetz ist erwiinscht,
damit das OSZ ein brauchbares Mittel der ungarischen Kirchen, aber auch der
gesamten Okumene werden kann.

Kadroly Toth

505



Aufbruch und Kontinuitét

Zur Sitzung des Zentralausschusses des Okumenischen Rates der
Kirchen vom 20. bis 28. August 1992 in Genf

Die Wahl eines Generalsekretirs wird bei einer Sitzung des Zentralausschusses des
Okumenischen Rates andere Themen immer in den Schatten stellen. In diesem Fall
hat die Wahl die ZentralausschuBsitzung weniger iiberschattet als ihr Glanz gege-
ben. Erstmals in der Geschichte des Okumenischen Rates standen dem Zentralaus-
schuf} zwei Kandidaten zur Wahl. Zur Vorgeschichte: Bei drei der vier vorangegange-
nen Generalsekretire war die Entscheidung im Findungsausschull zwischen zwei
Kandidaten nur duBerst knapp ausgegangen. Dies hat immer wieder zu Unmut und
Irritationen gefiihrt, die auch dem Kandidaten, der letztlich dem Zentralausschuf}
vorgeschlagen wurde, schadeten. Nach der Wahl von Emilio Castro hatte daher der
Zentralausschufl beschlossen, daB der Findungsausschuf} einen einzelnen Kandida-
ten nur mit einer Zwei-Drittel-Mehrheit vorschlagen kann. Anderenfalls muf3 er dem
Zentralausschufl zwei Kandidaten zur Wahl vorschlagen. Fiir viele im Okumeni-
schen Rat und auch auflerhalb war ein Szenario mit zwei Kandidaten zur Wahl ein
AuBerst unbehaglicher Gedanke. Schaden fiir die Kandidaten, fiir die 6kumenische
Bewegung und den Diskussionsprozel schien vorprogrammiert. Als bekannt wurde,
dal} das Szenario eintraf, hat dies erhebliche Unruhe ausgeldst. Diese Unruhe wurde
dadurch aufgefangen, dafl der Findungsausschuf} einen niichternen und kldrenden
Bericht vorlegte, der den gesamten Prozell durchsichtig machte. Er 6ffnete die
Chance, die Vorstellung von zwei Kandidaten als Moglichkeit zur Partizipation und
zu einer wirklich demokratischen Wahl darzustellen.

In einer der engagiertesten und diszipliniertesten Diskussionen, die ich je im Oku-
menischen Rat erlebt habe, gab es in einer geschlossenen Sitzung eine faire Ausspra-
che zu den beiden Kandidaten, Martin Conway aus Grofibritannien und Konrad
Raiser aus der Bundesrepublik Deutschland. Bereits im ersten Wahlgang wurde
Konrad Raiser mit deutlichem Abstand zum Generalsekretdr gewihlt. Die Bekannt-
gabe des Wahlergebnisses wurde mit einem fiir den Okumenischen Rat ungewdhn-
lichen Enthusiasmus aufgenommen. Delegierte aus den unterschiedlichen Regionen
und Konfessionen fielen sich voller Freude in die Arme, beim Stab des Okumeni-
schen Rates brach Jubel aus, und beim Eintreffen von Konrad Raiser gab es eine
langanhaltende ,,standing ovation‘‘. Diese Reaktionen signalisieren, dafl - mit Konrad
Raiser ein neuer Aufbruch des Okumenischen Rates erwartet wird. Nach vielen Jah-
ren des Verharrens und der Stagnation wird seine Wahl als Zeichen verstanden, dal}
der Okumenische Rat neues Profil gewinnen kann. Durchaus ein Profil, an dem
manche sich reiben mégen — Reibung aber erzeugt Wirme, und Wirme ist Energie.
Die personliche Integritit Konrad Raisers und das Vertrauen, das er in vielen Teilen
der Welt genieB3t, machen ihn zu einem Generalsekretdr, dem zugetraut wird, das
okumenische Schiff auf schwierigem Kurs iiber die Jahrtausendwende zu fiihren.
Das Zusammenhalten der Traditionen von ,,Glauben und Kirchenverfassung* und
,,Praktisches Christentum*, die Auseinandersetzung mit der rémisch-katholischen
Kirche, die Frage nach dem glaubwiirdigen Zeugnis der Kirchen in einer sdkulari-

506



sierten Welt, die Fragen des Miteinander-Teilens, die Fortfiihrung des konziliaren
Prozesses und die Frage nach dem Verhiltnis von Mission und Kultur deuten nur
an, welchen Herausforderungen ein Generalsekretiir sich stellen muf3. Von Konrad
Raiser wird erwartet, daB er den Okumenischen Rat nicht nur verwaltet, sondern
der 6kumenischen Bewegung wieder visionére Kraft gibt. Es wird darum gehen, den
inneren Zusammenhang der 6kumenischen Gemeinschaft zu stirken und eine leben-
dige Wirklichkeit werden zu lassen. In seiner kurzen Ansprache nach der Wahl
wurde diese Ausrichtung bereits deutlich. Konrad Raiser sagte: ,,Ich werde mich
darum bemiihen, dazu beizutragen, den Okumenischen Rat aus der sicherlich zeit-
weilig notwendigen Konzentration auf institutionelle und strukturelle Probleme zu
befreien, so dafl er wieder zu einer Quelle der Inspiration werden kann. Nicht so
sehr, indem er endgiiltige Antworten oder Lésungen anbietet, sondern indem er sich
darum bemiiht, die richtigen Fragen zu stellen im Vertrauen darauf, daB Gottes
Geist uns in alle Wahrheit leiten wird.*

Fiir die Herausforderungen und Schwierigkeiten des Amtes des Generalsekretérs
wird Konrad Raiser grofle Unterstiitzung brauchen. Dal} seine Wahl von einer brei-
ten Koalition aus allen sonstigen ,,Blocken* getragen wurde, ist eine gute Voraus-
setzung hierfiir. Die ruhige, besonnene und verantwortungsvolle Weise, wie diese
Wahl vonstatten ging, war eine der Sternstunden des Okumenischen Rates.

2

Auch an anderen Diskussionen des Okumenischen Rates 148t sich der Wille zum
Aufbruch ablesen. So wurde an mehreren Stellen deutlich, daf} die Kirchen ihr Ver-
hdltnis zum Pazifismus kldren miissen. Zundchst tauchte diese Frage im letzten Jah-
resbericht, den Emilio Castro als Generalsekret4r erstattete, auf. In seiner als ,,Auf-
ruf zur Umkehr** konzipierten Rede verwies Emilio Castro noch einmal auf die
Debatte iiber den Golfkrieg bei der Vollversammlung in Canberra: ,,Als schlieflich
das Thema Pazifismus zur Sprache kam, stellten wir fest, dal3 die Mehrheit der dort
vertretenen Kirchen keineswegs eine grundsitzlich pazifistische Position vertrat.
Eine wichtige Frage ist allerdings unbeantwortet geblieben, eine Frage, die mit unse-
rer Brfahrung der Umkehr zusammenhiingt und mit dem Ruf, zu konkreten Zeiten
und an konkreten Orten gehorsam zu sein, die Frage ndmlich: Sind nicht die Chri-
sten durch die gegenwdrtige Weltlage gefordert, eindeutiger fiir Gewaltlosigkeit ein-
zutreten?** Viele Delegierte, die sich zu Emilio Castros Bericht duBerten, nahmen
diesen Punkt auf. Die gerade auch im Zusammenhang der UN aktuelle Frage der
Anwendung von Gewalt zum Zweck der Beilegung von Konflikten wurde zu einem
der zentralen Diskussionsthemen. Die Arbeitseinheit IIT ,,Gerechtigkeit, Frieden,
Schopfung* stellte aktive Gewaltlosigkeit als deutlichen Akzent der gesamten Arbeit
heraus (in Ankniipfung an die Studie iiber Gewalt und Gewaltlosigkeit von 1978).
In diesem Zusammenhang wird erstmals auch gefordert, in einem Studien- und
Reflexionsproze zu kldren, inwieweit Kirchen die Gemeinschaft der Kirchen im
Okumenischen Rat in Frage stellen, wenn sie systematisch Menschenrechtsverlet-
zungen in ihrem Bereich nicht entschlossen verurteilen. Dieser Zusatz ergab sich aus
der Debatte um die 6ffentliche Stellungnahme zum Krieg in Jugoslawien. Hier hatte
der serbisch-orthodoxe Bischof Danilo fiir erheblichen Wirbel gesorgt, als er mas-

507



sive nationalistische Téne vortrug. Die Frage nach der Verbindlichkeit der sozial-
ethischen AuBerungen des Okumenischen Rates stellte sich erneut. Eine Kirche, die
nicht zum Frieden, sondern zum Kampf aufruft, hieB es, stellt ihre Mitgliedschaft
in der 6kumenischen Gemeinschaft in Frage. Sollte diese Diskussion konsequent
weitergefiihrt werden, kénnte sie &hnlich wie bei der Diskussion um den ,,status con-
fessionis** im Lutherischen Weltbund in den 70er Jahren zu einer Infragestellung der
Mitgliedschaft im Okumenischen Rat fithren, wenn Kirchen sich in der Friedens-
und Menschenrechtsfrage nicht eindeutig verhalten. Dies wiirde eine neue Qualitat
der Mitgliedschaft im Okumenischen Rat bedeuten. Die Frage, ob Mitgliedskirchen
einander rechenschaftspflichtig sind, wie verbindlich die Gemeinschaft ist und was
die Mitgliedschaft insgesamt bedeutet (iibrigens auch finanziell), steht seit langem
im Raum. Der Riickzug auf die Erkldrung von Toronto 1950 entspricht ldngst nicht
mehr dem de-facto-Stand der Debatte.

3,

Die Frage der Gemeinschaft im Okumenischen Rat wurde auch deutlich ange-
sprochen in der Rede des Vorsitzenden des Zentralausschusses Aram Keshishian, der
seinen Bericht unter die Uberschrift ,,Gemeinsam in eine volle Koinonia hinein-
wachsen® stellte. Keshishian versuchte, Koinonia als addquates Modell fiir die Ein-
heit der Kirche darzulegen. Er wiirdigte die bestehende Einheit im Okumenischen
Rat der Kirchen und rief gleichzeitig dazu auf, die Lima-Dokumente nicht ad acta
zu legen, sondern in ihrer Bedeutung fiir ein Erlangen der Koinonia im vollen Sinne
des Wortes zu erkennen. Im Leitmotiv der Koinonia — iibrigens auch im Bericht
der Einheit I als eigenes Gesamtthema (,,Einheit der Kirche als Koinonia®) be-
nannt — sieht Keshishian den Kontext fiir ein gemeinsames Verstindnis des Oku-
menischen Rates. Der Ziindstoff an diesem Punkt verbarg sich in einer Anmerkung.
Sie verwies auf das von der vatikanischen Glaubenskongregation verdffentlichte
Schreiben an die Bischofe der katholischen Kirche ,,iiber einige Aspekte der Kirche
als Communio*’. Hier werden alle Konfessionen, die sich dem romisch-katholischen
Bild von der lokalen und universalen Kirche sowie des Petrusamtes nicht anschlie-
Ben konnen, aus der Koinonia ausgegrenzt. Damit spitzt sich ein Konflikt zwischen
der Orthodoxie und der romisch-katholischen Kirche zu, der sich in der Sache vor
allem an der Uniaten-Frage entfacht hat. Dieser Konflikt stand in vielen orthodoxen
Beitrigen im Vordergrund und spielte auch in der Debatte um den Krieg in Jugosla-
wien und die kirchlichen Stellungnahmen hierzu eine Rolle. Emilio Castro wurde in
diesem Punkt noch deutlicher, als er sagte, es sehe nach dem Communio-Brief Kar-
dinal Ratzingers so aus, ,,als ob wir uns nach 50 Jahren 6kumenischer Arbeit wieder
am Ausgangspunkt befinden®. Eine Kldrung des Verhiltnisses zur rémisch-katho-
lischen Kirche steht im Okumenischen Rat seit langem an. Bei diesem Zentralaus-
schuB waren deutlich abgrenzende und selbstbewulite Stimmen lauter als die Ver-
suche, abwartende Vorsicht anzumahnen. Nach der Entgegennahme des Berichtes
der Gemeinsamen Arbeitsgruppe des Okumenischen Rates und des Vatikans wurde
beschlossen, bei der kommenden Sitzung des Zentralausschusses eine Arbeitseinheit
speziell dem Verhiltnis zur rémisch-katholischen Kirche auf értlicher, nationaler,
regionaler und universaler Ebene zu widmen. Im Verhiltnis zum Uniaten-Konflikt

508



wurde das Hintergrunddokument einer Konsultation des Okumenischen Rates (zu
der die romisch-katholische Kirche keine Delegierten schickte, weil sie die Frage nur
bilateral verhandeln will) entgegengenommen und den Kirchen zum weiteren Stu-
dium iibersandt.

4.

Drei sozialethische Fragenkreise wurden in Plenarsitzungen ausfiihrlich behandelt
und zur weiteren Diskussion im Okumenischen Rat und den Mitgliedskirchen vorge-
legt. Dabei handelt es sich zum einen um ein Studiendokument zu Wirtschafts-
Jragen mit dem Titel ,,Leben und volle Geniige fiir alle*, das dem Zentralausschuf3
vorgelegt wurde. Das Dokument erklédrt, christliche Grundiiberzeugungen konnten
nicht in iiberall giiltige und anwendbare wirtschaftspolitische Zukunftsmodelle
uibertragen werden. Die jeweiligen geschichtlichen, sozialen und kulturellen Bedin-
gungen des Kontextes miilliten bei der Gestaltung von Wirtschaftsstrukturen beach-
tet werden. Fir die Bewertung wirtschaftlicher Systeme werden vier Kriterien
genannt: Die Verantwortung fiir die Schépfung (nicht nur Mindestgrenzen, sondern
auch Hochstgrenzen menschlicher Bediirfnisse seien festzulegen), der Wert und die
Freiheit eines jeden Menschen und der ganzen Menschheit (dies betrifft das Verhlt-
nis zwischen Konkurrenz und Kooperation, zwischen Freiheit und Solidaritit), der
BundesschluB in Jesus Christus mit allen Menschen (hier geht es um die Frage der
Kontrolle der Macht wirtschaftlicher und politischer Handlungstriger) und die gott-
liche Gerechtigkeit als Mal aller menschlichen Beziehungen und Verhaltensweisen,
».die wir entdecken kénnen in der vorrangigen Option fiir die Armen*. Das Doku-
ment pléddiert fiir einen ErlaB der Auslandsschulden, der mit grundlegenden Verén-
derungen in den Wirtschaftsbeziehungen zwischen Nord und Siid einhergehen
miisse.

In der Diskussion des Dokuments gab es erhebliche Kritik an der zugrunde-
gelegten Analyse. Zwar wurde begriiBt, daB viele der Stellungnahmen aufgenom-
men und eine grundsitzliche Uberarbeitung seit der letzten ZentralausschuBsitzung
stattgefunden habe. Die Delegierten zeigten sich aber dennoch mit dem Gesamtduk-
tus bisher nicht zufrieden. Die Uberlegungen, das Dokument fiir eine weitere Uber-
arbeitung zunichst zur Stellungnahme in die Mitgliedskirchen zu geben, wurde
Jedoch fallengelassen. Es erschien dem Zentralausschuf3 sinnvoller, das Dokument als
Gespréchsanregung in die Mitgliedskirchen zu geben und anschlieBend mit den Mit-
gliedskirchen tiber die Erfahrungen im Bereich Wirtschaft im Gespriich zu bleiben.

Der Frage des Rassismus wurde ein Plenum gewidmet, das Rassismus noch ein-
mal als weltweites Phinomen kennzeichnete. Bereits im September letzten Jahres
hatte der Exekutivausschufl beschlossen, das Programm zur Bekimpfung des Ras-
sismus einschlieBlich des ,,Sonderfonds* zu erneuern und dabei einen Schwerpunkt
auf die Frage des Rassismus in Europa zu legen. Die Aktualitit dieses Themas war
um so deutlicher, als die ZentralausschuBsitzung von den Meldungen iiber pogrom-
artige Ausschreitungen in Deutschland begleitet wurde. In dem Plenum wurde vor
allem darauf hingewiesen, daB die Kirchen und auch der Okumenische Rat sich nur
tiberzeugend gegen Rassismus einsetzen konnen, wenn sie den Rassismus in den
eigenen Reihen entdecken und bekampfen.

509



In diesem Zusammenhang ergaben sich mehrere Punkte zur Weiterarbeit:
Zunichst wurde eine Studie in Auftrag gegeben, die sich auf Rassismus konzentriert
und das Problem der ethischen Identitit zur Verdeutlichung heranzieht. (Ethnizitéit
und Nationalitdtenkonflikte speziell werden von dem Stabsteam der Einheit ITI fiir
internationale Angelegenheiten verfolgt.) Es soll sich um ein Studiendokument han-
deln, das den Kirchen geniigend Zeit zur Stellungnahme gibt und zu einer 6kumeni-
schen Erkldrung zum Rassismus fiihren kénnte. Begleitet werden sollte dieser Pro-
zeB durch einen Brief des Okumenischen Rates, der die Uberwindung des Rassismus
als Gebetsanliegen in die Gemeinden der Mitgliedskirchen der Welt an einem
bestimmten Sonntag einbringt. Eine Erklirung der Kirchen zum Rassismus in
Europa, die an den Okumenischen Rat von auBen herangetragen wurde, wurde den
Mitgliedskirchen zur Priifung weitergegeben. Angesichts der aktuellen Spannungen
wurde empfohlen, ein verstirktes Augenmerk auf den Rassismus in den USA zu
legen und hierbei den Zusammenhang mit der wirtschaftlichen und sozialen Misere
der Grofistidte sowie dem beispielsweise der Rechtsprechung inhdrenten Rassismus
zu legen. Zur Unterstiitzung dieser Aufgabe wurden Teambesuche vorgeschlagen.
Die Frage Rassismus spielte natiirlich auch bei der éffentlichen Erklirung zu Siid-
afrika eine Rolle. Nachdem der Okumenische Rat bei der Sitzung des Exekutivaus-
schusses im Mérz angesichts des Referendums fiir freie und gleiche Wahlen den Auf-
ruf zu ,,person-to-person‘‘-Sanktionen aufgehoben hatte, gab es angesichts der
neuen Entwicklungen erhebliche Beunruhigung. Die Gewalt in Siidafrika wurde ver-
urteilt, und der Zentralausschull sprach seine Enttduschung dariiber aus, daB die
Regierung de Klerk, nachdem sie erhebliche internationale Unterstiitzung erhalten
habe, den ReformprozeB nun nicht zielstrebig durchfithre. Es wurde dazu aufge-
rufen, die wirtschaftlichen und finanziellen Sanktionen so lange aufrechtzuerhalten,
bis eine Ubergangsregierung, die die volle Partizipation aller Menschen in Siidafrika
ermoglicht, im Amt ist. Die Beachtung des Rassismus in Europa und Nordamerika
und die Erweiterung des Blickfeldes auf ethnische Fragen stellen eine wichtige
Horizonterweiterung eines zentralen und traditionsreichen Programms dar.

SchlieBlich gab es eine Plenarsitzung zum UNCED-Gipfel in Rio mit besonderem
Augenmerk auf das vom Okumenischen Rat der Kirchen in Zusammenarbeit mit
dem brasilianischen Kirchenrat veranstaltete 6kumenische Treffen in Baixada Flu-
minense. Der rémisch-katholische Bischof von Baixada Fluminense, Dom Mauro
Morelli, legte dem Zentralausschul} engagiert den Zusammenhang zwischen Armut,
Umweltverschmutzung und Militarisierung in seinem Land dar. Die Ergebnisse der
Arbeit des Forums in den Bereichen Theologie, Okonomie, Pidagogik, Umwelt-
verschmutzung und Militarismus werden den Kirchen u. a. in Form eines Briefes und
einer Gottesdienstliturgie vorgelegt. Diese Form der Informationsvermittlung wurde
vom Zentralausschuf3 begriilit und an die Mitgliedskirchen weitergegeben. Der
Bericht wurde auch als Herausforderung fiir den Lebensstil des Rates selbst gewertet
(angefangen bei den Plastiktassen, die noch immer in den Kaffeepausen verwendet
werden). Als weitere Arbeitsschwerpunkte wurden herausgestellt: ein 6kumenisches
Studienprojekt zur Schépfungstheologie, fortgesetzte Bemiithungen zur Beobach-
tung internationaler Manahmen zur Bekdmpfung der Erderwidrmung, spezifische
Arbeiten des ORK im Zusammenhang mit den durch die UNCED aufgeworfenen

510



ethischen Fragen (einschlieBlich Bemiihungen zur Unterstiitzung der Erd-Charta)
und weitere Unterstiitzung der Mitgliedskirchen, sich mit Fragen von Umwelt und
Entwicklung zu befassen.

D

Es ist schwierig, eine Zentralausschuflsitzung auf wenigen Seiten zusammenzufas-
sen. Im folgenden seien einige weitere zentrale Themen genannt, ohne daf3 ausfiihr-
lich berichtet werden konnte: In einer Plenardebatte tiber die Europdische Gemein-
schaft, die mit einem Vortrag von Keith Jenkins, dem Generalsekretir der Européi-
schen Kommission fiir Kirche und Gesellschaft, eingeleitet wurde, setzte sich der
Okumenische Rat mit den Entwicklungen in Westeuropa auseinander. In der Dis-
kussion wurde deutlich, daf} viele Europaerinnen und Européer bedauern, wie sehr
die Europdische Gemeinschaft als biirokratische, wirtschaftliche Realitdt erscheint
und wie wenig die menschlichen Faktoren im Vordergrund stehen. AuBerst kritisch
wurde in der Diskussion angemerkt, daf} mit Europa jeweils nur ein kleiner, west-
licher Teil Europas gemeint ist. Vor allem die osteuropiischen Staaten fiithlen sich
dadurch diskriminiert. Aus Afrika, Asien und Lateinamerika wurde Besorgnis hin-
sichtlich des 6konomischen Giganten Europa deutlich. Insgesamt tut sich der Oku-
menische Rat mit Europa als Thema noch immer schwer, und die 6ffentliche Erkla-
rung zu ,,Europa 1992 bleibt wenig profiliert neben prignanteren Aussagen zu
Somalia, Sudan, Bougainville und Osttimor.

Eine weitere Plenarsitzung wurde der Diskussion um die 8. Vollversammliung
gewidmet. Da sich der Zentralausschuf} erst 1994 wieder versammeln wird, mufiten
einige grundsitzliche Entscheidungen getroffen werden. So wurde beschlossen, die
Feier zum 50jahrigen Bestehen des Okumenischen Rates 1998 und die nachste Voll-
versammlung zusammenzulegen und auch dem Ende der Okumenischen Dekade
,,Kirchen in Solidaritit mit den Frauen‘ einen entscheidenden Platz bei der Vollver-
sammlung einzurdumen. Fiir die ZentralausschuBsitzung 1994 soll der Exekutivaus-
schuB} spezifische Vorschlige zu folgenden Fragen bringen: Ort und Zeitpunkt der
Vollversammlung, Thema, Mitgliedschaft fiir die Planungsgruppe, alternative Mog-
lichkeit fiir die Gestaltung der Wahlen fiir die PrisidentInnen und den Zentralaus-
schuf}, Alternativen fiir die Auswahl der Delegierten, um die gewiinschte Partizi-
pationsbreite zu erreichen, und Moglichkeiten, die Verhandlungsebene der Vollver-
sammlung und die Feier so zu trennen, dal} ein intensives Arbeitsklima ermdglicht
wird.

Diskutiert wurde ebenfalls der Bericht der Kommissionen, die sich im Mai in
Evian getroffen hatten. Hier ist eine Kldrung der Beziehung zwischen den Kommis-
sionen als ExpertInnengruppen des Okumenischen Rates und dem Zentralausschufy
notwendig. Weitere Kldrung ist auch erforderlich fiir einen ékumenischen Nachrich-
tendienst (ENS). Aufgrund von Schwierigkeiten in der Kldrung mit dem Lutheri-
schen Weltbund ist hier eine Verzégerung eingetreten. Der Zentralausschull befaf3te
sich auBBerdem mit dem inferreligiosen Dialog. Zum christlich-jiidischen Dialog
nach der Vollversammlung in Canberra wurde ein Dokument verabschiedet, das
dafiir pliadiert, daB der Dialog ein offenes Gesprich iiber unterschiedliche politische
Diskussionen weder behindert noch integriert. Der Wille, in gréftmdéglichem

511



Umfang mit der jiidischen Gemeinschaft zusammenzuarbeiten, wird ausgedriickt.
Das Dokument kann sicher nur als Anfangspunkt einer tiefer gehenden Reflexion
iiber den christlich-jiidischen Dialog im ORK angesehen werden. Ein weiteres
Dokument wurde zum Verhéltnis zwischen Christen und Muslimen verabschiedet.
Auch hier wird deutlich, daB es sich eher um den Anfang einer Diskussion als um
ein abschlieBendes Grundsatzdokument handelt. Gerade in den Beitrdgen von Mit-
gliedern des Zentralausschusses aus Afrika und Asien wurde das Leiden von Chri-
stinnen und Christen in muslimischen Staaten deutlich, das ihrer Meinung nach bei
einem intellektuellen Zugang zum christlich-jiidischen Dialog zu oft ignoriert wird.
Wichtig fiir die Zukunft scheint, da nach langen Versuchen eines Dialogs zwischen
dem Arbeitsbereich ,,Glauben und Kirchenverfassung und dem Arbeitsbereich
,,Gerechtigkeit, Frieden, Schopfung® endlich konkret beschlossen wurde, eine
gemeinsame Konsultation in Vorbereitung der Weltkonferenz fiir ,,Glauben und Kir-
chenverfassung “ im August 1993 in Santiago de Compostela abzuhalten. Sie soll
das Studiendokument fiir die Weltkonferenz zum AnlaB eines Gesprichs nehmen
und den Anfang eines ldngerfristigen Dialogs um die ekklesiologischen Grundlagen
sozialethischer Fragen darstellen. Die Vorbereitung fiir jene Weltkonferenz wurde
begriifit. Ebenfalls zur Kenntnis genommen wurde die Vorbereitung des ékumeni-
schen Weltjugend- und Studententreffens 1993 (EGGYS), die allerdings noch unter
erheblichen finanziellen Schwierigkeiten leidet. Die finanzielle Situation des Oku-
menischen Rates insgesamt hat sich aufgrund des radikalen Personalabbaus zwar
erheblich verbessert. Zum einen leidet die Arbeit aber natiirlich unter diesem Per-
sonalabbau. Zum anderen ist durch die unterschiedliche Handhabung von desig-
niertem und nichtdesigniertem Geld, das an den Okumenischen Rat gegeben wird,
ein Ungleichgewicht in der finanziellen Ausstattung der neuen Arbeitseinheiten ent-
standen und die Frage der ,,shared costs* eine fortdauernde Problemanzeige.

Zwischen Aufbruch und Kontinuitit — es 148t sich nicht mit Sicherheit sagen, ob
der Okumenische Rat bereits den Weg aus der Krise gefunden hat. Die Zentralaus-
schuBsitzung selbst aber war mit ihren offenen und inhaltlich relevanten Diskussio-
nen ein engagiertes Forum der Kirchen. Die Herausforderung, der Einheit der Kir-
chen in einer Zeit tiefer sozialer und 6kologischer Konflikte Gestalt zu geben, wurde
in verschiedenen Programmen aufgenommen. Die neue Struktur des Okumenischen
Rates scheint in dieser Hinsicht arbeitsfihig, und vielfiltige Ansitze fiir einen Auf-
bruch sind vorhanden. Mit einem neuen Generalsekretir und vier neuen Exekutiv-
direktoren, die im nichsten Jahr zu berufen sind, und mit einem entschiedenen
Engagement der Mitgliedskirchen sowie von Gruppen und Bewegungen, die sich
dem Rat verbunden wissen, kénnte der Aufbruch in eine Phase, in der der Okumeni-
sche Rat durch Glaubwiirdigkeit und Profil Bedeutung gewinnt, gelingen.

Margot Kdifimann

512,



Chronik

Vom 20.—28.8. trat in Genf der Zentral-
ausschuB des ORK zusammen. Er wiihlte
Prof. Dr. Konrad Raiser/Bochum
zum Generalsekretir fiir eine fiinf-
jahrige Amtszeit ab 1.1.1993 und nahm
die Evangelisch-Lutherische Kirche in
der Republik Namibia (ELCRN, friither
ELKSWA) mit rund 200 000 Mitglie-
dern und die Vereinigte kongregationali-
stische Kirche Christi auf den Marshall-
inseln (ca. 39 000 Mitglieder) in den
ORK auf. Der ORK hat damit 322 Mit-
gliedskirchen. Siehe Bericht S. 506ff.

Unter dem Thema ,,Gott eint — in
Christus eine neue Schopfung® kamen
vom 1.—10.9. in Prag Vertreter von 120
orthodoxen, anglikanischen und prote-
stantischen Kirchen Europas zur
10. Vollversammlung der Konferenz
Europiischer Kirchen (KEK) zusam-
men. Die romisch-katholische Kirche
war durch eine Gastdelegation vertre-
ten. Die OR wird in H.1/93 berichten.

Eine ,,vorkonziliare Versamm-
lung‘‘ aller christlichen Kirchen im
Jahre 2000 hat der theologische Direktor
im ORK, unser Mitherausgeber Giinther
GaBmann, vorgeschlagen. Dabei sollten
die Kirchen gemeinsam tiber ihre Zukunft
nachdenken.

Im Dialog zwischen der rémisch-
katholischen Kirche und der
Pfingstbewegung fand zu Fragen von
»Evangelisierung und Kultur (Sdkulari-
sierung)“ vom 18.—25.7. nahe Rom eine
weitere Begegnung statt.

Dem Annidherungsprozel zwischen
Rom und der alt-orientalischen Kir-
chenfamilie wird sich weiterhin die
Stiftung ,,Pro Oriente* widmen, die dazu
Anfang Juli in Wien eine 5. Konsultation
durchfiihrte. Hindernisse in diesem Dia-
log sind die Primats- und Konzilsfrage.

Auf einer Konferenz ,,500 Jahre Mar-
tyrium und Hoffnung* in Cocha-
bamba/Bolivien rief der Lateinameri-
kanische Kirchenrat (CLAI) alle
Angehdrigen christlicher Kirchen auf, die
im Evangelium griindende ,,Rebellion
gegen das System zu unterstiitzen, das fiir
den heutigen Zustand weiter Teile Latein-
amerikas verantwortlich ist.

Auf Einladung des Bischofs von Chia-
pas/Mexiko besuchten Bischof Held und
OKR Nikolitsch/EKD als Zeichen der
Solidaritdit und Geschwisterlichkeit
500 Jahre nach Kolumbus indiani-
sche Gemeinden in Mexiko und
Guatemala. Dabei stieBen sie in Guate-
mala auf fortdauernde Menschenrechts-
verletzungen an indianischen Bauern
(Mayas). Die katholischen Bischofe des
Landes haben die Ureinwohner wegen
der ,,in den vergangenen 500 Jahren
begangenen Fehler um Vergebung*
gebeten.

3 000 Ureinwohner christlichen Glau-
bens in Lateinamerika haben im August
auf einem KongreB in Quito/Ecuador zur
Versohnung mit den Nachkommen der
europdischen Einwanderer aufgerufen
und eine ,,Christliche Organisation
der Ureinwohner Lateinamerikas‘*
gegriindet.

Beim ersten internationalen Delegier-
tentreffen des Aktionsbiindnisses
,»Kairos Europa‘‘ iiber Pfingsten in
Straflburg verliehen die rund 800 Teil-
nehmenden mit zahlreichen Veranstal-
tungen ihrer Befiirchtung Ausdruck,
dal der EG-Binnenmarkt und die bis
1999 angestrebte Wirtschafts- und Wih-
rungsunion auf Kosten der sozial
Schwachen in allen Lindern gehen
werde. Sie warnten zudem vor Tenden-
zen in Richtung einer ,,Festung Europa‘*

513



und einem ,,Europa der Groffbanken®.
Das europaweit arbeitende Aktions-
biindnis, dem rund 300 Dritte-Welt-Grup-
pen, Entwicklungshilfeorganisationen
und Basisgemeinden angehéren, ver-
steht sich als Bewegung im Gefolge des
konziliaren Prozesses fiir Frieden,
Gerechtigkeit und Bewahrung der
Schopfung.

In Moskau wurde ein ,,Okumeni-
scher Rat‘‘ gegriindet, der sich als
»interkonfessionelles Zentrum zur Kon-
sultation und Koordination‘“ versteht.
Neben dem Moskauer Patriarchat sind
darin die Lutheraner, die Evangeliums-
Baptisten und die rémisch-katholische
Kirche vertreten.

Die Tschechoslowakische Hussi-
tische Kirche und die Evangelische
Kirche der Béhmischen Briider
haben sich gegenseitig als ,,Bestandteile
des einzigen Leibes Christi® anerkannt.
Sie betrachten Taufe und Ordination der
jeweils anderen Kirche als giiltig und ver-
einbarten Abendmahlsgemeinschaft.

,,Labyrinth der Welt und Lusthaus
des Herzens* heiBit eine Gedéichtnisaus-
stellung fiir den tschechischen Theolo-
gen und Pidagogen Johann Amos
Comenius (1592-1670) vom
5.9.—8.11. im Museum in Bochum.

Durch das im August erlassene Reli-
gionsgesetz ist die Religionsfreiheit vor
allem fiir die nicht-orthodoxen Kirchen
in Rumdénien stark eingeschrinkt
worden.

In einem am 16. 6. in Genf verdffent-
lichten Schreiben hat der ORK seine
Ostpolitik nochmals begriindet. Das
Prinzip, in politischen Fragen wie den
Menschenrechten in Osteuropa nur mit
offiziellen Kirchenvertretern zusammen-
zuarbeiten, habe den dortigen Kirchen
geholfen. In dem auch vom Vorsitzenden
des Zentralausschusses, Erzbischof Kesh-
ishian, unterzeichneten Schreiben wird

514

zugleich eingestanden, daB diese Politik
den ,,Zugang zu Dissidenten in den Kir-
chen* begrenzt habe.

Auf der Waldenser-Synode in Torre
Pelice/Italien bildeten der Kampf gegen
die Mafia und die jiingste Erklarung der
Glaubenskongregation zur Kirche als
Communio zwei Schwerpunkte. Brisant
ist insbesondere das erste Thema, weil die
Waldenser in einem sozialen Brennpunkt
Palermos, dem Stadtviertel ,,La Noce*,
ein Diakoniezentrum unterhalten.

Der Primas der anglikanischen
Kirche von England, FErzbischof
George Carey, ist mit 1000 jungen
Anglikanern aus allen Teilen GroBbri-
tanniens im Sommer fiir eine Woche
nach Taizé gereist.

Der Rat der EKD beschlol am
17./18.7. eine Empfehlung an die Glied-
kirchen, die Taufe der Mormonen
nicht als christliche Taufe anzuer-
kennen.

Nach Auskunft des Geschéftsfiihrers
vom ,,Jahr mit der Bibel‘‘, Martin
Dauth, hat diese dkumenische Aktion
nicht nur Hunderttausende wieder mit
der Bibel in Verbindung gebracht, son-
dern bis Jahresmitte auch an mehr als
110 Orten zur 6kumenischen Arbeit mit
der Bibel gefiihrt.

Man diirfe ,,nicht hinter die erreichte
Gemeinschaft zuriickfallen®, erklirte der
Hamburger Weihbischof Hans-Jochen
Jaschke nach der Kritik des Vatikans an
der Amtseinfithrung der lutherischen
Bisch6fin Maria Jepsen am 30.8. in
Hamburg. Er sei von dieser Kritik
,,iiberrascht*,

Interkonfessioneller Religions-
unterricht ist nach Ansicht des Juri-
sten Hermann Avenarius durchaus mit
dem Grundgesetz vereinbar. In einem
Beitrag fiir die Zeitschrift ,,Hohere
Schule* (5/92, S. 123ff) weist Avenarius
darauf hin, daf3 eine Umwandlung des



bislang konfessionell veranstalteten in
einen iiberkonfessionellen Religionsunter-
richt zwar dem Staat verwehrt sei.
Den Kirchen bleibe es ,,allerdings unbe-
nommen, ihre Grundsitze in der Weise
fortzubilden, daf} das Fach in bestimmten
Fillen, Klassen, Schulstufen oder Schul-
arten fortan ganz oder teilweise auf éku-
menischer Basis, d. h. auf der Grundlage
der iibereinstimmenden Lehren beider

Kirchen, erteilt wird*‘. Dazu sei ein férm-
liches Einvernehmen der Kirchen und
eine férmliche Erkldrung gegeniiber der
jeweiligen Landesregierung erforderlich,
daB der interkonfessionelle Unterricht mit
ihren Grundsétzen iibereinstimme.
Eine neue ,Kultur o6kumenischer
Ehrlichkeit* hat die Arbeitsgemeinschaft
Christlicher Kirchen (ACK) in Bayern
in einem Positionspapier angemahnt.

Von Personen

Berufungen/Wahlen:

In der Mitgliederversammlung der
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen
(ACK) in Deutschland sind (Fortsetzung
von H.3, S. 376) vertreten: die romisch-
katholische Kirche durch Bischof
Dr. Joachim Wanke/Erfurt, Weihbischof
Karl Reger/Aachen, Domkapitular Prilat
Hubert Bour/Rottenburg (Neckar),
Dr. Gerhard Feige/Erfurt, Dr. Vincens
Lissek/Bonn-Bad Godesberg, Pfarrer
Dr. Michael Ulrich/Dresden und Direk-
tor Dr. Hans Jorg Urban/Paderborn;
die Griechisch-Orthodoxe Metro-
polie durch Metropolit Augoustinos
(Lambardakis)/Bonn und Prof. Dr. Dr.
Anastasios Kallis/Miinster; die Euro-
pédisch-Festldndische Briider-
Unitdt durch Pfarrer Martin Theile/
Herrnhuth; die Heilsarmee in
Deutschland durch Major a.D. Dr.
Giinther = Gramsch/Tibingen;  die
Syrisch-Orthodoxe Kirche von
Antiochien in Deutschland durch
Diakon Hanna Aydin/Glane-Losser
(NL).

Von den Gastkirchen entsenden: Der
Bund Freierevangelischer Gemein-
denin Deutschland Pastor Wolfgang
Diinnebeil/Witten; die Selbstindige

Evangelisch-Lutherische Kirche
(SELK) Bischof Dr. Jobst Schoéne
DD/Hannover; der Christliche
Gemeinschaftsverband Miilheim/
Ruhr GmbH Pastor Dr. Wolfgang Meiss-
ner/Karlsruhe.

Pastor John Fife wurde zum Vorsit-
zenden der Presbyterianischen Kirche in
den USA gewihlt. Die Wahl erfolgte mit
knapper Mehrheit, vermutlich weil Fife
ein bekanntes Mitglied der ,,Sanctuary-
Bewegung*“ (Kirchenasyl) ist.

Domkapitular Paul Oestreicher,
Leiter des VersGhnungszentrums an
der Kathedrale in Coventry und bekann-
ter anglikanischer Okumeniker, ist fiir
ein Jahr freigestellt worden, um am
Theologischen Institut der Freien
Universitdt Berlin einen Grundrif
,,Staat und Religion in Ostdeutschland
1945—1990¢° zu erarbeiten. Getragen
wird das Unternehmen von einem For-
schungsstipendium der Alexander-von-
Humboldt-Stiftung.

Oberkirchenrat Walter Arnold, Lei-
ter des Referats ,,Okumene, Mission,
Offentlichkeit* der Wiirttembergischen
Evangelischen Landeskirche trat in die-
ser Eigenschaft am 1.9. in den Ruhe-
stand.

) )



Wolfgang Thielmann, Pastor des
Bundes Freier evangelischer Gemeinden
und bisher Redakteur beim Informa-
tionsdienst der Evangelischen Allianz
(idea) wurde am 1.9. zum Pressesprecher
des Diakonischen Werkes der EKD in
Stuttgart berufen.

Die vierbéndige Edition der gesammel-
ten Werke des Metropoliten von Ephesus,
Chrysostomos, ist jetzt abgeschlossen.
Der 71jahrige Metropolit gilt als fiihren-
der dogmatischer und 6kumenischer Leh-
rer des Okumenischen Patriarchats und
war zwischen Vancouver und Canberra
stellvertretender Moderator des ORK-
Zentralausschusses.

Es wurden:

85 Jahre alt D. Karl Herbert, frithe-
rer Oberkirchenrat der Ev. Kirche von
Hessen und Nassau und verdienter Oku-
meniker, am 14.7., Gerhard Hild-
mann, fritherer Direktor der Ev. Akade-
mie Tutzing, am 24.7;

80 Jahre alt Walter Pabst/Berlin
Oberkirchenrat i.R. und von 1970—81
Geschiiftsfithrer der AGCK der DDR,
am 19.9.;

70 Jahre alt Carl Mau, langjahriger
Generalsekretir des Lutherischen Welt-
bundes (LWB), am 22.6.;

65 Jahre alt der Bischof des Katho-
lischen Bistums der Alt-Katholiken in
Deutschland, Dr. Sigisbert Kraft/
Bonn, am 7.9.;

65 Jahre alt Prof. Dr. Martin Seils,
Systematiker und Okumeniker am Kate-
chitischen Oberseminar Naumburg,

516

danach an der theologischen Fakultit
der Universitit Jena, am 4.7.;

60 Jahre alt Pastor Martin Lange /
EmK, Leiter der AuBenstelle der ACK in
Berlin und langjéihriger Geschéftsfiithrer
der AGCK/DDR bzw. Ost, am 20.7.

Verstorben sind:

Heinz Galinski, Vorsitzender des
Zentralrates der Juden in Deutschland,
79jihrig in Berlin am 19.7.

Arthur Rich, Professor fiir Sozial-
ethik in Zirich und Okumeniker,
82jdhrig am 25.7. in Ziirich.

Kardinal Frantisek Tomasek, Alt-
Erzbischof von Prag, 92jdhrig am 4.8.

John Meyendorff, Prof. fur Kir-
chengeschichte mit Schwerpunkt Byzan-
tinistik am orthodoxen Studienseminar
St. Wladimir in New York, 66jdhrig
am 22.7.

Ausgezeichnet wurden:

Mit dem  Bundesverdienstkreuz
1. Klasse der Prisident des Kirchenamts
der EKD, Otto Freiherr von Cam-
penhausen/Hannover, und der Leiter
der Orthodoxen Akademie Kreta, Alex-
andros Papaderos/Gonia.

Mit dem Aachener Friedenspreis die
Dominikanische Menschenrechts-
gruppe Copadeba (Santo Domingo)
und die Projektgruppe ,,Riistungsex-
port‘‘ (Idstein/Taunus).

Prof. Dr. Eberhard Jiingel /Tiibin-
gen wurde in die auf je 40 In- und Aus-
linder beschrinkte, einzig noch beste-
hende Friedensklasse des Ordens ,,Pour
le mérite** gewdhlt.



Zeitschriftenschau

(abgeschlossen am 9. September 1992)

1. Okumenische Bewegung
a) Einschitzungen

Okumene vor neuen Zielen. Gespriich
mit dem Theologen Konrad Raiser.
EvKom 7/92, 412—416; ,,Kein AnlaB}
fiir beschaulichen Ruhestand der Oku-
mene*, epd-Interview mit Giinther
Gafimann, Direktor im ORK, Genf,
epdZA 161, 21. August 1992; Edward I.
Cassidy, Der Pipstliche Rat fiir Férde-
rung der Einheit der Christen im Jahr
1991 (Jahresbericht), Catholica 3/92,
169—188; Heinz-Albert Raem, Sieben
Schritte auf dem Weg zur Einheit der
Christen, KNA-OKI 28/1992, 12—15;
Harding Meyer, Aus der Asche ziingelt
keine Flamme mehr. Zur Lage der Oku-
mene, Publik-Forum Nr. 14/92, 14—15;
Sigisbert Kraft, In der Sackgasse —
oder auf holprigem Weg? Quatember,
Heft 2/92, 68-77.

b) Briickenschlag

Briicken nach Osteuropa — Christen
in der CSFR — Besuche in Gemeinden
der GUS mit Beitrigen u.a. von Karel
Schwarz/Prag, Pavel Uhorskai/Bratis-
lava, Riidiger Minor/Dresden, Hans-
Christian Diedrich, ZeichdZ 4/92;
Dokumentation ,,Die européische China-
Konferenz in Bad Saarow (Nov. 91) zur
Religionspolitik im kommunistischen
China®, EMW-Informat. 95/1992 (April
92); Bernhard Maurer, Die Katholizitit
der Kirche, Dt. Pfarrerblatt Nr.7/92,
279—284; Zentralkomitee der dt. Katho-
liken, Europa-Erkldrung, epd-Dok
29/92, 29-36; Frieder Schulz, Ost-
kirchliches Erbe im evang. Gottesdienst,
UnSa 2/92, 167—176; Elizabeth Welch,
Milton Keynes. A foretaste of unity,
One World, Juni 92, 5-7.

II. Dialog

Pépstlicher Rat fiir die Einheit/LWB,
Perspektiven zur Rezeption von Doku-
menten aus dem internat. luth.-rém.-
kath. Dialog, UnSa 2/92, 177-182;
Walter Kasper, Franz Kamphaus, Mar-
got Kdfimann, Augoustinos Lambarda-
kis, Zum Stand des oOkumenischen
Gesprichs (Texte vom 91. Dt. Katholi-
kentag), epd-Dok 29/92, 1-28; Ulrich
Ruh, Unspektakuldr, aber doch niitz-
lich. Zum Stand einiger 6kumenischer
Dialoge der katholischen Kirche, Her-
Kor 7/92, 334-337; Erich Geldbach,
Wichtige Unterschiede bleiben. Roms
Antwort auf ARCIC I, MDdkonfessInst
4/92, 72-74; Richard Scherer, Uber
einige Argumentationsfiguren in der
Diskussion zwischen den Kirchen des
Westens und denen des Ostens, Junge
Kirche 8/9-1992, 477—485; Ute Zollner,
Der Schmerz der Gottesmutter. Maria
als Leidende — eine evangelische An-
ndherung, LuthMon 8/92, 360—361.

III. Gerechtigkeit — Frieden — Schopfung

Justice, Peace and the Integrity of
Creation: Looking to the Future, EcReyv,
Vol 44, No. 3, 7/92: ganzes Heft mit Bei-
trdgen u.a. von Emilio Castro, Lesslie
Newbegin, George E. Tinker, Margot
Kéfimann; Pablo Richard, Die An-
wesenheit und Offenbarung Gottes in
der Welt der Unterdriickten, Concilium
4/92, 299-306; Friedhelm Hengsbach
SJ, Weniger nehmen — mehr leben/Das
Ende der Marktwirtschaft? epd-Dok
35/92, 22-34; Wolf-Dieter Just (Hg.),
Wirtschaft und, Ethik: Zur Frage der
Moral in der Marktwirtschaft (Akade-
mietagung Miilheim/Ruhr), epd-Dok

517



33/92; Musimbi Kanyoro, Churches in
solidarity with women. A decade’s
worth of issues, One World, Juni 92,
10-12; William H. Becker, Ecological
Sin. Theology Today, Vol XLIX, No. 2
(Juli 92), 152—164; Ernst Nagel, Schop-
fungslehre im 6kumenischen Gesprich,
Catholica 3/92, 207—227; Rudolf Brun,
Schopfungslehre und  Herrlichkeit,
IntkathZ 4/92, 349-360; Uwe-Peter
Heidingsfeld, KSZE-Bestimmungen zu
ausgewihlten Stichworten. Von der
SchluBakte 1975 bis Helsinki 1992. Ein
»Findex®. Teil 1 und 2, epd-Dok
36—37/1992; ORK, Suche nach dem
neuen Himmel und der neuen Erde —
eine Okumenische Antwort auf die
UNCED-Konferenz, Luth. Welt-Infor-
mation 7/92, 3—6.

IV. Mission und Evangelisation

M. R. Spindler, Mission Reaffirmed:
Recent Authoritative Statements of Chur-
ches. Around the World (1982—1991),
Exchange Vol. 20/1991, Nr. 3. Inhalt:
Introductory Remarks (161-244) —
Concluding Remarks: Points of Conver-
gences (245—249) — List of Documents
(250—258); Synkretismus und Inkultu-
ration (Themenheft), EvTheol 3/92;
Directions in Ecumenical Cooperation:
Evangelical Challenge (ganzes Heft),
IntRevMis Nr. 323, Juli 1992; Ottmar
Fuchs, Was ist Neuevangelisierung?
StimdZ 7/92, 465-472; Michael
Figura, Neu-Evangelisierung als zentrale
Aufgabe der Kirche, IntkathZ 4/92,
329-339; Karl Lehmann, Was heiB3t
Neu-Evangelisierung Europas? ebd.
312-318; Wilhelm Rothfuchs, Umkehr
und Erweckung im Neuen Testament,
LuthThuKi 3/92, 103—127; Dietrich Wer-
ner, Missio Dei in unserem Land — Oku-
menische Gemeindeerneuerung. Vier mal
sieben Anregungen durch die Okumeni-
sche Missionstheologie, PastTh 7/92,

518

292—-312; Bryant L. Myers, A Funny
Thing Happened on the Way of Evange-
lical-Ecumenical Cooperation, IntRev-
Mis No. 323, July 1992, 397—407; Mar-
lin VanElderen and Wesley Granberg-
Michaelson, A Kairos for Evangelical-
Ecumenical Relations? Reflections after
Canberra, ebd. 409—414.

V. Sonstige interessante Beifrige

Werner Brindle, Immanente Trinitdt
— ein ,Denkmal der Kirchenge-
schichte“? Uberlegungen zu K. Rahners
Trinitatslehre, Kerygma und Dogma
3/92, 185—198; Werner Bdckenforde,
Neuere Tendenzen im katholischen Kir-
chenrecht — Divergenzen zwischen nor-
mativem Geltungsanspruch und fakti-
scher Geltung, Theol. practica 2/1992,
110—130; Concilium, Heft 3/92. Ganzes
Heft: Fundamentalismus als okume-
nische Herausforderung; Hermann
Timm, Probebohrungen. Der Wurzel-
boden des Fundamentalismus, EvKom
6/92, 329-332; Heinrich Schifer,
,,Herr des Himmels, gib uns die Macht
auf der Erde!* Fundamentalismus und
Charismen: Riickeroberung von Lebens-
welt in Lateinamerika, MDdkonfessInst
3/92, 43—48; Olaf Greschat, Martin
Niemoller. Reprisentant des deutschen
Protestantismus im 20. Jahrhundert,
PastTh 7/92, 324-338; Emanuel Jung-
clausen, Okumene — Ende oder
Anfang? Zur Aktualitit Friedrich Hei-
lers, KNA-OKI 32/92, 5—14; Ulrich
Goftstein, Wir miissen uns schidmen.
Bericht an Auflenminister Kinkel von
einer Hilfsaktion in den Irak, Junge
Kirche 7/92, 424—426; Karl-Fritz Dai-
ber, Wie wir wurden, was wir sind. Kon-
fession und Nationalkultur in der Chri-
stenheit, LuthMon 7/92, 300—303; Olaf
Wafimuth, Schwierige Auferstehung.
Die ruménische Orthodoxie zwischen
Triumph und Reform, RefKirchZ 8/92,
223-225.



Neue Biicher

THEOLOGISCHE ENTWURFE

Jiirgen Moltmann, Der Geist des
Lebens. Eine ganzheitliche Pneuma-
tologie. Chr. Kaiser Verlag, Miinchen
1991. 335 Seiten. Kt. DM 48,—.

J. Moltmanns ganzheitliche Pneuma-
tologie buchstabiert die Erfahrung der
,,Gegenwart der Ewigkeit* als Uberwin-
dung der klassischen Alternative von
geistgewirkter Erfahrung Gottes (Schlei-
ermacher-Tradition) contra Bewahrhei-
tung Gottes durch seinen Geist an uns
(Barth-Tradition). Er geht (1) von kon-
kreten Erfahrungen des Geistes aus, um
dann (2) den ,,Heilsweg* als ,,Leben im
Geist* (ordo salutis) zu rekonstruieren
auf dem Hintergrund (3) der Gemein-
schaft und Person des Geistes, also
der trinitarischen Pneumatologie. Die
Methode erinnert an K. Barths Analo-
gie-Denken im Rahmen der z.B. auch
von O. Weber bevorzugten Unterschei-
dung von objektiver Seinsordnung und
noétischem Erkenntnisweg, so daf} der
Aufbau ,,der Sache nach‘ genau umge-
kehrt von der immanent-trinitarischen
Personalitit des Geistes bis zu den
Erfahrungen dieses Lebens-Geistes lau-
fen wiirde.

Zu (1) Erfahrungen des Geistes: Ana-
log zum Gesamtaufbau wird zuerst die
Problematik neuzeitlicher subjektorien-
tierter Erfahrungsbestimmungen disku-
tiert unter dem Aspekt der ,,immanen-
ten Transzendenz* Gottes, d.h. daB wir
Gott in allen Dingen und alle Dinge in
Gott erfahren (s. ders., Gott in der
Schoépfung, 1985), daB wir Gott als mes-
sianische, geschichtsmafBige Kraft und
als Spiritualitit der Gemeinde im Hof-
fen und Klagen erfahren. (Steht hinter
diesem Dreischritt die Folge von Schoép-
fungs-Vater, geschichtlichem Versohner-

Sohn und gemeindlichem Erléser-Geist,
freilich unter der MaBgabe der zukiinfti-
gen Vollendung?)

Zu (2) Das Leben im Geist: Ausge-
hend von Grundbestimmungen wie dem
Geist-Fleisch-Konflikt, dem gnostischen
MifBverstindnis des apokalyptischen
Konflikts, dem Leben-Tod-Widerstreit,
der Definition von Gotteserfahrung als
Befreiungserfahrung in Exodus und
Auferstehung wird der ,,Heilsweg** ent-
faltet: Rechtfertigung — Wiedergeburt
— Heiligung — Geistbegabung durch
Charismen — mystische Erfahrung (die
aber nicht lutherisch als unio mystica zu
verstehen ist).

Zu (3) Gemeinschaft und Person des
Geistes: Auch hier fithrt der Weg von
den Gemeinschaftserfahrungen des Gei-
stes in der Schopfung iiber das Leben in
der Gemeinschaft des Geistes bis hin zur
Theologie der sozialen Gotteserfahrung
in der Perspektive der trinitarischen Per-
sonalitdt dieses Geistes. (Eigentlich
habe ich hier die Einteilung: Geist als
Gemeinschaftserfahrung, Leben im
Geist und trinitarische Pneumatologie
erwartet.)

Das eigentliche Anliegen dieser Pneu-
matologie sehe ich in ihrer {iberkonfes-
sionell-6kumenischen Ausrichtung, bis
hin zur (nochmaligen) Erérterung des
filioque (wobei die ostkirchliche, an die
Grenzen des Tritheismus stoflende
Anschauung der drei gottlichen Perso-
nen im Blick auf den Heiligen Geist
einen starken Impetus fiir ein 6kologi-
sches Leben im Geist abgeben kann).
J. Moltmann fiihrt diesen Ansatz mit-
tels einer sozialen Trinitdtsvorstellung,
des Bildes von der Schechina und ande-
rer panentheistischer Gottespradikatio-
nen aus, wodurch — in Anlehnung auch
an feministische Uberlegungen zur

519



ruah — gingige Dualismen wie Gott/
Schopfung, Offenbarung/Erfahrung,
Pneuma/Lebensgeist iberwunden wer-
den konnen.

Es bleiben aber auch Anfragen, etwa
nach den selbstindigen Aufgaben des
Geistes (die J. M. bei K. Barth u.a. zu
recht vermifit), nach dem Verbleib des
Menschen in der trinitarischen Gesamt-
wirklichkeit (weshalb D. Ritschl friither
schon einmal eine vierte Wirklichkeits-
dimension angefragt hat), nach dem
Analogieverhéltnis von immanenter und
Offenbarungstrinitit (bes. S. 323f, was
mir eher als logisches Konstrukt denn
als formulierte Geist-Erfahrung vor-
kommt). Bei allen Vorbehalten sollten
wir J. Moltmanns Impulse in unser
Theologisieren aufnehmen: eine ganz-
heitliche, gemeinschaftsorientierte, 6ko-
logische, feministisch mitbestimmte, post-
konfessionelle Pneumatologie.

Uwe Gerber

Friedrich Wilhelm Marquardt, Das
christliche Bekenntnis zu Jesus, dem
Juden. Eine Christologie. Band 1.
Chr. Kaiser Verlag, Miinchen 1990.
308 Seiten. Kt. DM 79,—.

Das Interesse an der ,,Jesus-Frage‘
hat nicht nur in allen christlichen Kir-
chen, sondern auch in den geistigen
Stromungen der sdkularisierten Welt
und in den auflerchristlichen Religionen
eine bemerkenswerte Aktualitit, ja bis-
weilen eine ,,merkantile Hochkonjunk-
tur* erfahren. Die géingige ,,Bekenntnis-
floskel*“ von ,,Jesus ja — Kirche nein“
beweist nicht nur die Attraktivitit von
Jesus aus Nazareth, dem geborenen
Juden und eine Empathie zum ,,sozial-
revolutiondren Jesus® angesichts der
weltweiten Probleme unserer Zeit, son-
dern verweist auch auf das BewuBtsein
eines inzwischen vordergriindigen imma-

520

nenten und historischen Tatbestandes,
das sich bei Juden wie Christen mit sei-
ner Lehre, seinem Wirken und seinem
Tod eingepriigt hat.

So beginnt Marquardt eine Christolo-
gie, eine ,,Auslegung des christlichen
Bekenntnisses zu Jesus, dem Juden®
(S.11), die zundchst im typisch jidi-
schen Background ansetzt, aber dort
nicht stehenbleibt, sondern im aulier-
jdischen wie auBlerchristlichen Bekennt-
nis die theologische Bedeutung des
,Jesus aufler Landes‘ wie des ,,Jesus
auBler der Kirche** zu sichten und zu fil-
tern versucht. Von den nichtchristlichen
Religionen her versucht Marquardt,
Jesus verstehbar zu machen, wobei er
von der Welt der Bibel, von den heiligen
Schriften ausgeht, um neue Schneisen
und Horizonte zu erdffnen fiir eine
,,clandestine’ Jesulogie in aulBerchrist-
lichen Religionen (bei den Muslimen,
den Buddhisten, den Hindus, ja sogar
bei den Agnostikern, Rebellen u.a.).
Der Gegenstand seiner Christologie ist
primér nicht der historische Jesus, son-
dern der uns in der Historizitit seines
Lebens und Wirkens durch die Schrift
bezeugte Jesus von Nazareth, der durch
die Verkiindigung von Tod und Auferste-
hung in der HI. Schrift aufleuchtet. Dabei
versucht der Autor, seinen Christologie-
ansatz in der Auslegungsgeschichte des
Romerbriefes zu manifestieren, indem er
den Gotteszeugen Jesus zwischen Juden
und Griechen darstellt. Mit diesen
Grundtexten schopft Marquardt aus
der Bekenntnisbildung im griechischen
Raum, um sich einen neutestamentlichen
Grund fiir Jesus, den Christus, zu
sichern. Andererseits versucht er auch
hier, konsequent auf die historische
Gestalt des Jesus von Nazareth zu reflek-
tieren und seine historische Zugehorigkeit
zum Judentum in einer neuen Bedeutung
fiir das christliche Bekenntnis (,,Juden



und Nichtjuden im Zeichen der Chri-
stus-Gemeinschaft: zu Rém 14—15%
S. 296) ohne anti-jiidischen Akzent dar-
zustellen.

Inwieweit dies etwas Besonderes fiir
Christen aussagt, daB ein Jude ihr Herr
und der verheiflene Messias sei, wird der
Autor im zweiten Band seiner Christolo-
gie ,,Das christliche Bekenntnis zu
Jesus, dem Juden* zu beweisen haben.
In der Tat miissen wir auf die Texte der
Hl. Schrift zuriickkommen, um die
Spannung zu erfahren, die sowohl die
Apostel als auch Jesus selbst zwischen
Juden und Heiden und in seiner Person
zwischen dem geschichtlichen Jesus und
dem geglaubten Christus als Messias
durchgestanden haben. Wir koénnen
daher auf die weiteren Binde 2 und 3
nur gespannt sein, haben sie doch eine
Menge von Fehleinschidtzungen und
Milverstindnissen in der Entwicklungs-
geschichte von der Jesulogie zur Chri-

stologie auszuridumen. 4
c u Georg Schiitz

Dietrich Wiederkehr (Hg.), Wie ge-
schieht Tradition? Uberlieferung im
LebensprozeB der Kirche. Verlag Her-
der, Freiburg/Basel/Wien 1991 (Quae-
stiones disputatae Nr. 133). 176 S. Kt.
DM 49,—.

Der theologiegeschichtliche zentrale
Prozel3 von Schrift und Tradition, der
sich in der Kontroverstheologie zuneh-
mend einseitig formulierte, ist im
II. Vaticanum ,,durch eine ganzheitliche
Sicht von Offenbarung, Glaube und
Kirche zu einem Innenthema von katho-
lischem Glauben und Leben und so
auch von Theologie geworden* (VI).

Der vorliegende Sammelband ,Wie
geschieht Tradition?* mit Vortridgen der
Arbeitstagung (in  Vierzehnheiligen/
Oberfranken) der katholischen Dogma-
tiker und Fundamentaltheologen des

deutschen Sprachgebietes greift die viel-
faltigen Problemstellungen der Tradi-
tionsdiskussion auf und versucht, die
Tradition als die prdgende Kraft einer
gestaltgewordenen Uberlieferung, in der
sich Menschen beheimatet fiihlen kon-
nen, im Hinblick auf eine lebendige
Entwicklung der Kirche zu reflektieren.
Bei allen traditionalistischen und funda-
mentalistischen Faktoren, die bisweilen
in den Brennpunkt kirchlicher und theo-
logischer Auseinandersetzungen riicken,
wird die Tradition als lebenswichtige
Funktion fiir ein sinnvolles Leben darge-
stellt. Tradition wird als dialogischer
Lebensprozel3 der gesamten Kirche ver-
standen. Sie integriert den einzelnen in
einen kollektiven Geschichtszusammen-
hang, in dem sich das Wort des Glau-
bens als ansteckende und anstiftende
Kraft erweist. In der aktiven Mitverant-
wortung des ganzen Volkes Gottes wird
der Glaube weitergetragen, nicht ver-
erbt. Nur eine lebendige, dialogbereite,
errungene und in sich erneuerungs-
fahige Tradition macht Sinn, befreit und
gibt Chancen zu neuen Erfahrungen
und Entwicklungen. Progressismus wie
Traditionalismus, iiberzogene wie ver-
haftete, ,,stillgelegte und oft stehen-
gebliebene Tradition werden in gemein-
deorientierten kirchlichen und theologi-
schen Debatten Antriebs- wie Brems-
funktion und bisweilen Stolperstein-
funktion einnehmen, da die Pluralitit,
die untiberschaubare Vielfalt von
Lebensformen, Wissenskonzepten und
Orientierungsweisen den ,,Fokus* bilden.

Auf vier markante Beitrdge dieser
»Quaestiones disputatae* soll verwiesen
werden. Sie haben nicht nur den histori-
schen Prozef} der Kirchen und Gemein-
den als riickblickende Situationsbe-
schreibung im Blick, sondern auch den
normbegriindenden, gesellschaftlichen
ProzeB, Perspektiven fiir Visionen, die

521



neue Sehweise geistesgeschichtlicher
Kriterien, wie etwa die Vernunft, die
Miindigkeit, die Freiheit u.v.a. vor
Augen. Es sind die Beitrige von
P. Hiinermann (,,Iradition — Einspruch
und Neugewinn. Versuch eines Problem-
aufrisses*‘), von K. Gabriel (,.Tradition
im Kontext enttraditionalisierter Gesell-
schaft), von H. J. Pottmeyer (,,Die
Suche nach der verbindlichen Tradition
und die traditionalistische Versuchung
der Kirche*) und von S. Wiedenhofer
(,,Die Tradition in den Traditionen.
Kirchliche Glaubensiiberlieferung im
Spannungsfeld kirchlicher Strukturen®).

In diesem Buch geht es nicht um Ver-
meidung von Spannungen, sondern um
eine ehrliche Eindeutigkeit, die Span-
nungen in aktuellen Konflikten durch-
zutragen und zu l6sen fihig ist, d.h. um
des Glaubens willen nach theologischen
Kriterien der Urteilsbildung fragt. Die
Vortrdage beriihren den Lebensnerv der
Kirche und fordern kiithnes Engagement
mit Konsequenzen ein. Die beigefiigte
Stellungnahme der Arbeitsgemeinschaft
der deutschsprachigen Dogmatiker und
Fundamentaltheologen zur ,,Instruk-
tion iiber die kirchliche Berufung des
Theologen* der Kongregation fiir die
Glaubenslehre (24. Mai 1990) will ein
kritischer und instruktiver Beitrag der
wissenschaftlichen Theologie sein bei
der Suche und Findung der Aufgaben
der Theologie fiir die Kirche und ihrer
,.Fundierung in der dem Glauben inne-
wohnenden Dynamik* (S. 173). Fiir die-
sen BewuBtseinsprozeR leistet dieser kri-
tische Sammelband wichtige AnstofBe.

Georg Schiitz

Joachim Drumm, Doxologie und Dogma.
Die Bedeutung der Doxologie fiir die
Wiedergewinnung theologischer Rede
in der evangelischen Theologie. Verlag
Ferdinand Schénigh, Paderborn 1991.
341 Seiten. Kt. DM 78,—.

522

Der Verfasser dieser Studie, die im
November 1990 von der katholisch-theo-
logischen Fakultit in Miinchen als Dis-
sertation angenommen wurde, ist ein
mutiger Mann und hat sich viel vorge-
nommen. Triebfeder dabei waren Ent-
deckerfreuden bei der Beschiftigung
mit der neueren evangelischen Theo-
logie seit Ende des 18. Jahrhunderts
und das Verlangen, jenseits von Kanti-
scher  Kritik, Schleiermacherschem
Abhéngigkeitsgefiihl, Ritschlscher Ethi-
sierung und dialektischer Persona-
lisierung Anbetung und Denken, An-
schauung und Betroffenheit zu ver-
sohnen.

Natiirlich muf} ein solches Programm,
zumal bei einer Dissertation, in einem
konkreten Bereich festgemacht werden.
Fir Drumm war das die These des
Miinchner evangelischen Systematikers
Wolfhart Pannenberg, die doxologische
Begriindung der Gotteslehre stelle die
protestantische Alternative zum katho-
lischen Analogiedenken dar — eine
Alternative, in der die protestantische
Theologie nach dem Durchgang durch
schier endlose, immer schmaler, steiler
und dunkler werdende Ginge eines
Labyrinths endlich wieder festen Boden
unter den Fiiflen und eine solide Basis
fiir ein spezifisch theologisches Reden
von Gott sich erkdmpft habe. Wenn sich
dazuhin — so Drumm — noch zeigen
lasse, daB die von Pannenberg behaup-
tete Alternative gar keine solche sei,
sondern sich recht bedacht in einem
Briickenschlag zwischen zwei Denkfor-
men auflése, dann miisse sich auch das
verbliebene Nebeneinander der konfes-
sionellen Ansitze in der 6kumenischen
Dogmatik von Edmund Schlink in einer,
evangelische und katholische Seite zu-
friedenstellenden Weise homogenisieren
lassen. Damit sei dann der Grundstock
fiir einen wahrhaft 6kumenischen Ansatz
gelegt.



In einer Zeit, die arm ist an Synthe-
sen, stellt das ein erfreuliches Vorhaben
dar. Erfreulich ist auch, daB sich hier
ein katholischer Theologe von Format
in Breite und mit viel Einfithlungsver-
mogen auf die neuere protestantische
Theologie einldfBt, statt die heilbrin-
gende Anndherung an den Protestantis-
mus nur in der Zeit vor Pietismus und
Aufklarung zu versuchen.

Trotzdem hat der Verfasser selbst etli-
che saure Trauben aus Vitertagen unter
die gewaltige Ernte eingebracht, die er
zusammengetragen hat. Zwei davon
miissen benannt werden: Welcher Un-
geist hat dem Autor ins Ohr gefliistert,
er miisse den Kantischen Kritizismus
und Transzendentalismus von einer Sub-
jektivitit her deuten, die erst mit der
Romantik aufkommt? Das fiihrt zu
erheblichen Verzeichnungen in der
Schleiermacher-, Ritschl-, und Wilhelm
Hermann-Darstellung. Hiétte er doch
nach Georg Pichts immerhin schon 1985
erschienener Aufarbeitung der Kanti-
schen Religionsphilosophie gegriffen.
Und warum hat er seine Augen ver-
schlossen vor Gerhard Ebelings dreibian-
diger Dogmatik des christlichen Glau-
bens? Das hitte ihn vor manchem Fehl-
urteil dariiber bewahrt, wie andere evan-
gelische Theologen aufBler Schlink und
Pannenberg die Aporie der frithen dia-
lektischen Theologie in der Gotteslehre
auflésen. Und noch etwas: Das an-
odende Spielchen, etwas als personali-
stisch oder aktualistisch abzuqualifizie-
ren, was die betreffenden Autoren selbst
als personal und aktual entfalten, sollte
ein Mann von seiner Kompetenz in kiinf-
tigen Publikationen ebenso unterlassen
wie das andere, die Position, von der
man sich absetzen mdchte, als tiber-
spitzt oder reduktionistisch zu distan-
zieren. Vo.

Ulrich Kuhnke, Koinonia. Zur theologi-
schen Rekonstruktion der Identitit
christlicher Gemeinde. Patmos Ver-
lag, Diisseldorf 1992. 343 Seiten. Br.
DM 46,80.

Eine begliickende und ermutigende
Lektiire. Hervorgegangen ist das Buch
aus einer Dissertation um den philoso-
phischen Doktorgrad im Fachbereich 1
der Universitdt/Gesamthochschule Pader-
born. Davon und von dem etwas um-
stindlichen Untertitel sollten wir uns
aber eher locken lassen, das Buch in
unsere dkumenische Praxis einzubezie-
hen; denn hier geschieht endlich, was
seit langem fehlt. Es hat jemand den
Mut, nicht zum x-ten mal die Krise der
Kirche zu analysieren, sondern die
Gemeinschaft der Christen theologisch
als das Faszinierende zu reflektieren, als
die er sie erfahren hat. Wieviel kriftiger
wirkten ékumenische Dokumente, zum
Beispiel die ,,Koinonia-Erkldarung* von
Canberra oder die Studie ,,Kirche und
Welt“ zur Einheit der Kirche und
Erneuerung der menschlichen Gemein-
schaft, wenn solche derzeit allein &ku-
menisch vorwirts weisende Bewegung
darin nicht immer wieder durch andere
Tendenzen abgeschwicht wiirde!

Was vor allem iiberzeugt: Der Verfas-
ser schiebt die Krise in Kirche und
Gemeinde nicht beiseite, er thematisiert
sie aber auch nicht. Er wiinscht sich
vielmehr eine Leserschaft, die sich von
ihm in ihrem Aktionismus oder resigna-
tiven Weiterwursteln unterbrechen l4Bt
und mit ihm nach der theologischen
Begriindung christlicher Gemeinschaft
fragt, nach dem, was den Kern der
Gemeinde ausmacht, und die von daher
zu dem gelangt, wozu sie herausgefor-
dert ist.

Das ergibt eine vierfache Perspektive,
die auch die Kapiteleinteilung bedingt.
So geht das 1. Kapitel den Gemeinde-

523



bildungsprozessen in einer sédkularen
Gesellschaft nach, die nach Gemein-
schaft hungert, aber mit den dafiir
angebotenen parochialen und iiberparo-
chialen Strukturen kaum mehr zurecht-
kommt. Welche Chancen hat die Ge-
meinschaft der Christen am Ort und in
der Region trotzdem? Wie niitzt sie sie,
womit verbaut sie sich diese? Es ist be-
eindruckend, wie bei dieser Suche sozio-
logische und ekklesiale Kategorien fiir-
einander fruchtbar gemacht werden.

Seine theologische und 6kumenische
Qualitdt empfiangt das Buch dann durch
die zweite und dritte Perspektive, sprich
dadurch, daf} die erkundeten Chancen
und Hemmnisse christlicher Gemein-
schaft zunichst (Kapitel 2) am Malstab
des Neuen Testaments kritisch iiberpriift
und dann (Kap. 3) auf Krisensituatio-
nen heutiger Okumene bezogen werden:
Die christliche Sozialisation zwischen
Patriarchat und Geschwisterlichkeit, die
Ekklesiogenesis durch Befreiung sowie
Bundesschlul und Bundespraxis als
theologischer Kern des konziliaren Pro-
ZESSes.

Darauf aufbauend ergeben sich im
4. Kapitel ,,Gratuitdt* (also der Gnaden-
und Gabecharakter), ,,Reziprozitat*
(Gegenseitigkeit und Herrschaftsver-
zicht), ,,Solidaritat* (das Volk Gottes
als Subjekt des Handelns) und ,,Univer-
salitit als Koordinaten, innerhalb
deren die Identitdt des Leibes Christi zu
bestimmen ist und sich in der Gemein-
schaft am Evangelium, im diakonisch-
politischen Engagement und — ankniip-
fend an die Mahlpraxis Jesu — in der
Feier der Sakramentalitit des Lebens
(Mahl und Liturgie) wirksam erweist.
Zitat: ,,Den liturgischen Formen wohnt
das Moment des Protestes inne, wenn
sie zur ,,gefdhrlichen Erinnerung® an
die unabgegoltenen Verheilungen gelin-
genden Lebens gegen die zerstorerischen

524

Michte des Todes werden. Und: ,,Koi-
nonia, die die Einheit von Gottes- und
Menschenliebe sakramental zum Aus-
druck bringt, wird zu einer Hoffnungs-
gemeinschaft, die Gottes rettendes Han-
deln fiir andere zu hoffen wagt und
darin auch fiir sich selbst.” Vo.

Farteilichkeit und Evangelium. Grund-
ziijge der Theologie von Georges
Casalis, hg. v. Dorothee Solle. Verlag
Edition Exodus, Fribourg/Luzern
1991. 229 Seiten. Pb. DM 30,80.

Die Edition Exodus, die auch sonst
fiir mutige Publikationen bekannt ist,
hat das Verdienst, der deutschsprachi-
gen Offentlichkeit Aufsitze des bekann-
ten, reformierten Theologen Georges
Casalis aus den Jahren 1964—1987 in
einer repriasentativen Auswahl gesam-
melt zugéanglich zu machen. Zum ersten
Mal auf deutsch verdffentlicht sind zwei
Beitrige, von denen anzunehmen ist,
daB sie der Autor bewuBt erst posthum
veroffentlicht haben wollte: ,,Ich be-
kenne, ich habe gelebt, und zwar gut*
1975 geschrieben, und ,,Zwiegespridch
mit meinem Tod*, 1973 abgefafit. Dieser
Essay stellt zugleich ein bewegendes bio-
graphisches Dokument und ein literari-
sches Glanzstiick dar. Eine tiefer in die
Existenz reichende Aufnahme franzosi-
scher Aufkldrungstradition und geist-
vollere Auseinandersetzung mit dem
,,Sein zum Tode* auf der Linie Heideg-
ger — Sartre ist kaum denkbar — einer
der wenigen christlichen Texte des
20. Jahrhunderts, der es wert ist, mit
Jean Jacques Rousseau, Augustins Con-
fessiones oder Platons Phaidon in
einem Atemzug genannt zu werden. Das
gilt gerade auch dann, wenn man ,,ewi-
ges Leben* noch anders versteht.

Gegliedert ist der Aufsatzband in die
Bereiche, die die 6kumenische Existenz
Georges Casalis’ kennzeichnen: Statio-



nen und Begegnungen (5 Beitrige),
Bibelauslegung und Spiritualitit (4),
Theologische Perspektiven (8). Unter
diesen Perspektiven sind angesichts
unserer Gkumenischen Situation von
besonderem Gewicht ,,Die theologi-
schen Priorititen des nédchsten Jahr-
zehnts* (1971) und ,,Kreuzestheologie
fiir heute* (1978).

Dank verdient, dafl der Sammlung
ein Verzeichnis der deutschsprachigen
Veroffentlichungen (Stand September
1989) beigegeben ist. Es ist zu ergidnzen
um den am 25. 1. 1947 in der Zeitschrift

,,Réforme* vertffentlichten Beitrag
»Oecuménisme Berlinois®, der in dieser
Zeitschrift (OR  4/1990, 472—481)

deutsch wiedergegeben und von Kurt
Anschiitz einleitend kommentiert ist.

Vo.

500 JAHRE NACH KOLUMBUS

Fritz Erich Anhelm (Hg.), 1992 — Fiinf-
hundert Jahre danach. Vom kolonia-
len Blick zum interkulturellen Dialog?
W. Bertelsmann Verlag KG, Bielefeld
1992. 152 Seiten. Br. DM 28,80.

Geiko Miiller-Fahrenholz u. a., Christen-
tum in Lateinamerika. 500 Jahre seit
der Entdeckung Amerikas, Verlag
Friedrich Pustet, Regensburg 1992.
175 Seiten. Kt. DM 34,—.

Wolfgang Ofto, Conguista, Kultur und
Ketzerwahn. Spanien im Jahrhundert
seiner Weltherrschaft. Verlag Vanden-
hoeck & Ruprecht, Géttingen 1992.
128 Seiten. Kt. DM 24,—.

Angezeigt werden koénnen nur drei
aus der Fiille der Publikationen, die sich
derzeit mit den 500 Jahren ,,Ent-
deckung Amerikas‘* befassen.

Die von F. E. Anhelm herausgege-
bene Sammlung von Referaten aus ver-

schiedenen evangelischen Akademien
geht von der Feststellung aus: ,,Ein gro-
Ber Teil europdischer Geschichte fand
aufBlerhalb Europas statt. Deshalb liegt
dort auch ein grofler Teil europédischer
Verantwortung.” Die Sammlung ver-
folgt die Vorgénge, durch die innereuro-
péische und damit auch innerchristliche
Gewalttradition dabei nach auBlen ver-
lagert und schliellich weltweit ausge-
dehnt wurde. Sie fragt in vier Abschnit-
ten, in welchen Spuren diese Verlagerung
verlief, was bis heute die Wahrnehmung
verhindert, dafl dabei Gewalt geschah,
welche Einheitsvorstellungen den Uber-
gang vom kolonialen Blick zum inter-
kulturellen Dialog unter gleichen Part-
nern verhindern, und zeigt, was Dialog
iiberhaupt erméglicht. Im iibrigen biir-
gen nicht nur dieser Aufrifl fiir blei-
bende Aktualitit, sondern auch die
Namen der Autoren fiir hohe Qualitét.

Das gleiche gilt von der dhnlich struk-
turierten Verdffentlichung der Akade-
mien Miinchen und Tutzing, in der die
Referate aus einer gemeinsamen Tagung
vom 7. bis 9. Juni 1991 vorgelegt wer-
den. Die Perspektiven reichen von der
Sicht des gefeierten Ereignisses, die die
damals Entdeckten 500 Jahre spiter
haben (G. Miiller-Fahrenholz), und der
Wende im Leben des Bartolomé de las
Casas (M. Sievernich SJ) bis zur Dar-
stellung der sozio-kulturellen Situation
Lateinamerikas heute (H.-J. Prien). Und
sie schlielen die Antwort auf diese
Situation in Theologie und Seelsorge
(P. Sudar) bzw. in Mission und Evange-
lisation (M. Schwantes) ein. W. Pannen-
berg und H.Waldenfels SJ schlielen
sich mit systematischen Uberlegungen
zur Inkulturation des Evangeliums
sowie zu Glaubenseinheit und kulturel-
ler Vielfalt an.

Einen Blick ins spanische Mutterland
der Entdeckungen vermittelt uns dann

525



W. Otto. Im Weg, der vom Wallfahrtsort
Santiago de Compostela zur Eroberung
von Granada und der Vertreibung der
Juden (1492) fiihrt, sieht er die Expan-
sion nach Westen und den Charakter
der spanischen Weltherrschaft (1492 bis
zum Tod Philipps II. 1598) begriindet.
In seiner Darstellung gewinnt das gesell-
schaftliche und kulturelle Geschehen in
Spanien Plastik und Farbe. Von diesem
Hintergrund sticht die Inquisition zwar
erschreckend ab, ohne dal} sich jedoch
der Zusammenhang mit dem ,,Gold*
leugnen lieBe, das dem Jahrhundert sei-
nen Glanz verleiht. Bewegend dann vor
allem die detailreiche Schilderung der
Inquisitionsverfahren, die den kérglichen
protestantischen Bewegungen im Spa-
nien des 16. Jahrhunderts den Garaus
machen. Sie hédtten sich ohne die
Machtdomine von Staat und Kirche
ohne weiteres auch als Reformkatholi-
zismus verstehen lassen. Vo.

400 JAHRE PATRIARCHAT MOSKAU

Martin Batisweiler, Karl-Christian Felmy,
Norbert Kotowski (Hg.), Der Okume-
nische Patriarch Jeremias II. von
Konstantinopel und die Anfinge des
Moskauer Patriarchats. Oikonomia
(Quellen und Studien zur orthodoxen
Theologie) Band 27. Flacius-Verlag,
Fiirth 1991. 361 Seiten. Kt. DM 69,—.

Die Russische Orthodoxe Kirche hatte
nur kurz nach der Tausendjahrfeier der
Taufe der Rus (1988) ein weiteres Jubi-
ldum zu feiern: die vierhundertjdhrige
Wiederkehr der Erhebung des Mos-
kauer Metropolitansitzes in den Rang
eines Patriarchats im Januar 1589.

Ein Symposion und eine auf groBes
Interesse stoBende Wanderausstellung,
mit der einige kirchliche Institutionen
schon das erste Jubilium begleitet hat-

526

ten, fithrten dahin, daBl der damalige
Exarch des Moskauer Patriarchats in
Berlin, Bischof German und die Evan-
gelische Erwachsenenbildung Kirchen-
kreis Bayreuth vom 10. bis 15. Juni 1981
ein weiteres Symposium durchfiihrten,
in dem jene Patriarchatserhebung der
deutschen Offentlichkeit présentiert
wurde. Soweit das in Referaten geschah
und von Gruliworten begleitet wurde,
liegt das Ergebnis in 35 wissenschaft-
lichen Beitridgen, vier Gruflworten und
einer Predigt hier vor.

Solche Symposien in der Weise zu
wiirdigen, wie sie es eigentlich verdien-
ten, ist im Rahmen einer Rezension
unmoglich. Nicht einmal die Autoren
lassen sich nennen, ohne daf einige vor
anderen bevorzugt wiirden. Bleibt nur,
die Themen und aktuellen Beziige her-
auszustellen. Die 20 historischen Bei-
trdge schildern einmal die Vorginge der
Patriarchatserhebung selbst, darunter in
grofer Offenheit die Mitwirkung des
Okumenischen Patriarchen Jeremias’ II.,
der dem Ereignis voraus in Moskau
mehr als ein halbes Jahr quasi gefangen
gehalten wurde, nachdem deutlich
geworden war, dafl er, um der tiirki-
schen Aufsicht in Istanbul zu entgehen,
gerne selbst an der Seite des einzigen
orthodoxen Kaisers/Zaren Okumeni-
scher Patriarch mit Sitz in Moskau (!)
geworden wdre. Interessant, wie sich
schon damals die nationale gegen die
internationale Losung durchsetzte.

Dankenswerterweise enthidlt dieser
Teil auch drei Beitrige, die Beziige zwi-
schen der Patriarchatserhebung und den
Unionsbemithungen im polnisch-litaui-
schen Staat aufzeigen, ein wegen der
Uniatenproblematik in diesen Gebieten
hochaktuelles Thema. Weitere Beitridge
gelten der Entstehung der Altgldubigen-
Bewegung, der Auflésung des Patriar-
chats (1700/21) und seiner Wiederer-
richtung 1917.



Der systematische Teil mit elf Beitra-
gen wird durch zwei Reflexionsginge
eroffnet, die Ideal und Praxis des ortho-
doxen Patriarchats generell und dann
die Entwicklung in RuBland einander
gegeniiberstellen. Es folgen Beitriige zur
okumenischen Perspektive orthodoxer
Ekklesiologie, Spiritualitit und Ethik,
darunter zum Starzentum von Optina
und zum konziliaren Prozefl. Mit drei
Beitriagen zur Ikonographie und zur Kir-
chenmusik schlieit der Band ab.

Er stellt eine wohl aufbereitete Fund-
grube fiir alle dar, die sich fiir russische
Kirchengeschichte interessieren. Wenn
wir uns dariiber hinaus klarmachen wol-
len, welche gewichtigen Traditionen sich
in der Russischen Orthodoxen Kirche,
nachdem die politischen Schranken
gefallen sind, auf den Weg in die dku-
menische Gemeinschaft Europas bege-
ben haben, kommen wir an diesem
Band nicht vorbei. Vo.

ARBEITSHILFEN

Christsein in der Schweiz — weltweit
herausgefordert. Anstole aus inter-
nationalen Versammlungen. Texte der
Evangelischen Arbeitsstelle Oeku-
mene Schweiz 13, Bern 1991. 68 Sei-
ten. Br. SFr 4,50.

Wachsende Kirchengemeinschaft. Ge-
spriache und Vereinbarungen zwischen
evangelischen Kirchen in Europa.
Texte der Evangelischen Arbeitsstelle
Oekumene Schweiz 16, Bern 1992.
205 Seiten. Br. SFr 10,—.

Die Evangelische Arbeitsstelle Oeku-
mene (CH-3000 Bern 23, Sulgenau-
weg 26) hat uns wieder mit zwei Texthef-
ten beschenkt, die sich {iber die Schweiz
hinaus fiir die ganze deutschsprachige
Okumene als hilfreich erweisen diirften.

Das erste dieser Hefte ,,Christsein in
der Schweiz — weltweit herausgefor-
dert** bietet fiinf kopierbare, jeweils eine
Seite umfassende Kurzdarstellungen der
6kumenischen Konferenzen der Jahre
1989—1991, also in San Antonio,
Manila, Seoul 1989 (reformiert) und 1990
(ORK), Canberra 1991. Es faBt sie dann
unter sieben thematischen Schwerpunk-
ten zusammen: Angesichts globaler
Bedrohungen Zeugnis fiir das Leben;
das Evangelium in einer Vielfalt von
Kulturen; Mission und Evangelisation in
einer nichtreligitsen Gesellschaft; Par-
tizipation in der Kirche; das Dilemma
der Macht; was heifit heute ,,evange-
lisch*“?; das Zeugnis des Heiligen Gei-
stes. Dieser Teil ist so aufbereitet, dafl
die Beziige auf die Schweiz den Ge-
brauchswert aufierhalb der Eidgenos-
senschaft nicht im geringsten mindern,
eher beispielhaft erhéhen.

Eine rundum brauchbare Handrei-
chung fiir die Gemeinde zum Skumeni-
schen Geschehen der letzten Jahre!

Im zweiten Heft sind die Vereinbarun-
gen und Gespriachsergebnisse zusam-
mengefalt, die solche europiischen Kir-
chen seit 1970 getroffen oder erzielt
haben, die deswegen als ,,evangelisch*
bezeichnet werden, weil sie in einer
bestimmten Weise auf die Reformation
des 16. Jahrhunderts zu beziehen sind.
Gegliedert ist das Heft so, dal} jeweils
die internationalen, regionalen und
nationalen Dialoge solcher Kirchen mit
den Anglikanern, den Methodisten, den
Baptisten, den Mennoniten und den
Churches of Christ (Disciples) kurz
erldutert und entscheidende Passagen
aus Dokumenten im Wortlaut wiederge-
geben werden.

Das empfehlenswerte Heft bezieht
sich auf diejenigen Texte, die vollstin-
dig, aber damit auch sehr umfangreich
und — nur fiir Spezialisten zu {ibersehen

527



— in den beiden Binden ,,Dokumente
wachsender Ubereinstimmung® enthal-
ten sind. Es wird durch die tabellarische
Zusammenstellung von Harding Meyer
(siehe hier S.479ff) vorteilhaft erginzt
und gehort mit ihr in die Hand aller, die
in der Gemeindearbeit, Erwachsenenbil-
dung und Mitarbeiterschulung den
Ertrag der 6kumenischen Gespriche der
letzten Jahrzehnte weitervermitteln wol-
len. Beide Hefte miissen bei der Arbeits-
stelle selbst bezogen werden. Vo.

R. Kirchschliger, A. Stirnemann (Hg.),
Ein Laboratorium fiir die FEinheit.
Tyrolia-Verlag, Innsbruck/Wien 1991.
428 Seiten. Kt. DM 72,—.

Die bekannte, vor allem um die Ver-
sohnung ostlicher und westlicher Chri-
stenheit bemiihte Stiftung Pro Oriente
nahm die 25jdhrige Wiederkehr ihres
Griindungstages (durch Kardinal Koénig
am 4. November 1964) zum AnlaB einer
Studientagung ,»Auseinandersetzung
mit der Sdkularisierung in Ost und
West* und zu einer Kuratoriumssitzung
in Wien. Beide sind hier ebenso doku-
mentiert wie die Voten hochrangiger
Kirchenvertreter bei der Okumenischen
Vesper und der akademische Festvortrag
von Bischof Duprey/Rom ,,Pro Oriente
— 25 Jahre Okumenismus®.

Beachtung verdient der Band dar-
tber hinaus vor allem durch die Zu-
sammenstellung und inhaltliche Kurz-
fassung der okumenischen Symposien
der Jahre 1985—1989 (42.—57. Sympo-
sium) sowie der 2. Okumenischen Aka-
demie von 1986 zur Gastarbeiterfrage.
Dazu kommt die Pro-Oriente-Chronik
1964 —1989 sowie das Publikationsver-
zeichnis der Stiftung.

Da der barocke Jubiliumskontext
wohl die einzige Chance darstellte, wich-
tige Einsichten und Informationen einer

528

breiteren  Offentlichkeit zuginglich,
nédmlich finanzierbar zu machen, sollten
wir ihn entsprechend dem Grundsatz:
de gustibus non est disputandum tole-
rieren. Vo.

Werner Thiede, Auferstehung der Toten
— Hoffnung ohne Attraktivitdt?
Grundstrukturen christlicher Heilser-
wartung und ihre verkannte religions-
padagogische Relevanz. Verlag Van-
denhoeck & Ruprecht, Géttingen
1991. 437 Seiten. Kt. DM 98,—.

Diese Miinchner Dissertation be-
schéftigt sich mit einem religionsdidak-
tischen Standardthema: Welche Rolle
spielt die Frage nach Sterben und Tod
im schulischen Religionsunterricht?
Welche Bedeutung hat die zentrale Aus-
sage des christlichen Glaubens von der
Auferstehung der Toten? Thiedes Fazit
lautet: Die christliche Auferstehungser-
wartung wird im Religionsunterricht
weithin vernachlissigt.

In dem umfangreichen ersten Haupt-
teil entfaltet er zuniichst die theologi-
sche Struktur fiir eine Hoffnung der
Auferstehung der Toten in ihren reli-
gionsgeschichtlichen, exegetischen, dog-
matischen und wirkungsgeschichtlichen
Dimensionen, da er diesen Positionen
fiir den christlichen Glauben wie fiir
das Gespridch mit den Vertretern heuti-
ger nichtchristlicher Alternativangebote
eine integrative Bedeutung zuspricht.
Analysen und Rekonstruktionen bilden
das Fundament fiir seine Untersuchun-
gen im zweiten Hauptteil, in dem er der
Frage nach der religionsdidaktischen
Attraktivitdt der christlichen Auferste-
hungshoffnung nachgeht. Inwiefern
sind Kinder und Jugendliche iiberhaupt
an diesen Fragen interessiert? Wie kon-
nen diese Fragestellungen aufgegriffen
werden? Was sollte der christliche



Glaube bzw. der Religionsunterricht
diesbeziiglich leisten? Dieser zweite Teil
ist interessant und fiir die Praxis
wertvoll.

Die Auswertungen seiner eigenen
empirischen Untersuchungen, ndmlich
eine Befragung von etwa 900 bayeri-
schen  Schiiler/innen  verschiedener
Schultypen signalisieren sehr deutlich
das Interesse an Sterben/Tod/Leben
nach dem Tod und die Auseinanderset-
zung mit den christlichen Hoffnungs-
inhalten wie den nichtchristlichen An-
geboten. Daraus folgert Thiede, daB
gerade der Religionsunterricht wesent-
lich starker als andere ,,Informations-
basen‘ eine ,,geistig-kognitive Attrakti-
vitdt* entwickeln miifite, um nicht bei
vordergriindig-modischen Denkweisen
stehenzubleiben, die offensichtlich
heute viele Schiiler/innen auBerhalb des
Religionsunterrichts in den nichtchrist-
lichen Angeboten rezipieren. Der Autor
fithrt hierfiir einige Griinde an, die
erkennen lassen, daf -der Religions-
unterricht entweder heikle Fragen aus-
klammert, unattraktive Bereiche anbie-
tet oder zu wenig tiefgriindig in den
Curricula der giiltigen evangelischen
Lehrpléne verankert ist. Seine Uberprii-
fung dieser Lehrpline der letzten zehn
Jahre fithrt zu einem defizitdren Ergeb-
nis, das angesichts der theologischen
Bedeutung des Themas und der Aus-
sagen der Schiiler/innen wie des beson-
deren Interesses der Heranwachsenden
bei allen Piddagogen/innen alarmieren
miiBite. Bei aller guten padagogischen
Arbeit da und dort, im Elternhaus, in
der Jugendarbeit, im Religionsunter-
richt und anderswo, hat diese Fragestel-
lung nicht nur fiir die Glaubensentwick-
lung, sondern fiir die gesamte Persén-
lichkeitsstruktur- und Identititsent-
wicklung des jungen Menschen eine
hohe Relevanz. Daher versucht W. Thiede

konstruktive Hilfen in Anlehnung an
Stufentheorien der kognitiven Psycholo-
gie im Hinblick auf die Entwicklungen
des Todesverstindnisses anzubieten, vor
allem beziglich der Entfaltung der
trans- und postmortalen Fragestellung
im Kindes- und Jugendalter. Die Lehre
von der ,,Auferstehung der Toten* ist
also als fundamentaler Inhalt des christ-
lichen Bekenntnisses nach griindlicher
Ursachenforschung neu zu legitimieren.
Wie schwer dies ist, zeigen die didakti-
schen Vorschlédge, die letztlich alle ihre
Kraft und Attraktivitit von der christ-
lichen Auferstehungshoffnung und
von der personlichen Einstellung der
Lehrer/innen-Religiositit erhalten. Das
heifl3t:

Die Didaktikter/innen haben von der
Hoffnung, woriiber sie bei der ,,Aufer-
stehung der Toten* sprechen, als ausge-
bildete und gldubige Menschen Rechen-
schaft abzulegen. Fiir den/die christli-
che(n) Padagogen/in vor Ort ist diese
Studie hilfreich und empfehlenswert.

Georg Schiitz

Unterwegs mit Christus. Glaubensbuch
der Evangelisch-methodistischen Kir-
che. EmK heute. Materialien fiir die
Gemeindearbeit in der Evangelisch-
methodistischen Kirche Heft 72/1991.
Gotthelf Verlag Ziirich/Christliches
Verlagshaus Stuttgart 1991. 150 Sei-
ten. Br. DM 19,—.

Von der Notwendigkeit eines neuen
Erwachsenenkatechumenats ist im Zei-
chen wachsender Erosion christlicher
Traditionsbindung nicht nur in den Lan-
deskirchen seit einiger Zeit die Rede.
Mit dem Glaubensbuch ,,Unterwegs mit
Christus® haben sich inzwischen auch
die deutschsprachigen methodistischen
Freikirchen Mittel- und Siideuropas eine
Art Erwachsenenkatechismus geschaf-
fen, der auf die Herausforderung zu

529



einer neuen Elementarisierung des
Glaubens, zur Vergewisserung christ-
licher Substanz und zu einer neuen mis-
sionarischen Arbeit eine Antwort bietet.
Vorbereitet und konzipiert durch eine
Arbeitsgruppe der Theologischen Kom-
mission der Methodistischen Zentral-
konferenz von Mittel- und Siideuropa
zielt dieser ,,Katechismus‘ vor allem
auf die Altersgruppe der jungen Er-
wachsenen. Er ist methodisch so ange-
legt, daB er als Materialgrundlage in
Hauskreisen, Gesprachsabenden und Ge-
meindekreisen verwandt werden kann.
Als Ergidnzung bzw. Alternative zum Ev.
Erwachsenenkatechismus sollte dies me-
thodistische Glaubensbuch auch aufler-
halb der methodistischen Kirche Auf-
merksamkeit finden — und dies nicht
nur wegen seiner vergleichsweisen Knapp-
heit, sondern vor allem, weil zwischen
lutherischen und methodistischen Ge-
meinden nach Erklarung der Kirchen-
gemeinschaft 1987 durchaus noch ein
grofler Bedarf an gegenseitigem Aus-
tausch im Kennenlernen der jeweiligen
Glaubenstraditionen des Partners be-
steht. Das methodistische Glaubens-
buch enthilt keine vollstindige Darstel-
lung methodistischer Glaubenslehre.
Die elementarisierende und zu Reflexion
und Gesprach anregende Zielsetzung
wird bereits im einheitlichen Aufbau-
schema der einzelnen Abschnitte deut-
lich: Jede Doppelseite ist einem Teil-
thema gewidmet. Die Einheiten beginnen
mit einer knappen thesenartigen Grund-
information. Es folgen jeweils kurze
Hinweise auf wesentliche Bibelstellen
zum Thema, einige Merk- oder Leit-
sidtze (,,Wir halten fest*) sowie —
besonders hilfreich Einstiegsfragen fiir
Gespriachsrunden (,,Wir kommen ins
Gesprich*). Durch ein Gebet und durch
weiterfithrende Literaturhinweise (beide
enthalten in 6kumenischer Offenheit

530

immer wieder auch Texte und Hinweise
aus dem Bereich anderer Kirchen) wird
die Arbeitseinheit abgeschlossen. Der in-
haltliche Aufrifl des insgesamt in sieben
Abschnitte unterteilten Glaubensbuches
ist (stirker als z. T. in den Einzeleinhei-
ten) lehrhaft-dogmatisch geprigt. Was
ist der Mensch? Woher weill der Mensch
von Gott? Wie rettet Gott den Men-
schen? Wie vermittelt Gott den Men-
schen seine Gnade? Welche Gemein-
schaft gestaltet Gott mit erneuerten
Menschen? Wie verhilt sich der von
Gott erneuerte Mensch?  Welche
Zukunft eréffnet Gott dem Menschen?
— so lauten seine Teile. Es wird an der
methodischen Realisierung der Arbeit
mit diesem Glaubensbuch hédngen, ob
dabei auch die (Lebens-)Fragen des
Menschen nach Gott und dem Glauben
und nicht nur diese vom Glauben her
entworfenen (Lehr-)Fragen ausreichen-
des Gewicht bekommen. Bemerkens-
wert an den Einzelthemen sind die Ein-
bezichung der Schopfungstheologie
(Einheit 2.7.), des Verhéltnisses Christus
— Weltreligionen (Einheit 2.9.), von
Fasten und Enthaltsamkeit unter den
Gnadenmitteln (Einheit 4.7.), die The-
matisierung von okumenischer Einheit
mit anderen Kirchen (Einheit 5.10.)
sowie — nach guter methodistischer
Tradition — die ausfiihrliche Aufnahme
sozialethischer Themen des Christseins
im Alltag unter dem Stichwort ,,Gelebte
Heiligung* (Einheit 6.1—15).

Auch wenn die engzeilige Druckweise
zwar kostensparend, aber optisch nicht
fiir alle Nutzer besonders leserfreund-
lich sein diirfte, es lohnt sich, dieses
Buch bei der eigenen Planung von
Gemeinde- und Seminarabenden im
Rahmen des Erwachsenenkatechume-
nats (warum nicht gemeinsam mit landes-
kirchlichen und freikirchlichen Teilneh-
mer/innen!?) mit heranzuziehen. Auch



fiir den Unterricht kénnen Hinweise aus
den Einheiten dieses Glaubensbuches
eine wichtige Hilfe und Anregung sein.

Dietrich Werner

Ingrid Reimer in Zusammenarbeit mit
Oswald Eggenberger u.a., Evange-
lisch-missionarische Werke und Ein-
richtungen im deutschsprachigen
Raum. Finzeldarstellungen — Uber-
sichten — Adressen. Christliches Ver-
lagshaus, Stuttgart 1991. 575 Seiten.
Kt. DM 26,—.

Ein verdienstvolles Handbuch, das
sich einem Bereich widmet, dessen Prio-
ritdt in allen Kirchen ebenso anerkannt
ist wie in der 6kumenischen Bewegung.
Doch wie hoch dieser Vorrang auch
allerseits proklamiert werden mag,
konnte das nicht verhindern (oder hat es
geradezu dahin gefiihrt?), daB sich die
unterschiedlichsten Personen, Gruppen
und Krifte an die Ausfithrung machten.
So entstand ein Labyrinth evangeli-
stisch-missionarischer Aktivititen, das
auch fiir Spezialisten nur in langwieri-
gen Nachforschungen zu ergriinden ist.

Ankniipfend an Bemiihungen der
70er Jahre hat sich ein Kreis solcher
Sachkenner aus Deutschland, Oster-
reich und der Schweiz dieser Aufgabe
gestellt und es geschafft, Geschichte,
Tétigkeit, innere Ausrichtung sowie
Organisation und Finanzierung auch
solcher ,,freien Werke® zu erhellen, die
ohne Bindung an Kirchen, Gemeinden
und organisierte Werke lediglich kraft
individueller Berufung einer Griinder-
personlichkeit tdtig sind.

Wollten sich die Bearbeiter/innen und
Herausgeber/innen nicht einer Fiille von
Klagen auf Richtigstellung aussetzen, so
konnten sie sich bei der Zusammenstel-
lung ihrer Ergebnisse nur auf Selbstdar-
stellungen ihrer Aktivititen durch die

Werke stiitzen. Trotzdem liefert das
Handbuch, vor allem durch die Spalten
,,Geschichte* und ,,Innere Ausrich-
tung® geniigend Anhaltspunkte fiir das
eigene Urteil. Sehr zu wiirdigen ist, dal
die Ausfithrungen iiber Konzeption,
Frommigkeit und Glaubensverstindnis
der Gruppierungen, dafl konfessionelle
Gesichtspunkte, Organisationsformen,
Finanzierung und Randbereiche zu-
nichst in einer knappen Ubersicht
erfafit wurden, dann aber rund 400 Sei-
ten jeweils zweiseitiger Darstellungen
den ,,Einzelwerken* gewidmet werden,
iiber die sonst kaum Informationen zu
erhalten sind.

Zweierlei ist nach Durchsicht dieses
Hauptteils iiberdeutlich: Die Lehre von
der Verbalinspiration der Heiligen
Schrift ist vielerorts lebendig, sie ver-
mag die Christenheit aber nicht zu
einen, sondern spaltet sogar noch dieje-
nigen, die sich auf ihrem Boden zu evan-
gelistisch-missionarischen  Aktivititen
aufmachen. Und wiire es zweitens nicht
angebracht, daB diejenigen, die sich in
Synoden und Grofveranstaltungen so
vielfaltig iiber den Pluralismus in der
Kirche beklagen, ihm zunichst einmal
in den eigenen Reihen auf den Grund
gingen und entgegenwirkten?

Eine Orientierungshilfe, die im gesam-
ten deutschen Sprachraum, vor allem
auch in den neuen Bundeslindern, nicht
genug empfohlen werden kann. Vo.

Paul Bocklet (Hg.), Zu viele Fremde
im Land? Aussiedler, Gastarbeiter,
Asylanten. Schriften der Katholischen
Akademie in Bayern. Patmos Verlag,
Diisseldorf 1990. 184 Seiten. Br.
DM 36,80.

In der Sommerzeit 1991 iiberschlug
sich die Asyl- und Aussiedlerdiskussion.
Kaum ein Tag verging ohne neue Vor-

531



schldge von Politikern. Eines haben die
meisten Vorschlige gemeinsam: Die
Zahl der Zuwanderer soll verringert wer-
den. Gestritten wird, ob es Aussiedler
oder Asylsuchende treffen soll. Leben
bereits jetzt zu viele Fremde im Land?
Die Veroffentlichung von Paul Bocklet
dokumentiert die Referate einer wissen-
schaftlichen Tagung der Katholischen
Akademie in Bayern vom Mirz 1989.
Ein Buch also, das keine Antwort auf
die aktuelle Diskussion geben kann?
Weit gefehlt. Die Analysen und niichter-
nen Reflexionen von Wissenschaftlern
und kirchlichen Fachleuten seien nicht
nur den hektischen Tagespolitikern zur
Lektiire empfohlen. Die Beitrige legen
die historischen, soziologischen und
rechtlichen Aspekte dar, die sich aus der
Zuwanderung von Fremden ergeben und
zeigen Perspektiven des Zusammen-
lebens aus christlicher Sicht auf.

Besonders hervorheben méchte ich
den ausfiihrlichen Beitrag von Henrik
Kreutz zum Thema ,,Europiische Inte-
gration, Weltoffenheit und nationale
Identitdat. Wie deutsch ist die Bundes-
republik? Wie deutsch soll sie sein?*
Gerade fiir Christen, die berechtigter-
weise oft in moralischen Kategorien
argumentieren, sind die niichternen
Fakten und Analysen von Kreutz eine
wichtige Unterstiitzung der aus ethi-
scher Sicht richtigen Positionen. Fol-
gende Kernaussagen arbeitet Henrik
Kreutz heraus:

— Die Zuwanderung von Asylsuchen-
den, Aussiedlern und ausléindischen
Arbeitnehmern hat die Bevélkerungs-
schrumpfung seit 1970 gerade ausge-
glichen.

— Wirtschaftlicher Wohlstand ist
mittel- und langfristig mit einer schrump-
fenden Bevolkerung nicht erreichbar.

Warum also sperren sich Politiker und
grofle Teile der Bevilkerung gegen eine

532

Zuwanderung? Warum hat die Bundes-
republik aus der bereits vollzogenen
Einwanderung von auslindischen Arbeit-
nehmern und deren Familien nicht die
Konsequenz gezogen? Die Einbiirge-
rungsquote ist europaweit die niedrigste.
‘Warum findet nach wie vor eine massive
Diskriminierung der Zuwanderer statt?

Henrik Kreutz sieht die Antwort auf
diese Frage im Selbstverstindnis der
Bundesrepublik. Schon vor der Eini-
gung sieht er sie in einer Identitétskrise.
Ausldnderfeindlichkeit und Europa-
miidigkeit interpretiert er als Ausdruck
einer Orientierungskrise. Geht die Bun-
desrepublik den Weg zur europédischen
Integration, in der die Nationalstaaten
zunehmend an Bedeutung verlieren,
konsequent weiter, oder droht ein Riick-
fall in ein national ausgerichtetes Selbst-
verstindnis? Diese Frage ist heute noch
aktueller als bei der Verdffentlichung

di hrift.
ieser Schri Giinter Burkhardt

AFRIKA

John Parratt, Theologiegeschichte der
Dritten Welt — Afrika. Hg. von Theo
Sundermeier und Norbert Klaes. Chr.
Kaiser Verlag, Miinchen 1991, 322 Sei-
ten. Pb. DM 32,—.

Dieser erste von mehreren Biinden der
neuen ,,Theologiegeschichte der Dritten
Welt* ist aus Lehrveranstaltungen her-
vorgegangen, die der Autor an verschie-
denen Universititen Afrikas gehalten
hat. Vorwiegend anhand der dort zu-
ginglichen englischen und franzosi-
schen Literatur stellt er afrikanische
Theologien kenntnisreich und verstind-
lich dar, ékumenisch ausgewogen, ge-
wichtet nach Etappen, Richtungen und
reprasentativen Autoren. Er fiihrt in
zentrale Themen ein und eréffnet zum
Schluf} eine kurze Debatte bleibender



methodologischer Probleme. Die ange-
héngte Bibliographie wurde anschei-
nend durch die Herausgeber um
deutsche Literatur erweitert. Wihrend
urspriinglich vorgesehene afrikanische
Autoren absagten, haben die Heraus-
geber bei der Wahl des Verfassers eine
gliickliche Hand bewiesen.

Das Anliegen einer solchen Theolo-
giegeschichte der Dritten Welt ist unein-
geschrénkt zu begriilen. Der Autor ver-
steht es, dem abendlédndischen Leser ein
Stiick hierzulande weitgehend unbe-
kannter Theologiegeschichte zu priisen-
tieren. Dennoch, schon P. Tempels
wollte 1945 in seiner ,,Bantu-Philoso-
phie* — wie der Autor (S.22) — darstel-
len, was Afrikaner tatsdchlich aussagen,
und ihr Denken im Licht des iiberliefer-
ten christlichen Glaubens kritisch analy-
sieren. LaBt sich dem inzwischen welt-
weiten Protest gegen ein solches Pro-
gramm in einer ,,Theologiegeschichte
der Dritten Welt* gerecht werden oder
verfillt diese wieder der kolonialen Sie-
gerperspektive, die das Verstehen didak-
tisch ermdoglicht und das Fremde dabei
verliert?

Die implizite These einer solchen
,;Theologiegeschichte der Dritten Welt*
und ihres Anspruchs der Verstindlich-
keit ist es ja, gerade auch das Fremde (!)
lasse sich in europiischen Geschichts-
biichern dem Verstehen vermitteln. Das
spezifische Dilemma besteht darin, dafB
der ureigene Anspruch des fremden
Theologisierens im Verstehen abendlin-
dischen Geistes ,,aufgehoben®’, aber auf
diese Weise gerade nicht vermittelt wird,
sondern verlorengeht. Die naive Korre-
lation von Verstehen und Wahrheit ver-
hindert das Zu-Wort-Kommen jener irri-
tierenden Botschaft der Dritte-Welt-
Theologen, im ,,abendlandischen Hori-
zont* sei nicht alles verstehbar, was dem
Menschen verstehbar sei. Wihrend die
uns gewohnte Forschungsmethode davon

ausgeht, die Sammlung von Fakten und
Einsichten bringe auch neue Methoden,
behaupten Befreiungstheologen der
,»Dritten Welt* das Umgekehrte: Eine
radikal neue Methodologie miisse her,
um des Fremden in seiner Fremdheit
tberhaupt gewahr werden zu kénnen;
denn die eigene Methode eignet an, ent-
fremdet! Es komme also nicht auf das
Abspeichern von Informationen an,
sondern auf eine Revolution unserer
Denkschablonen (R6m 12,2)! Das allein
konnte auch auf Dauer das Interesse
deutscher Theologen fesseln, die ,,vor
Ort* die kontextuellen Gedankenginge
fremder Kulturen nicht verwenden kon-
nen, wenn diese nur durch fremde
Umsténde geprégt sind und sich prinzi-
piell in unsere eigenen theologischen
Theorien einbetten lassen.

Der Obertitel programmiert eher die
Geschichte der Rezeption von (klassi-
scher) Theologie und ihrer Methodik in
der Dritten Welt (fiir Afrika oftmals
durchaus zutreffend), bedauerlicher-
weise weniger das Geschehen des Rei-
ches Gottes auch auf Wegen, iiber deren
»lrrationalitdt® hiesige Theologen die
Nase riimpfen und die im Curriculum
unserer Schulen nicht vorgesehen sind.

Wenn sich etwa — wie der Autor
S. 23 duBert — Kirche und Theologie in
einer afrikanischen Gefangenschaft
befinden, weil ihnen dieser Ursprung
bleibend mitgegeben ist, miiBte sich
z.B. die Lehre von Chalkedon im Rah-
men afrikanischer Hermeneutik verste-
hen lassen. Trotzdem setzt die kritische
Blickrichtung des Autors das afri-
kanische Christentum abendlidndischen
Kriterien aus, z. B. wenn er den ,,nicht-
inkarnativen Charakter der afrikani-
schen Religionen“ betont (S. 121).
Die unwiirdige Methode, Afrika als
Negativ-Kontrastfolie zur Wahrheit
(Europas) zu interpretieren, ist im her-
meneutischen Konzept des interkulturel-

533



len Dialogs auch heute noch lidngst nicht
iiberwunden. Wie wire es, von Afrika
zu lernen, was die Griechen mit ihrer
Zusammensetzung von menschlichem
und goéttlichem Wesen sagen wollten?
Dal an dieser Stelle einer Kontextualitit
abendlidndischer Wahrheit (!) die in der
Dritten Welt geforderte Revolution
theologischer Methodik zu greifen
hétte, wire zwar das Thema, kann aber
nicht der Gegenstand eines solchen
theologischen Panoramas auf dem wis-
senschaftlichen Biichermarkt sein. Um
sich dieses hermeneutischen Dilemmas,
dieser fundamentalen Aporetik abend-
landischer Forschung und Theologie
bewuBlt zu werden, sollte man die
Theologiegeschichte der Dritten Welt
aufmerksam studieren, — um dann zu
erkennen, dal} die Arbeit des Verstehens

nun erst anfingt.
i Heribert Riicker

Gotthold Hasenhiittl, Schwarz bin ich
und schén. Der theologische Auf-
bruch Schwarzafrikas. Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft, Darmstadt
1991. 180 Seiten. Pb. DM 19,80.

Angelehnt an die vorhandene Spezial-
literatur berichtet Verf. mit der Leben-
digkeit eigener Erfahrung — aber in kri-
tischer Distanz — iiber die koloniale
Situation und Mission, iiber Leben und
Denken, tber die christliche (rém.-
katholische) Kirche und die Anfinge
von Theologie im schwarz-afrikanischen
Kontinent. Hasenhiittl versucht souve-

534

rin, dem abendldndischen Leser den
afrikanischen ,,Protest gegen die irratio-
nale Absolutsetzung rationalen Den-
kens* (23) nahezubringen, und wendet
dazu, fiir das Biichlein charakteristisch,
die existentiale Interpretation auf das
afrikanische = Wirklichkeitsverstandnis
an. Sein Anliegen, das Christentum
vom Gott der Philosophie befreit zu
sehen, bleibt aber leider der Frage nach
der Ontologie (!) des afrikanischen Gei-
stes verpflichtet. Er erreicht sein Ver-
standnis Afrikas infolgedessen ohne die
geforderte ,,radikale geistige Transfor-
mation* der Theologie (76/96). Der
Leser wird es ihm der Verstdndlichkeit
wegen danken. Aber auch diese Version
,afrikanischen Denkens* vermag eben
die Botschaft Afrikas nicht zu transpor-
tieren, da sich diese in der ,,existentia-
len* Ubersetzung verliert. Das ist
besonders wegen der nahen Verwandt-
schaft afrikanischen und biblischen
Denkens zu beklagen, auf die Verf. zu
Recht hinweist. Da Verf. insofern selbst
ein Beispiel fiir die Ursache der ange-
prangerten europiischen Uberfremdung
liefert und deshalb so manches ,west-
liche** (MiB-)Verstindnis {ibernimmt,
spiegelt seing Darstellung auch den
gegenwartigen Reflexionsstand geistiger
Auseinandersetzung mit fremden Kultu-
ren wider. In diesem Rahmen handelt es
sich um eine empfehlenswerte allge-
meinverstindliche Einfithrung in die
kirchliche Situation Schwarzafrikas und
die dort entstehende Theologie.

Heribert Riicker



Eingesandte Biicher und Schriften

Rezension bleibt vorbehalten

Areeplackal, Joseph, Spirit and Mini-
stries. Perspective of East and West.

Dharmaram Publications, Bangalore
1990
Baadte, Giinter / Rauscher, Anton

(Hg.), Wirtschaft und Ethik. Verlag
Styria, Graz 1991

Brandft, Reinhard, Die ermoglichte Frei-
heit. Sprachkritische Rekonstruktion
der Lehre vom unfreien Willen. Luthe-
risches Verlagshaus GmbH, Hannover
1992

Bremer, Thomas, Ekklesiale Struktur
und Ekklesiologie in der Serbischen
Orthodoxen Kirche im 19. und 20. Jahr-
hundert. Augustinus-Verlag, Wiirzburg
1992

Bridel, Claude, Woraus die Kirche lebt.
Paulusverlag, Freiburg (Schweiz), 1991

Dorn, Klaus / Wagner, Harald, Zum
Thema ,,Eschatologie’: Tod, Gericht,
Vollendung. Handreichung fiir Erwach-
senenbildung, Religionsunterricht und
Seelsorge. Bonifatius Verlag, Paderborn
1992

Die Fokolar-Bewegung. Entstehung —
Spiritualitdt — Initiativen. Wo zwei oder
drei ... Verlag Neue Stadt, Miinchen
1992

Froehlich, Herbert u.a. (Hg.), Alles
wirkliche Leben ist Begegnung. Okume-
nische Schalom-Dienste fordern heraus.
Georg Olms Verlag, Hildesheim 1991

Gandhi, Mahatma, Wer den Weg der
Wahrheit geht, stolpert nicht. Verlag
Neue Stadt, Miinchen 1992

Gofimann, Klaus / Schroer, Henning
(Hg.), Auf den Spuren des Comenius.
Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen
1992

Gutiérez, Gustavo, Theologie der
Befreiung. Matthias-Griinewald-Verlag,
Mainz 1992

Hauptmann, Peter (Hg.), Kirche im
Osten. Studien zur osteuropdischen
Kirchengeschichte und Kirchenkunde.
Vandenhoeck & Ruprecht, Goéttingen
1991

Heubach, Joachim (Hg.), Lutherische
Kirche in der Welt. Jahrbuch des
Martin-Luther-Bundes. Martin-Luther-
Verlag, Erlangen 1992

Jaspert, Bernd (Hg.), Leiden und Weis-
heit der Mystik. Bonifatius Verlag,
Paderborn 1992

Kellner, Hans Eduard, Das theologische
Denken Wilhelm St#hlins. Verlag Peter
Lang GmbH, Frankfurt a. M. 1991

Kirchschliager, Walter, Gott spricht ver-
bindlich. Einiiben in das Hoéren. Paulus-
verlag. Freiburg (Schweiz), 1992

von Liipke, Johannes, Anvertraute
Schopfung. Biblisch-theologische Ge-
danken. Lutherisches Verlagshaus, Han-
nover 1992

Maffeis, Angelo, 11 Ministero Nella
Chiesa. Uno Studio del Dialogo Catto-
lico-Luterano (1967-1984), Pontificio
Seminario Lombardo di Roma, Brescia
1991

Menzel, Gustay, C.G. Biittner, Missio-
nar, Sprachforscher und Politiker in der
deutschen Kolonialbewegung. Verlag
der Vereinigten Evangelischen Mission,
Wuppertal 1992

Merklein, Helmut, Der erste Brief an
die Korinther. Kapitel 1-4. Giitersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, Giitersloh
1992

Metz, Johann Baptist, Glaube in Ge-
schichte und Gesellschaft. Matthias-
Griinewald-Verlag, Mainz 1992

533



Muth, Ludwig, Gliick, das sich entzif-
fern 14Bt. Vom Urmedium des Glau-
bens. Verlag Herder, Freiburg 1992
von Rad, Gerhard, Weisheit in Israel.
Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
Giitersloh 1992

Rainer, Michael J., Religion und Politik.
Lit Verlag, Miinster 1991

Reiter, Johannes / Keller, Rolf, (Hg.)
Herausforderung Schwangerschaftsab-
bruch. Verlag Herder, Freiburg 1992
Schwarz, Hans (Hg.), Glaube und Den-
ken, Jahrbuch der Karl-Heim Gesell-
schaft. Brendow Verlag, Moers 1991

536

Stolpe, Manfred, Schwieriger Aufbruch.
Siedler Verlag, Berlin 1992

Thome, Josef, Gedanken zum Zolibat.
Verlag G. Mainz, Aachen 1992

Waldenfels, Hans, Lexikon der Religio-
nen. Herder Verlag, Freiburg 1992

von Weizsdcker, C. F., Die Sterne sind
glithende Gaskugeln und Gott ist gegen-
wartig. Uber Religion und Naturwissen-
schaft. Herder Verlag, Freiburg 1992

Zahrnt, Heinz (Einfithrung), Das Neue
Testament. Herder Verlag, Freiburg
1992



Nachwort der Schriftleitung

»Darum mull der Kluge zu dieser Zeit schweigen; denn es ist eine bose Zeit*
(Amos 5,13). Gilt das auch von einigen Beitrdgen dieses Heftes? Nur sonderbar, daf
der Prophet selbst nicht geschwiegen, sondern geredet hat, und zwar drastischer, als
es hier geschieht! War er deshalb nicht klug? Oder ist der Vers ein spéterer Einschub
mit dem dezenten Hinweis, die Schwierigkeiten mit Amazja und Jerobeam hittest
du dir ersparen kénnen? Wie dem auch sei: Es gibt Grund zu reden.

Dem Beitrag von Gnana Robinson, der aus Indien kommend seit fiinf Jahren und
noch bis zum Friihjahr 1993 am Predigerseminar in Soest lehrt, wird die Leserschaft
die innere Notigung, nicht zu schweigen, ohne weiteres abspiiren. Da viele seiner
Geschwister aus Ubersee dhnlich empfinden und der Autor selbst anbietet, in ein
Gesprich mit ihm einzutreten, hat die Schriftleitung davon Gebrauch gemacht und
zwei deutsche Okumeniker um Stellungnahmen zu diesem Beitrag gebeten.

Auf die Auseinandersetzung mit dem Fundamentalismus 148t sich leider nicht ver-
zichten. Dabei sind wir dankbar, daB Prof. E. Glenn Hinson, der am Theologischen
Seminar der Baptisten in Richmond, Virginia, Kirchengeschichte lehrt, und der
westfilische Pfarrer Dr. Heinrich Schéfer beim Nerv ansetzen und nicht bei den
iiblen Methoden, die der Neo-Fundamentalismus zuerst in den USA eingefiihrt hat
und zunehmend auf Europa ausdehnt. Das hat sich ausgeweitet bis in die doch nun
wahrlich theologisch auszutragende Frage hinein, ob nicht, um die totale Konfron-
tation bzw. die Sprachlosigkeit zwischen Staat und Kirche in der DDR zu iiberwin-
den, die Formel ,,Kirche im Sozialismus‘ eine biblisch gebotene Ortsanweisung war.
Statt dies sachlich zu diskutieren und dabei auch zu beachten, daB diese Formel im
Osten lingst in Frage gestellt wurde, als westdeutsche Prominenz noch in Scharen
zu den im Osten Machtigen wallfahrte, diffamiert man mit den Methoden des Neo-
Fundamentalismus die Personen, die unter diesen Méchtigen leben und ihnen fiir
Kirche, Gemeinde und schwierige Fille Spielraum abgewinnen mufBten. Die Titer
haben dabei ihr Ziel klar vor Augen: Die Kirchengeschichte im deutschen Osten von
1945 —1990 soll radikal umgeschrieben werden.

Wenn da die Forderung aufkommt, auch die ,,Kirche im Kapitalismus* zu hinter-
fragen, ist das angesichts der angewandten Methoden verstandlich. Sinnvoller
erscheint, die Stellungnahme des Rates der EKD vom 26. Januar 1992 aufzugreifen
und endlich auch zu diskutieren, wie nicht nur die Kirchen in der ehemaligen DDR
»Hunter auflerordentlich schwierigen Bedingungen* fiir den ,,Abbau des frieden-
" gefihrdenden Ost-West-Konflikts gewirkt* haben, sondern wie die evangelischen
Kirchen im Westen diesen ,,ihren Aufgaben gerecht geworden sind“, Die evangeli-
sche Bereitschaft, Fehler einzugestehen und Siinden zu bekennen, ist eines; die
Instrumentalisierung dieser Bereitschaft durch den Neo-Fundamentalismus und die
politische Rechte ist das andere. Wir sollten zum einen entschlossen Ja, zum ande-
ren ebenso entschlossen Nein sagen, und zwar auch in den Presseverlautbarungen
der Kirchenimter.

Von den ,,Nachbemerkungen* der katholischen Herausgeber zu seinem eigenen
Beitrag in diesem Heft wurde der Unterzeichnende iiberrascht. Er hatte ihnen diesen
zur Information und, wenn nétig, zur Berichtigung zugesandt. Natiirlich freut ihn,
dal er mit seiner Sicht nicht allein steht. Eine ,,konzertierte Aktion* war aber und

537



ist an dieser Stelle nicht beabsichtigt. Nachgefragt werden muf} jedoch; denn wenn
es 6kumenisch nur so ginge, bedeutete das einen schweren Riickschlag fiir die 6ku-
menische Bewegung.

,,Bose Zeit““? Jedenfalls 146t Gott auch in diesem Herbst seine Sonne scheinen —
iiber die ganze Schépfung, die Menschen, die Kirchen und die Okumene. In den
Aufsitzen von Ulrich Kithn und Harding Meyer spiegelt sich das wider, aber auch
im Mut der Befreiungstheologen, von dem Nikolaus Klein in einem Beitrag berich-
tet, den wir mit Dank der in Ziirich erscheinenden ,,Orientierung* (August 1992)
entnehmen, und im dkumenischen Neubeginn in Budapest. Grund zur Freude ist
schlieBlich, dafi der Vorsitzende unseres Schriftleitungsteams durch den Zentral-
ausschuf zum Generalsekretdr des ORK gewahlt worden ist (und danach wie zuvor
freundschaftlich mit dem anderen Kandidaten und dessen Frau an der VII. Konsul-
tation der ,,Societas Oecumenica‘ in Salamanca/ Spanien mitwirkte, zu deren Vor-
stand sie beide gehorten). Was dort iiber ,,Europa nach 1992 — neue Erkundungen
der okumenischen Frage* vorgetragen und erdrtert wurde, hoffen wir, unserer
Leserschaft in Heft 2/93 iibermitteln zu kénnen.

SchlieBlich zwei Hinweise: Von der Dialog-Ubersicht Harding Meyers werden
zahlreiche Sonderdrucke gefertigt, die man/frau bei ihm erbitten kann. Klaus
v. Stieglitz hat einen in gleicher Weise zugénglichen ,,Kleinen Canberra-Missions-Rea-
der* verfafit: ,Was sagte die Vollversammlung zur Weltmission?* Vo.

Anschriften der Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter

OLKR Henje Becker, Neuer Weg 88—90, W-3340 Wolfenbiittel / Giinter Burk-
hardt, W-6000 Frankfurt a. M. 1, Neue Schlesingergasse 22 / Prof. Dr. Uwe Gerber,
SchlofBgartenstrale 65, W-6100 Darmstadt / Prof. Dr. E. Glenn Hinson, PO.Box 9157,
USA-Richmond, VA 23227 / Studienleiterin Dr. Margot KéBmann, Postfach 1205,
W-3520 Hofgeismar / Dr. Nikolaus Klein, ScheideggstraBe 45, CH-8002 Ziirich /
Prof. Dr. Ulrich Kiihn, Denkmalsblick 17, O-7030 Leipzig / Prof. Dr. Harding
Meyer, D.D., Rosenweg 4, W-7640 Kehl-Marlen / Prof. Dr. Otto Hermann Pesch,
Bernadottestrafie 3, W-2000 Hamburg 50 / Prof. Dr. Gnana Robinson, Bischof-
straBle 2, W-4770 Soest / Dr. Heribert Riicker, Kurzes Ende 1, W-4630 Bochum /
Pfarrer Dr. Heinrich Schifer, R6merstrae 66, W-4370 Marl / Prof. Dr. Theodor
Schneider, Hauptstrale 60, W-6509 Armsheim / Sup.i.R. Dr. Klaus v. Stieglitz,
Friedrich-Engels-Strae 10, W-4600 Dortmund 1 / Bischof Dr. Karoly Téth, Bocs-
kai u. 15, H-1114 Budapest / Prof. Dr. Lothar Ullrich, An der Thiiringenhalle 2,
0-5080 Erfurt / Dr. Dietrich Werner, UniversititsstraBe 150, W-4630 Bochum 1.

538












	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Heft 1
	Zum Gedenken an den Ökumenischen Patriarchen Dimitrios I.
	Gedenken an Bischof Dr. Hans-Gernot Jung
	Ist das wirklich die "Einheit, die wir suchen"? zur Erklärung der Vollversammlung des Ökumen. Rates der Kirche in Canberra ...
	Ökumenische Katholizität
	Theologische Erklärung von Barmen und das Kairos-Dokument
	Das Lehrverständnis der Bischöfe und die Lehre von Dr. Drewermann
	Friedrich Heiler - ein Bahnbrecher der Ökumene
	Tauwetter in europäisch-ökumenischer Eiszeit? KEK / CCEE in Santiago
	Eine Konsultation in Basel Erwiderung auf zwei Vorträge
	Eine Konsultation in Basel ein Bericht
	Das Zeugnis der evangelischen Kirchen auf europäischer Ebene Zusammenfassung einer Basler Tagung vom 23. bis 27. August 1991
	Der Ökumenische Rat im Aufwind der Zentralausschuß tagte
	Leidenschaft für das Erreichbare 4 Jahre Mitarbeit im ÖRK
	Der Lima-Prozeß. 10 Jahre nach Beginn eine Besprechung
	Theologische Fakultät an der Universität Dorpat/Tartu wiedereröffnet
	Die Mühen des Mit-Teilens Konsultation der KEK über Mission auf Kreta
	Chronik
	Von Personen
	Zeitschriftenschau
	Lange, Dietz: Überholte Verurteilungen? die Gegensätze in der Lehre von Rechtfertigung, Abendmahl und Amt zwischen dem Konzil von Trient und der Reformation - damals und heute
	Peters, Albrecht: Kommentare zu Luthers Katechismen Band 1: Die zehn Gebote - Band 2: Der Glaube
	Wolff, Monika-Maria: Gott und Mensch ein Beitrag Yves Congars zum ökumenischen Dialog
	Rothen, Bernhard: Die Klarheit der Schrift Teil 1: Martin Luther : die wiederentdeckten Grundlagen
	Rothen, Bernhard: Die Klarheit der Schrift Teil 2: Karl Barth : eine Kritik
	Newbigin, Lesslie: "Den Griechen eine Torheit" das Evangelium und unsere westliche Kultur
	Østnor, Lars: Kirkens Enhet(Einheit der Kirche) et bidrag til forstaelsen av norske teologers oppfatning av det økumeniske problem i mellomkrigstiden (ein Beitrag zum Verständnis von der Auffassung norwegischer theologen vom ökumenischen Problem)
	Thomas, M. M.: My ecumenical journey, 1947-1975
	Cokhamela: Lobpreis des göttlichen Namens Hymnen der Befreiung aus der indischen Bhakti-Spiritualität
	Amirtham, Samuel, Pryor, Robin: The invitation to the feast of life resources for spiritual formation in theological education
	Sens, Matthias, Bodenstein, Roswitha: Über Grenzen hinweg zu wachsender Gemeinschaft
	Besier, Gerhard, Wolf, Stephan: "Pfarrer, Christen und Katholiken" das Ministerium für Staatssicherheit der ehemaligen DDR und die Kirchen : historisch-theologische Studien zum 19. und 20. Jahrhundert
	Bethge, Eberhard: Erstes Gebot und Zeitgeschichte Aufsätze und Reden 1980-1990
	Balzer, Friedrich-Martin: Miszellen zur Geschichte des deutschen Protestantismus "Gegen den Strom" mit einem Nachwort von Gert Wendelborn

	Nachwort der Schriftleitung
	Heft 2
	Kirche und Welt
	Christlich-jüdischer Dialog Diagnose und Prognose
	Einheit in der Vielfalt
	Rechtfertigung und Vergottung in Luthers Theologie und als Brücke zur Orthodoxie
	"Antijudaismus" nur ein westliches Übersetzungsproblem?
	"Komm herüber und hilf uns (Apg 16,9) - Atheismus, Indifferenz und christliche Verkündigung" Konsultation 1988-1991
	Basisökumene in Lateinamerika
	Ökumenische Existenz heute
	Zu Besuch in Mizoram
	"Das Kreuz auf den Marktplatz!" Erinnerung an George F. MacLeod
	Ernst Lange-Institut für Ökumenische Studien
	Arbeitsgemeinschaft Ökumenische Forschung (AÖF) Bericht von der 3. Jahrestagung
	Arbeitsgemeinschaften Christlicher Kirchen zuammengeführt
	Chronik
	Personen
	Zeitschriftenschau
	Koch, Kurt: Aufbruch statt Resignation Stichworte zu einem engagiertem Christentum
	Richter, Klemens: Das Konzil war erst der Anfang die Bedeutung des II. Vatikanums für Theologie und Kirche
	Landwehr, Ursula: worauf warten wir noch biblische Wege zur Einheit der Christen
	Orth, Gottfried: Agape: Unsere ersten 40 Jahre dt. Ausgabe der italienischen Festschrift zum 40jährigen Jubiläum des Centro Ecumenico Agape, mit 20 Fotos aus dem Leben Agapes und einem bisher unveröffentlichten Text Ernst Langes "Wille zum Dienst - eine Schicksalsfrage an die Überflußgesellschaft"
	Lachner, Gabriele: Die Kirchen und die Wiederheirat Geschiedener
	Schmidt-Lauber, Hans-Christoph: Die Zukunft des Gottesdienstes von der Notwendigkeit lebendiger Liturgie
	Falcke, Heino: Die unvollendete Befreiung die Kirchen, die Umwälzungen in der DDR und die Vereinigung Deutschlands
	Rich, Arthur: Wirtschaftsethik Band 2 : Marktwirtschaft, Planwirtschaft, Weltwirtschaft aus sozialethischer Sicht
	Rothe, Stefan: Der südafrikanische Kirchenrat (1968-1988): aus liberaler Opposition zum radikalen Widerstand
	Alberts, Louw, Chikane, Frank: The road to Rustenburg
	Lee-Linke, Sung-Hee: Frauen gegen Konfuzius Perspektiven einer asiatisch-feministischen Theologie
	Hoffmann-Richter, Andreas: Ahn Byung-Mu als Minjung-Theologe
	Voigt, Karl Heinz: Die evangelische Allianz als ökumenische Bewegung freikirchliche Erfahrungen
	Beyerhaus, Peter, v. Padberg, Lutz E.: Der konziliare Prozeß - Utopie und Realität
	Kochanek, Hermann: Die verdrängte Freiheit Fundamentalismus in den Kirchen
	Denzler, Georg, Grasmück, Ernst Ludwig: Geschichtlichkeit und Glaube Gedenkschrift zum 100. Todestag Ignaz von Döllingers
	Neuner, Peter: Stationen einer Kirchenspaltung
	Schenke, Ludger: Die Urgemeinde geschichtliche und theologische Entwicklung
	Ateek, Naim Stifan: Recht, nichts als Recht! Entwurf einer palästinensisch-christlichen Theologie
	Khoury, Adel Theodor: Was ist los in der islamischen Welt? die Konflikte verstehen
	Kirchliches Jahrbuch für die evangelische Kirche in Deutschland 115. Jahrgang 1988

	Nachwort der Schriftleitung
	Heft 3
	Fünfte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung 1993
	"Gott eint - in Christus eine neue Schöpfung" (und Sarajevo?) Überlegungen im Vorfeld der 10. Vollversammlung der Konferenz Europäischer Kirchen (Prag, 1.-11.9.1992)
	Welche Seele, für welches Europa?
	Wirtschaftliche Prosperität als Religionsersatz im säkularisierten Europa
	Ethische Orientierungen für den EG-Binnenmarkt
	Ökumenische Dekade Solidarität der Kirchen mit den Frauen
	Verdrängen, vergelten oder versöhnen? Über den Umgang mit der Wahrheit
	Einheit - Versöhnung - Solidarität: eine orthodoxe Reaktion auf die Probleme der Zeit 1. Bemerkungen zur Botschaft der Vorsteher der orthodoxen Kirche vom 15.März 1992
	Einheit - Versöhnung - Solidarität: eine orthodoxe Reaktion auf die Probleme der Zeit II. Botschaft der Vorsteher der Heiligen Orthodoxen Kirchen
	Eine ökumenische Achse Beziehungen des ÖR Berlin zum ÖR Prag
	Zwischenruf kein Prosyletismus?
	Chronik
	Personen
	Zeitschriftenschau
	Meyer, Harding, Papndreou, Damoskinos, Urban, Hans Jörg, Vischer, Lukas: Dokumente wachsender Übereinstimmung sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene
	Müller, Gerhard: Theologische Realenzyklopädie Band XXI
	Religionen, Religiosität und christlicher Glaube eine Studie
	Middeke, Ulrich: Lehre und Praxis der Quäker ausgewählte Fragen in ökumenischer Absicht
	Groupe des Dombes: Pour la conversion des Eglises identité est changeable dans la dynamique de communion
	Schütte, Heinz: Kirche im ökumenischen Verständnis Kirche des dreieinigen Gottes
	Greive, Wolfgang: Die Kirche als Ort der Wahrheit das Verständnis der Kirche in der Theologie Karl Barths : Forschungen zur systematischen und ökumenischen Theologie
	Schneider, Theodor: Auf seiner Spur ein Werkstattbuch
	Slenczka, Reinhard: Kirchliche Entscheidung in theologischer Verantwortung Grundlagen : Kriterien : Grenzen
	Raiser, Konrad, Sens, Matthias: Canberra 91
	Witte, Henk: "Alnaargelang hun band met het fundament van het christelijk geloof verschillend is" - Wording en verwerking van de uitspraak over de "hierarchie" van waahrheden van Vaticanum II
	Barth, Hans-Martin: Sehnsucht nach den Heiligen? Verborgene Quellen ökumenischer Spiritualität
	Ahlers, Reinhild, Krämer, Peter: Das Bleibende im Wandel theologische Beiträge zum Schisma von Marcel Lefebvre
	Everett. William, J.: Gottes Bund und menschliche Öffentlichkeit ökumenische Existenz heute
	Thiede, Christian: Bischöfe - kollegial für Europa der Rat der europäischen Bischofskonferenzen im Dienst einer sozialethisch konkretisierten Evangelisierung
	Stauß, Michael: Ökumene auf dem Weg der konziliare Prozeß zwischen Vancouver und Canberra
	Siller, Hermann P.: Suchbewegungen Synkretismus - kulturelle Identität und kirchliches Bekenntnis
	Micksch, Jürgen: Deutschland - Einheit in kultureller Vielfalt

	Nachwort der Schriftleitung
	Werbung
	Heft 4
	Den einen Glauben bekennen
	Die Weltweiten Christlichen Gemeinschaften
	Religiöser Fundamentalismus als Ermächtigungsstrategie
	Christlicher Fundamentalismus
	Geht es wirklich nur so? - Die Glaubenskongregation zur Kirche als Communio
	Nachbemerkungen der katholischen Herausgeber zum Beitrag von H. Vorster
	Die reformatorischen Kirchen Europas
	Ökumenische Anfragen an die Gemeindewirklichkeit
	Empfindungen und überlegungen zum vorstehenden Bericht
	Brief an Gnana Robinson
	"Ein Kontinent in den Zeiten der Cholera"
	Ökumenisches Studienzentrum Budapest
	Zentralausschußsitzung des ÖRK in Genf 1992
	Chronik
	Personen
	Zeitschriftenschau
	Moltmann, Jürgen: Der Geist des Lebens eine ganzheitliche Pneumatologie
	Marquardt, Friedrich Wilhelm: Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden eine Christologie : Band 1
	Wiederkehr, Dietrich: Wie geschieht Tradition? Überlieferung im Lebensprozeß der Kirche
	Drumm, Joachim: Doxologie und Dogma die Bedeutung der Doxologie für die Wiedergewinnung theologischer Rede in der evangelischen Theologie
	Kuhnke, Ulrich: Koinonia zur theologischen Rekonstruktion der Identität christlicher Gemeinde
	Sölle, Dorothee: Parteilichkeit und Evangelium Grundzüge der Theologie von Georges Casalis
	Anhelm, Fritz Erich: Fünfhundert Jahre danach vom kolonialen Blick zum interkulturellen Dialog?...
	Batisweiler, Martin, Felmy, Karl-Christian, Kotowski, Norbert: Der ökumenische Patriarch Jeremias II. von Konstantinopel und die Anfänge des Moskauer Patriarchats
	Evangelische Arbeitsstelle Ökumene Schweiz: Christsein in der Schweiz - weltweit herausgefordert
	Kirchschläger, R., Stirnemann, A.: ein Laboratorium für die Einheit
	Thiede, Werner: Auferstehung der Toten - Hoffnung ohne Attraktivität? Grundstrukturen christlicher Heilserwartung und ihre verkannte religionspädagogische Relevanz
	Evangelisch-methodische Kirche: Unterwegs mit Christus Glaubensbuch
	Reimer, Ingrid: Evangelisch-missionarische Werke und Einrichtungen im deutschsprachigen Raum Einzeldarstellungen - Übersichten - Adressen
	Bocklet, Paul: Zu viele Fremde im Land Aussiedler, Gastarbeiter, Asylanten: Schriften der katholischen Akademie in Bayern
	Parratt, John: Theologiegeschichte der Dritten Welt - Afrika
	Hasenhüttl, Gotthold: Schwarz bin ich und schön der theologische Aufbruch Südafrikas

	Back matter

